e e e s i b S T T R T o WA I LT A 4. 3 W

A [ % iﬁn. 1.mu|lr =T

REINKARNATION UND ERINNERUNG
v. Harij

Von Chela's fiir Studenten

R e LSRR TR AT T S A T P VT e e N ST T A S LT S S T LS

R P A T T T e S e AT ST T

September 1889
I

Oft wird die Frage gestellt:

Wenn die Theorie der Reinkarnation wahr ist, warum haben wir dann keine Erinnerung an ein
fritheres Leben?

Es ist durchaus denkbar, dass wir zuvor schon einmal auf dieser Erde gelebt haben und dass die
Erinnerung an die Ereignisse dieses Daseins ausgeldscht wurde. Dieser Gedéchtnisverlust ist eine
haufige Erfahrung im Alltag; tatsdchlich erinnern wir uns von all unseren vielfaltigen Erfahrungen
von der Jugend bis zum Alter nur an einige wenige, besonders lebhafte, und selbst von diesen
konnen wir uns nie an alle Details erinnern. Tatsachlich vergessen wir weit mehr, als wir uns an
Details aus unserem gegenwirtigen Leben erinnern, und das Erstaunliche ist nicht so sehr, wie wir
uns an die wenigen Dinge erinnern konnen, die teilweise erhalten geblieben sind, sondern wie wir
so viel von unseren Erfahrungen vergessen konnen, dass sie fiir immer verloren sind.

Zweifellos gibt es eine absolute Aufzeichnung jedes Ereignisses und jeder Erfahrung im Leben,
aber nichts, was wir als Erinnerung kennen, kann diese Aufzeichnung moglicherweise darstellen.
Das Wesentliche dessen, was wir als Erinnerung bezeichnen, besteht in unserer Fihigkeit,
vergangene Zustidnde und Ereignisse in den Bereich des Bewusstseins zurlickzurufen, und diese
Féhigkeit ist in den meisten Fillen nur teilweise vorhanden und immer fliichtig und ungewiss. Es
gibt zwar Erinnerungsblitze, in denen ein langst vergessenes Ereignis mit ungewohnlicher
Lebhaftigkeit wiederbelebt wird, und wir haben den Eindruck, dass nichts wirklich verloren ist,
sondern dass eine latente oder passive Erinnerung sie alle enthélt und nur auf den richtigen
Umstand wartet, um sie wieder ins Bewusstsein zu rufen. Was die legitime Funktion der Erinnerung
betrifft, so ist dies ein Trugschluss.

Die bereits erwidhnte absolute Registrierung von Ereignissen umfasst weit mehr, als der Funktion
der Erinnerung zugeschrieben werden kann. Dies muss man im Auge behalten, und wir miissen
genau verstehen, was das Wort Erinnerung bedeutet, bevor wir die eigentliche Frage, um die es hier
geht, intelligent diskutieren konnen.

Mit anderen Worten: Wenn wir die Tatsache, die Funktion und die Phanomene der Erinnerung
sorgfiltig betrachtet haben, konnen wir leicht verstehen, warum etwas, das voriibergehende
Ereignisse nur teilweise aufzeichnet und niemals in der Lage ist, sie vollstdndig abzurufen, nicht in
der Lage sein kann, die Kluft von vielleicht tausend Jahren zu tiberbriicken und die Ereignisse einer
fritheren Inkarnation wiederherzustellen. Dariiber hinaus konnte es sich derzeit so darstellen, dass
alles, was dem Gedéachtnis entgeht, alles, was das Gedéchtnis voriibergehend zu behalten scheint,
aber mit der Zeit verliert, dennoch an anderer Stelle gespeichert und von Inkarnation zu Inkarnation
weitergetragen wird.

Wir sollten uns stets vor Augen halten, dass nichts ohne Ursache existiert und dass nichts jemals
wirklich verloren geht. Wenn dieses Prinzip, das in der Physik als {iberall giiltig anerkannt ist, auch
in der Metaphysik und in allen menschlichen Erfahrungen gilt, dann représentiert jeder Mensch in



sich selbst alle fritheren Erfahrungen und trigt sie mit sich, und ist in jedem Moment seiner
Existenz eine Zusammenfassung seiner gesamten Vergangenheit. Es ist jedoch ganz offensichtlich,
dass nichts, was wir als Erinnerung kennen, dieser Zusammenfassung entspricht, selbst fiir das
gegenwirtige Leben.

Die Experimente mit Hypnose haben gezeigt, dass Bewusstsein und Erfahrung unabhéngig von dem
existieren kdnnen, was wir als Erinnerung kennen. Eine Handlung, die zu einem zukiinftigen
Zeitpunkt ausgefiihrt werden soll, und ein genaues Datum werden auf irgendeine Weise im
Sensorium festgehalten, und die Handlung wird automatisch zum genauen Zeitpunkt ausgefiihrt,
obwohl die Erinnerung keine Aufzeichnung der Erfahrung enthilt, die zu dieser Handlung gefiihrt
hat. In einem anderen Fall kann die Erinnerung eingeprégt und auf bestimmte Grenzen beschréinkt
sein, was zeigt, dass die Erinnerung relativ frei von Erfahrungen ist. Solche Beispiele lieBen sich
unendlich fortsetzen, um zu zeigen, dass die Erinnerung nicht mit allen menschlichen Erfahrungen,
selbst im gegenwértigen Leben, vergleichbar ist.

Als Element des menschlichen Wesens ist das Bewusstsein weitaus umfassender und tiefer als die
Erinnerung. Das Bewusstsein reprisentiert die Tatsache der Erfahrung, das Gedichtnis die Form
und die Details. Wéhrend also die Tatsache bestehen bleibt und eine einmal gemachte Erfahrung
niemals zerstort werden kann, konnen die Form und die Details, in denen sie zuerst erschien,
vergehen. Diese Tatsache der Erfahrung bleibt als ein herauskristallisiertes Ergebnis bestehen und
bildet, befreit vom Gedichtnis, d. h. von Form und Details, Beziehungen und Empfindungen, das
Grundelement des Karma. Fiigen wir den vorstehenden Uberlegungen noch das ethische Element
hinzu, also die Beziehung zu anderen Individuen, die somit das Element des Motivs darstellt, so
haben wir das Gesetz des Karma aus den Elementen abgeleitet. Im ersten Fall haben wir das
Individuum in Beziehung zu sich selbst, im zweiten Fall in Beziehung zu seinen Mitmenschen.

Oktober 1889
11

In einem fritheren Artikel wurden bestimmte Beziehungen zwischen Erfahrung und Erinnerung
betrachtet, und es wurde gezeigt, dass Karma eine Folge von Handlungen ist. Dies sind elementare
Uberlegungen, die jedoch nicht weniger wichtig sind. Sie leiten sich aus den alltéiglichsten
Erfahrungen ab, sodass jeder sie selbst liberpriifen kann. Es konnte niitzlich sein, nebenbei zu
bemerken, dass diese Ableitung von Wissen aus Erfahrung, die einzige Art des Lernens ist. Wir
tragen die Elemente und Voraussetzungen fiir hoheres Wissen und Erleuchtung in uns, aber solange
diese Elemente latent und inaktiv sind, haben sie keinen praktischen Wert. Es ist ein
schwerwiegender, oft fataler Fehler zu glauben, dass diejenigen, die hochste Weisheit besitzen,
diese den Unwissenden, als Geschenk oder Gunst gewéhren konnen. Sie haben sie nicht auf diese
Weise erhalten und konnen sie auch nicht auf diese Weise weitergeben. Das Gesetz dndert sich nie
und gilt fiir Adepten und Neulinge gleichermallen.

Hadji Erinn sagt im letzten Pfad ganz richtig:

,»Es mag eine Schule fiir Kinder sein, aber es braucht einen Mann, um sie zu durchlaufen.*

Diese Abschweifung schien notwendig, um die Bedeutung der einfacheren Grundaussagen und die
Art und Weise, wie sie aufgenommen und gepriift werden miissen, aufzuzeigen.

Wir behandeln die Reinkarnation nicht als Dogma, sondern streng genommen als wissenschaftliche
Hypothese. Fiir jeden intelligenten Menschen heutzutage bedeutet die Akzeptanz der Theorie der
besonderen Schopfung, mit der Geburt in das gegenwirtige Leben als Beginn des Menschen, das
Bekenntnis, dass das gesamte Problem des Lebens unverstiandlich und alle seine Geheimnisse
unldsbar sind. Mit verschleierten Augen und angehaltenem Atem fragen sich alle stindig: ,,Was



bedeutet das alles?* Der hervorstechendste Punkt, der hdufigste Einwand gegen die Theorie der
Reinkarnation, ist der Gedachtnisverlust. Wenn wir uns deutlich an ein fritheres Dasein erinnern
konnten, wire das Problem sofort geldst. Es wire dann eine Frage der allgemeinen Erfahrung, und
niemand wiirde daran zweifeln. Daher wird das Gedéchtnis zum interessanten Punkt bei der
Untersuchung der Theorie.

Wenn wir mit einem gewissen Grad an Sicherheit einschitzen wollen, was das Gedéichtnis leisten
kann oder nicht, was es geleistet hat oder nicht, miissen wir zunédchst anhand unserer eigenen
tiaglichen Erfahrung feststellen, was das Gedachtnis derzeit leistet. Jeder Schiiler sollte daher nach
jeder Aussage innehalten und jede These hinterfragen: ,,Ist das wahr? Stimmt das mit meiner
eigenen Erfahrung {iberein?* Wenn er dies tut und auf die Verwendung und genaue Bedeutung der
Worter achtet, wird er feststellen, dass sich die verborgenen Wissensschitze in seiner eigenen Seele
zu entfalten beginnen und der Sinn des Lebens sichtbar wird.

Dieses Wissen um den wahren Sinn des Lebens, hingt nicht davon ab, dass er die Theorie der
Reinkarnation als Dogma akzeptiert, obwohl sie selbst in dieser Hinsicht jeder anderen Theorie
unendlich tiberlegen ist, sondern der wahre Nutzen fiir den Lernenden ergibt sich aus der Tatsache,
dass er beginnt, sich selbst zu erkennen und die Lehren aus seinen eigenen Erfahrungen richtig zu
deuten.

Diejenigen, die sich gegen die Reinkarnationstheorie aussprechen, zeigen fast ausnahmslos vollige
Unkenntnis dieser grundlegenden Uberlegungen, die das Alphabet des gesamten Themas bilden.
Die damit verbundenen Fragen sind so tiefgriindig, so weitreichend und in ihrer endgiiltigen
Anwendung so abstrus, dass ein Fehler am Anfang zu endlosen Komplikationen und
Missverstandnissen im weiteren Verlauf fiihrt. Das liegt daran, dass die menschliche Erfahrung
einen so weiten Bereich abdeckt und die menschlichen Beziehungen so kompliziert sind; und jede
Theorie, die diesen Erfahrungen in jedem Punkt gerecht werden kann, muss ebenso wirkungsvoll
und anwendbar sein.

Wenn also die Reinkarnation wahr ist und somit Teil der menschlichen Erfahrung ist und die
Geheimnisse des Lebens erkldren kann, muss sie aus denselben Erfahrungen logisch abgeleitet
werden konnen. Thre Grundlage ist unsere legitime Grundlage fiir die Untersuchung. Diejenigen, die
nicht in der Lage, oder nicht willens sind, das Thema auf diese Weise zu untersuchen, konnen die
Theorie als Dogma akzeptieren oder sie ganz ablehnen, wie es thnen beliebt; allerdings ldsst sich an
dieser Stelle viel iiber die Motive und Ergebnisse menschlichen Handelns sagen. Aus dogmatischer
Sicht unterstiitzt das Prinzip der Gerechtigkeit, sowohl der menschlichen als auch der gottlichen, die
Reinkarnation in tiberwiltigender Weise, wihrend jede andere in der heutigen Zeit bekannte
Theorie schrecklich ungerecht ist, da sie die Macht der Priester und Konige begiinstigt und die
wesentliche Briiderlichkeit der Menschen unmdglich macht.

,»Die Unmenschlichkeit des Menschen gegeniiber dem Menschen lédsst unzédhlige Millionen
trauern.” Das Wesen der Menschheit ist Gerechtigkeit; das Wesen aller Unmenschlichkeit ist
Ungerechtigkeit. Wo immer genaue Gerechtigkeit herrscht, verherrlicht gottliche Néchstenliebe das
Leben mit dem Heiligenschein der Géttlichkeit.

Diese vorldufigen Uberlegungen mdgen dazu beitragen, unser Thema in sein wahres Licht zu
riicken und es von allen Vorurteilen zu befreien. Nur so konnen wir jedes Thema
unvoreingenommen untersuchen und mit einiger Wahrscheinlichkeit zur einfachen Wahrheit
gelangen.

Wir kénnen nun zu unserer urspriinglichen Frage zuriickkehren:

Wenn die Theorie der Reinkarnation wahr ist, warum haben wir dann keine Erinnerung an ein
fritheres Leben?

Lassen wir all jene Félle beiseite, in denen bestimmte Personen wie Apollonius von Tyana solche
Erinnerungen behaupten, und bestimmte Erfahrungen, die sich auf andere Weise nur schwer
erkliren lassen, lassen wir auch solche Uberlegungen beiseite, die den Glauben an die
Reinkarnation aus Griinden der Gerechtigkeit begiinstigen, und betrachten wir das Gedichtnis im



Zusammenhang mit Erfahrungen.

Gibt es aufgrund der aus der tiglichen Erfahrung abgeleiteten bekannten Eigenschaften des
Gedachtnisses einen Grund zu erwarten, dass es die Kluft zwischen zwei Inkarnationen
iiberbriicken kann, vorausgesetzt, dass es fiir den Einzelnen mehr als die gegenwirtige Inkarnation
gegeben hat? Wenn nicht, warum nicht? Anders ausgedriickt ldsst sich unsere These wie folgt
formulieren: Ist das Fehlen von Erinnerungen an ein fritheres Leben ein Hindernis fiir die
Akzeptanz und rationale Anwendung der Reinkarnation?

Die Begriffe Ursache und Wirkung stehen im Zusammenhang mit Phinomenen. Das Wesen von
Phanomenen ist Bewegung oder Handlung. Jede sogenannte Ursache ist an ihrer Wirkung beteiligt,
und jede sogenannte Wirkung wird ihrerseits zur Ursache weiterer Handlungen, die an allen
nachfolgenden Wirkungen beteiligt sind. Der Mensch wird manchmal als ,,Geschopf der Umsténde”
bezeichnet. Das ist eine Halbwahrheit. Der Mensch ist auch ein Schopfer von Umstinden. Mit
anderen Worten, der Mensch steht in derselben allgemeinen Beziehung zu Ursache und Wirkung
wie jedes Objekt in der Natur. Wenn wir ein Objekt in der Natur beobachten, entdecken wir, dass es
Phanomene hervorruft oder zum Schauplatz von Phianomenen wird. Wenn wir feststellen, dass es
wirkt, konnen wir die sogenannten Ursachen seiner gegenwirtigen Aktivitiaten zuriickverfolgen.
Wenn wir feststellen, dass es scheinbar ruhend ist, kdnnen wir entdecken, welche Aktivititen es in
Kiirze hervorrufen wird. Es gibt also eine Phase der Aktivitit, gefolgt von einer Phase der Ruhe, auf
die eine erneute Aktivitat folgt. Die gesamte Natur ist somit von Leben durchdrungen, denn Leben
ist wesentliche Aktivitét.

So betrifft ,,das Ausatmen und Einatmen von Brahm* jedes Atom und jedes Objekt, nicht weniger
als jeden Organismus.

Der Puls des Lebens pocht iiberall,
ein feierlicher Rhythmus herrscht;
ein gemessener Tritt liegt in der Luft,
der Ozean pocht vor Schmerz.

Die feste Erde behélt ihren Puls
Wihrend Schatten kommen und gehen;
Tiefen antworten immer auf Tiefen,
Gliihen antwortet auf Gliithen.
Hinter aller Aktivitét liegt Ruhe;
Hinter aller Ruhe schwelt das Feuer des Lebens
in Brahmas Brust,

Bereit, wieder zu lodern.

November 1889
1I1.

Fiir die weitere Erorterung dieses Themas bendtigen wir einige Begriffe mit eindeutigen
Bedeutungen, die jeder verstehen kann. Wir betrachten die Lehre von der Reinkarnation, aus einem
einzigen Standpunkt, und fiir diese eine Sichtweise, sind eine umfassende Philosophie und eine
erschopfende Klassifizierung nicht erforderlich. Wir miissen uns nur auf allgemeine Erfahrungen
und daraus abgeleitete logische Schlussfolgerungen stiitzen.

Das selbstbewusste Zentrum im Menschen nennen wir das Ego. Erfahrung ist die Vielfalt der
Beziehungen, die zwischen dem Ego und seiner gesamten Umgebung bestehen und zu Handlungen
fiihren. Handlung impliziert Reaktion. Wenn das Ego im Menschen auf seine Umgebung einwirkt,
wirkt die Umgebung wiederum auf das Ego zuriick. Diese Aktion und Reaktion bilden die



Erfahrung des Menschen.

Das Gesetz dieser Aktion, d. h. die direkte Beziehung zwischen Aktion und Reaktion, ist das aller
Krifte, aller Anziehungskrifte, aller Bewegungen iiberall, nimlich dass Quantitéit und Qualitét,
sowohl mathematisch, als auch rhythmisch sind. Kreisbewegung erzeugt Kreisbewegung, Gleiches
zieht Gleiches an. Fiir jeden ausgesandten Impuls wird ein dhnlicher Impuls zuriickgesandt, sowohl
in der Form, als auch in der Intensitit oder Quantitit.

Das selbstbewusste Zentrum im Menschen, das Ego, das ,,Ich”, steht im Zentrum seiner
,Lebenssphire”, ist das Zentrum seiner Umgebung und steht daher tatsdchlich zwischen zwei
Welten: der sichtbaren und der unsichtbaren, der Welt der Handlung und der Welt des Denkens, der
Welt der Wirkungen und der Welt der Ursachen.

Nun ist die unsichtbare Welt der Ursachen, aus der unsere Gedanken, unsere Impulse, das ,,Innere*
der gesamten Aulenwelt des Menschen oder das Zentrum seiner Sphére stammen, auch die
noumenale oder spirituelle Welt, im Gegensatz zu seiner phinomenalen oder physischen Welt. Die
Erfahrungen des Menschen, ob er sich dessen bewusst ist oder nicht, stammen daher stdndig aus
diesen beiden Welten, wenn auch selten in gleichem MafRe.

Von dem einen sagen wir: ,,Er ist ein Mann der Tat”, von dem anderen: ,,Er ist ein Mann des
Denkens”. Von dem einen sagen wir: ,,Er ist spirituell eingestellt”, von dem anderen: ,,Er ist
fleischlich eingestellt”. Von dem einen sagen wir: ,,Er lebt auf einer niedrigen Ebene”, von dem
anderen: ,,Er ist hochgesinnt”. So lésst sich erkennen, dass, sowohl unsere Beobachtung, als auch
unsere allgemeine Erfahrung in Form von géngigen Ausdriicken stereotyp geworden sind.

Die logische Schlussfolgerung, die sich aus der allgemeinen Erfahrung und Beobachtung ergibt,
fiihrt zu der Vorstellung, dass der Mensch ein bewusstes Zentrum zwischen einer oberen und einer
unteren Welt ist, oder, wenn Sie so wollen, dass die ,,Sphére” des menschlichen Lebens, deren
bewusstes Zentrum das Ego ist, aus zwei Halbkugeln besteht. Eine perfekte Sphire ist ein Ideal in
der Natur. Es ist der Entwurf, den der Architekt auf die phdnomenale Tafel der Natur gezeichnet hat.
In der duBeren Natur ist die Sphire immer unvollkommen. Jede Frucht, wie zum Beispiel ein Apfel,
hat ein tatséchliches Zentrum, genauso wie eine ideale Sphére, die sie représentiert, ein ideales
Zentrum hat. Nur diese Ideale sind perfekt. Der Kern oder die Kerne des Apfels ist sein
Lebenszentrum, aber die beiden Hélften, die durch die Spaltung des Kerns entstehen, sind weder
gleich noch symmetrisch, daher sind sie unvollkommen. Der Entwurf der Natur ist ihr Ideal. Ohne
dieses Ideal gébe es keine Bestdndigkeit der Form, keine Arten, keine Entsprechungen, keine
Harmonie.

Kehren wir nun zum Leben des Menschen zuriick und betrachten wir, dass er, relativ unabhiangig
von den Idealen der Natur, auch seine eigenen Ideale hat und dass diese Ideale oder Ziele sein
Leben mehr oder weniger prigen. Die Ideale des Menschen sind eine Mischung aus seinen
Begierden, Leidenschaften oder Wiinschen einerseits und seinen Bestrebungen, Hoffnungen und
Enttduschungen andererseits. All dies macht den Kreis seiner Erfahrungen aus und bildet seinen
Lebensbereich.

Was die Symmetrie betriftt, so ist der Lebensbereich des Menschen, somit verzerrt. Wenn der
Lebensbereich des Menschen mit dem Ego als Zentrum zur Vollkommenheit abgerundet werden
soll, sollten seine Erfahrungen so angepasst werden, dass sie gleichermallen auf die beiden Welten
zutreffen, die sein Bewusstsein gleichermaflen wahrnimmt. Sein Denken soll sein Handeln
inspirieren, und sein Handeln soll wiederum zum Denken anregen. So wird er eher bewusst und
zielgerichtet handeln, als impulsiv oder leidenschaftlich. Der Mensch hitte somit eine abgerundete
Erfahrung und einen Bewusstseinsbereich, der sowohl erweitert als auch klar wére, und indem er
seine Erfahrungen der beiden Welten, in denen sein Ego verweilt, so anpasst, indem er eine Reihe
von Erfahrungen mit der anderen abgleicht, hétte er echtes Wissen iiber beide.

Tatsdchlich gibt es Menschen, die in einem kurzen Leben die physische Sinneserfahrung fast
erschopft haben. Der alte Faust befand sich genau in diesem Zustand. Aber in solchen Fillen ist die
Entwicklung insgesamt einseitig und die Erfahrung bezieht sich so sehr auf das Grobstoffliche und



Materielle, dass der Bewusstseinsbereich tatsichlich sehr eng ist. Das Vehikel dieser Erfahrung, der
physische Korper, wird beim Tod abgelegt, und das Ego, das so befreit wird und seine Erfahrung
auf der hoheren oder spirituellen Ebene abrundet, wiirde sich auf sehr enge Dimensionen beschréankt
finden. Mit wenig bewusster Erfahrung in der hoheren Welt, die nun den Schauplatz seines Daseins
bildet, und mit zerstorten vertrauten Kanélen, ohne ein Organ der physischen Erinnerung wie das
physische Gehirn, konnte nur ein verwirrter Niederschlag im Bewusstsein zuriickbleiben, durch den
sogar die jiingsten Erfahrungen des Erdenlebens bewahrt werden konnten, und dieser muss bald
verblassen. Das Ego tritt nun in eine neue Phase der Existenz ein, in die Welt der Ursachen, wo es
jedoch die Auswirkungen seines jiingsten Lebens auf der Erde ausarbeiten oder ,,erleben” muss.
Wenn diese ihren Lauf genommen haben und erschopft sind, kehrt es, sagen wir, zum Leben auf der
Erde zuriick. Von seinem fritheren Leben bleibt nichts {ibrig auler den ausgepragten Ergebnissen.
Der frithere Korper ist zerstort, und die Sinne seines fritheren Lebens sind bis zur Unkenntlichkeit
verandert. Mit anderen Worten, von der fritheren Personlichkeit bleibt nichts iibrig. Die ausgefillten
Ergebnisse als Impulse fiir neue Aktivititen gehdren zum individuellen Leben oder zum wirklichen
Ego. So unterscheiden sich das personliche und das individuelle Gedichtnis, wie die Elemente einer
Verbindung vom ausgefillten Ergebnis im Destillierkolben des Lebens.

Dezember 1889
IV

Das Gedichtnis als eine Féhigkeit des Menschen ist eine der normalen Funktionen des
menschlichen Gehirns. Es ist die Aufzeichnung des Ablaufs von Ereignissen, dufleren Objekten in
Bezug auf Empfindungen und Gefiihle, die im Bewusstsein auftreten, durch Willen oder Verlangen
ausgelost oder passiv erlebt oder erlitten werden. Das Gehirn ist das Organ des Gedéchtnisses, die
physische Grundlage, in der, oder auf der, dieses bewegte Panorama von Ereignissen aufgezeichnet
wird. Die Bilder des Gedéichtnisses sind assoziierte Ereignisse, die durch die Kanéle der
Wahrnehmung, des Gefiihls oder der Emotion ins Bewusstsein gebracht werden. Bei der Ausiibung
der Gedachtnisfahigkeit, der ,,Erinnerung”, sammeln wir diese Erfahrungen durch Suggestion
wieder; die Reihenfolge der Assoziation von Ereignissen ermdglicht es uns, die Glieder der Kette
wieder zusammenzufiigen. Das Gedéchtnis ist die Fahigkeit, das Erinnern seine Funktion, und das
Gebhirn ist das Zentrum, in dem diese Gruppe von Erfahrungen zusammenflie§t und von dem sie
ausgeht. Diese Bilder im Gehirn sind bewegte Panoramen und betreffen Ereignisse, und sie konnen
ebenso wenig wiederholt werden, wie zwei andere Objekte in der Natur dupliziert werden konnen.
Sie konnen jedoch anndhernd wiederhergestellt werden. Eine solche Wiederherstellung ist
bestenfalls ein schwaches, unzusammenhingendes und unvollkommenes Echo ihrer Originale. Die
duBeren Objekte haben sich verdndert oder sind verschwunden: Die Gefiihle und Emotionen haben
sich verdndert oder kdnnen nicht wieder erlebt werden.

Eine Idee weckt das Echo vergangener Erfahrungen, und das Ergebnis ist Erinnerung. Wenn wir
durch eine Willensanstrengung die Kette von Erfahrungen oder Emotionen wiederherstellen, ist das
Wiedererinnern. Gedédchtnis, Erinnerung und Wiedererinnern sind alle phdnomenaler Natur, das
heiBt, sie sind bewegende Ereignisse, die in der Zeit stattfinden. Das Gehirn und seine Funktion
gehoren zur gleichen Kategorie. Daher ist eine Wiederholung unmdglich, und die Wiederherstellung
ist nie mehr als teilweise oder anndhernd. All dies gehort zur physischen Seite des Gedéchtnisses.

Aber das Gedéchtnis hat noch eine andere Seite, ndmlich die noumenale. Zur Veranschaulichung:
Nehmen wir an, bestimmte Ereignisse finden in der Zeit statt und werden ins individuelle
Bewusstsein gebracht, und nummerieren wir diese mit 1, 2, 3, 4, 5. Die Empfindung erlebt diese
Ereignisse, und das Gedéchtnis speichert, sowohl die Fakten, als auch ihre Reihenfolge im Gehirn.
Eine Assoziation weckt spontan das Echo der fritheren Ereignisse, und wir erinnern uns ungeféhr
daran. Wir suchen bewusst mit Willensanstrengung nach diesen Ereignissen und erinnern uns
ungefdhr daran, jedoch immer mit fehlenden Gliedern, entweder in der Reihenfolge oder in der



Stirke der Details.

Nun gruppieren wir unsere Zahlen 1, 2, 3, 4, 5= 15. Wir haben nun die Summe der vorherigen
Erfahrung, deren Details verschwunden sind. Der Wille kann die Details 1, 2, 3, 4, 5 nicht mehr
wiederherstellen, und die Summe dieser Zahlen, 15, steht in einem anderen Verhéltnis zum
Bewusstsein. Wir haben die Details unwiederbringlich ,,vergessen”, aber eine einmal gemachte
Erfahrung kann niemals so sein, als hétte es sie nie gegeben. Sie hat ihre Wirkung entfaltet, und
wenn sie jemals in irgendeiner Weise wiederhergestellt oder wieder in Erinnerung gerufen wird, ist
sie eine Erinnerung.

Das physische Gedéchtnis verhélt sich zur Erinnerung, wie die Elemente einer Mischung zu einer
Verbindung. Im einen Fall haben wir separate Details und eine geordnete Abfolge von Beziehungen.
Diese gehoren zur Zeit. Im anderen Fall haben wir den Niederschlag, der im Destillierkolben des
Lebens entsteht, und dieser gehort zur ,,Ewigkeit”. Der erste Fall ist phdnomenal, der zweite
noumenal, auf den die Zeit nicht mehr einwirkt, da er Teil unseres Selbst geworden ist.

Das Gedéchtnis gehort zur Personlichkeit der Zeit und der Sinne. Die Erinnerung gehort zum
dauerhaften Individuum. Das Gedéchtnis ist das Feldbuch im Reich der Gedanken. Die Erinnerung
ist die dauerhafte Aufzeichnung im Reich der Intuition, der Eigentumsnachweis fiir die dauerhaften
Besitztiimer der Seele (Ego). (Siehe Der Schliissel zur Theosophie, Seiten 124 & 125.)

Unsere Illustration aus den bekannten Tatsachen der Chemie fiihrt uns noch weiter. Die Erinnerung
ist im Vergleich zum physischen Gedéchtnis keineswegs ein Verlust, sondern ein weitaus hoheres
Ergebnis. Kein Wissen, das aus dem Studium der ungebundenen Elemente Sauerstoff und
Wasserstoff gewonnen werden konnte, konnte jemals Wasser voraussetzen, und nur eine Analyse
wiirde zeigen, dass Wasser eine Verbindung dieser beiden Substanzen ist. Sauerstoff und
Wasserstoff scheinen vollstdndig verschwunden zu sein, und etwas vollig anderes scheint ihren
Platz eingenommen zu haben. Eine bestimmte Verbindung scheint bisher ungeahnte latente
Eigenschaften ans Licht gebracht zu haben. Sie sind von der Ebene der Elemente auf die Ebene der
Verbindungen iibergegangen. Genauso verhalten sich Gedichtnis und Erinnerung. Die Details der
Erfahrung als Ergebnis von Empfindung und Bewusstsein, werden, wenn sie als Resultierende
aufgeprigt sind, zu Motiven, Ursachen statt zu Ergebnissen und féarben so alle zukiinftigen
Erfahrungen.

Da diese Teil des Egos geworden sind, werden sie mit ihm mitgefiihrt; nicht als Anhaftungen,
sondern als Essenzen. Hier liegt die logische Grundlage der Intuition, die genauso rational ist wie
alles, was wir iiber das physische Gedéchtnis wissen. Auf der langen Reise der Seele, selbst
wihrend einer Inkarnation, wird sie nicht mit den Anhaftungen der Erinnerung belastet und
tiberfrachtet. Anstelle von Wagenladungen Erz haben wir tragbare Barren aus glinzendem Metall.
Wir lernen durch Erfahrung; nicht durch die blo8e Aufzeichnung ihrer Fakten, sondern durch die
Kraft ihrer Ergebnisse. Wenn die Aufzeichnung alles wire, wiirde sie bald zu einer verlorenen
Aufzeichnung einer toten Sprache werden, zu einem Schatten an einer Wand, der zwar seine
eigenen Spuren hinterlédsst, aber bald von anderen Schatten tiberlagert wird, so verwirrend und
vermischt, dass sie nicht mehr wiederhergestellt werden kann.

Die Erinnerung ist fiir das Gedéchtnis das, was der Geist fiir den physischen Korper ist — das
Einzige, was ihm Leben gibt und es unsterblich macht. Sind diese Tatsachen und Zusammenhénge
nicht alltdgliche Erfahrungen in unserem gegenwiértigen Leben. Schauen wir mal.

Februar 1890

»Zeit ist nichts anderes als der Raum zwischen unseren Erinnerungen; sobald wir diesen Raum nicht
mehr wahrnehmen, ist die Zeit verschwunden. Das ganze Leben eines alten Mannes mag thm nicht
langer als eine Stunde oder sogar noch kiirzer erscheinen; und sobald die Zeit fiir uns nur noch ein
Augenblick ist, sind wir in die Ewigkeit eingetreten. Die Zeit ist also die sukzessive Zerstreuung



des Seins.” — (Auriet's Journal, Seite 2).

Von der Geburt bis zur Bliite entfalten sich die Fahigkeiten des Menschen; von der Bliite bis zum
Alter schwinden sie. In der natiirlichen Ordnung sind diese Entfaltung und dieser Schwund in
Wirklichkeit eine Verwandlung. Im frithen Leben dominiert die sinnliche Sphédre, wihrend die
intellektuelle und die spirituelle Sphére in den Hintergrund treten.

Im Erwachsenenalter und im fortgeschrittenen Leben schwindet die sinnliche Sphéare und die
hoheren Fahigkeiten {ibernehmen die Kontrolle. Dies ist die natiirliche Ordnung, die jedoch selten
zu beobachten ist, da es nur wenige natiirliche Leben gibt. Die Torheiten der Jugend sind hiufiger
die Ernte des Alters, tote Meeresdpfel anstelle der reifen Friichte des Baumes des Lebens, wahrend
Reue und Gewissensbisse den lebenden Leichnam eines verschwendeten Lebens und verpasster
Gelegenheiten einbalsamieren.

Dies sind unnatiirliche Leben, und die wahren Fahigkeiten des Menschen werden so nie
verwirklicht. MittelméBigkeit — der Schlummer der Seele — ist bestenfalls das Ergebnis
unnatiirlicher Leben, und selbst das Alter, wenn es erreicht ist, ist unbeschreiblich elend.

Was man Talent nennt, ist in der Regel ein unvollstindiges und unausgewogenes Erwachen der
Seele aus der Herrschaft der Sinne. Talent vollbringt mit Leichtigkeit, was MittelmaBigkeit nur mit
grofler Miihe oder gar nicht schafft. Im gew6hnlichen Leben der Welt kann nur echtes Genie den
Menschen aus sich herausfiihren und ihm die wahre Natur seines Wesens offenbaren. Genie
vollbringt mit Leichtigkeit, wovon MittelméBigkeit nicht einmal zu trdumen wagt und wozu bloBes
Talent nicht fahig ist. Genie triumt vom Wahren und erhascht einen Blick auf das Wesentliche.
MittelméBigkeit folgt, Talent befehligt, Genie weill und hilt selten inne, um zu liberlegen; es ist
jenseits der Vernunft. ,,Zeit ist die hochste Illusion.* ,,Durch die Ekstase der inneren Vision dem
Wirbelwind der Zeit zu entfliehen, sich selbst ,,sub specie eterni®“ zu sehen, ist das Gebot aller
grofBBen Religionen der hoheren Rassen.*

Die MittelméBigkeit hat wenig von Erinnerung oder Intuition, kann aber das physische Gedéchtnis
sehr stark entwickeln. Das Talent hat intuitive Eingebungen, die jedoch eher voreingenommen als
erleuchtend sind, ein Zuriickziehen der Wahrnehmungen und Féhigkeiten aus anderen Bereichen,
um sie auf einen Bereich zu konzentrieren. Genialitdt ist ein anderer Name fiir Erinnerung, eine
Ekstase der inneren Vision, die Essenz vieler Erinnerungen, die Synthese fritherer Erfahrungen.
Das physische Gedichtnis ist die Aufzeichnung vergangener Ereignisse, aber es ist nicht der
Bewahrer von Erfahrungen. Das physische Gedichtnis ist nur die dullere Hiille der Erfahrung.
Erfahrung bezieht sich auf Gefiihl und Bewusstsein, Erinnerung auf Zeit und Sinn. Das Gedéchtnis
bezieht sich ausschlieBlich auf die Vergangenheit, auf das, was war oder vielmehr schien und nicht
ist, und ist bestenfalls die Aufzeichnung einer Illusion.

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft — was fiir Illusionen! Die Vergangenheit ist tot, die Zukunft
ist nicht, und diese bilden die Gegenwart als fliichtige Unwirklichkeit. Erst wenn das Bewusstsein
von der Zeit getrennt und von den Sinnen befreit ist, erkennt der Mensch, dass er IST.

Im &uBeren Bereich des menschlichen Lebens stehen seine Fahigkeiten in Beziehung zum
Panorama der Ereignisse, und diese nimmt er nur im Detail und nacheinander wahr. Im inneren
Bereich seines Wesens weil er alles auf einmal. Das gilt sogar flir Trdume, in denen die Ereignisse
von Jahren in einem Augenblick Revue passieren. Das Gedéchtnis greift nach den Tagen und
versucht, die langsam dahinschreitenden Jahre festzuhalten. Die Erinnerung hat all dies im Wasser
der Vergessenheit aufgelost, nur um ihre Essenz als Antrieb, als Intuition fiir die zukiinftige
Orientierung zu bewahren. Dies sind jedoch nur logische Schlussfolgerungen aus unserer
gegenwirtigen Erfahrung, ohne dass wir von einem zukiinftigen Leben ausgehen.

Wenn der Mensch jedoch im gegenwirtigen Leben in der Lage ist, sein Bewusstsein von den
[llusionen der Sinne und der Zeit zu befreien, gelangt er zur Erkenntnis des wesentlichen Seins, und
erst dann beginnt er, die Dinge der Zeit richtig zu deuten.



Alles, was wir liber das Gehirn wissen, zeigt, dass es das Organ des physischen Gedéchtnisses ist,
und zeigt dariiber hinaus, dass jede Verdnderung seiner Struktur oder jede Storung seiner Funktion
das Gedéchtnis beeintrichtigt oder ausldscht.

Es sind Krankheitsfille bekannt, von denen sich die Betroffenen vollstandig erholt haben, aber fast
ihre gesamte Vergangenheit vergessen haben. Erwachsene, die zuvor gut ausgebildet waren, haben
sogar das Lesen verlernt und mussten wie Kinder von vorne anfangen. In einigen Féllen kam es zu
einer langsamen und allméhlichen Wiederherstellung der Vergangenheit. In anderen Féllen wurde
nur wenig von der Vergangenheit wiederhergestellt. Die normale Funktion des Gehirns wurde
mitten in einem Satz unterbrochen, das Gedichtnis wurde dadurch vollstindig ausgesetzt, und es
kam zu Wahnsinn oder Schwachsinn; nach einigen Monaten kehrten das Gedéachtnis und das
Bewusstsein zuriick, vielleicht nach einer chirurgischen Operation, und der abgebrochene Satz
wurde vervollstindigt. Ahnliche Fille kommen in den Annalen der Chirurgie hiufig vor.

Die Vergesslichkeit des Alters ist sprichwortlich. Die Tafeln der Erinnerung weigern sich zunéchst,
neue Eindriicke aufzunehmen. Die Dinge von gestern sind vergessen, und die Erinnerungen an die
Jugend kehren zurtick, bloBe Einblicke in einen Sommertag oder eine Nacht der Trauer. Auch diese
verschwinden wiederum, und oft treten Gefiihllosigkeit und Schwachsinn ein. Der Mensch wird
wieder zu einem hilflosen Kind, das sich an die Brust der gro3en Mutter schmiegt und sich nach
Ruhe und Schlaf sehnt.

Wenn dies so oft die Lebensgeschichte eines Menschen ist, den ,,dreiundsiebzig Jahre” zur
Schwachsinnigkeit fiihren und dessen Gedéchtnis bereits verschwunden ist, wie kann es dann
moglich sein, dass das Gehirn, wenn es zerfallen und zu seinem urspriinglichen Staub
zuriickgekehrt ist, immer noch eine Funktion erfiillt, die es so oft vor dem Tod verliert? Wenn das
Gedichtnis mit dem Verfall des Gehirns verblasst und sich das Bewusstsein nach dem Tod auf einer
vollig anderen Ebene zeigt und tausend Jahre lang, wie wir die Zeit zéhlen, ein subjektives Leben
fiihrt, werden die fritheren Aufzeichnungen des Gedéchtnisses nicht nur durch den ,,Tod”
ausgeldscht, sondern auch die dem Bewusstsein gegebene Ausrichtung muss verblassen.

Wenn also eine Reinkarnation stattfinden sollte, gébe es nicht den geringsten Grund anzunehmen,
dass die Erinnerung, die ihre Form und Erfahrung aus der Beschaffenheit und Entwicklung des
Gehirns und den Umsténden seiner Umgebung bezogen hat und die vor tausend Jahren zerfallen ist,
an dem Ego haften bleiben sollte, das nun in einer anderen Rasse und Zeit mit einem neuen Gehirn
und einem erneuerten Bewusstsein verkorpert ist. Was das Gedéchtnis betrifft, so handelt es sich um
eine neue Schopfung, und was das individuelle Bewusstsein betrifft, so ist die friihere
Personlichkeit vernichtet worden. Was wir als Gedéchtnis bezeichnen, als eine Funktion des
organisierten Gehirns, vergeht also mit dem Korper.

Wenn Erinnerung die voriibergehende Aufzeichnung voriibergehender Ereignisse ist und sowohl die
Ereignisse als auch die Aufzeichnung zur Zeit gehoren, gibt es dann nicht etwas im Menschen, das
die Erinnerung selbst aufzeichnet, wodurch die Kluft des ,,Todes” iiberbriickt und jede Erfahrung
der Seele im realen Ego verankert wird? Genau das ist die Natur der Erfahrung, deren materielle
Seite die Erinnerung ist, die mit den Sinnen und der Zeit zusammenhéngt, und deren geistige Seite
die Erinnerung ist, die mit dem wesentlichen Wesen zusammenhéngt. Und auch hier ist es nicht
notwendig, ein Leben jenseits der Gegenwart anzunehmen, denn unsere gegenwirtigen Erfahrungen
beweisen, dass dies so ist.

Es ist nur die subjektive Seite unserer gegenwirtigen Alltags-Erfahrungen und gehort zu unserer
Bewusstseinsform. Um dies in grolem Mal3e zu erkennen, ist es nur notwendig, unser Bewusstsein
allmahlich und beharrlich von der Illusion der Sinne, zur Ekstase der inneren Vision,
zuriickzuziehen, d. h. die Bewusstseinsebene allméhlich zu erh6hen.

Der Mensch kann so die iibersinnliche Welt genauso kennenlernen, wie er die Dinge der Sinne und
der Zeit kennt, ndmlich durch Erfahrung. Er kann dariiber hinaus erkennen, dass Letztere reine
Ilusionen sind, wihrend Erstere die einzigen Realitéten sind. Der Beweis fiir unsichtbare Dinge
wird so seine Erfiillung finden; das Unsichtbare und Unbekannte wird zu Sichtbarem und



Bekanntem.

Die menschliche Erfahrung auf dieser hoheren Ebene wird auch durch Analogien und durch die
geordneten Prozesse der Natur gestiitzt. Wenn wir von der fortdauernden Existenz der Seele (Ego)
ausgehen, miissen wir auch von der Fortdauer ihrer Erkenntnismethode ausgehen, sonst heben wir
das Bewusstsein selbst auf. Das Bewusstsein des Egos und seine tatsdchliche Erkenntnismethode,
namlich durch Erfahrung, sind alles, was uns beféhigt, von fortdauernder Existenz zu sprechen.
Wenn das Bewusstsein, nun sowohl auf der objektiven Ebene durch die Sinne, als auch auf der
subjektiven Ebene durch Intuition, Erinnerung und Ahnliches zum Ausdruck kommt, dann kann
sich das Ego, das bereits Erfahrungen auf beiden Ebenen in ungleichem Mafle gesammelt hat, oft
fast ausschlieBlich hier auf der unteren Ebene, fast ausschlielich auf der subjektiven Ebene zeigen,
und dies geschieht oft in Trance und dhnlichen Zustidnden. Dies ist der Schliissel zum hoheren
Bewusstsein und zum gottlicheren Leben.

Ein Drittel unseres gegenwértigen Lebens ist praktisch frei von Erinnerungen. Wenn sich die
Bewusstseinsebene im Schlaf verschiebt, offenbart das Gedéachtnis seinen wahren Charakter als
etwas, das zur Materie und zur Zeit gehort und in keiner Weise wesentlich fiir die Existenz, die
Erfahrung oder das Bewusstsein ist.

Die Unsterblichkeit des Menschen liegt daher in seiner Hand, sein Schicksal liegt in seinen eigenen
Hinden, und er kann die Substanz seiner gesamten Vergangenheit wiedererlangen, wéhrend er sich
schon jetzt seines Geburtsrechts bewusst wird.

,»,Wer nicht einmal iiber Kenntnisse der alltdglichen Dinge verfiigt,
ist ein Tier unter den Menschen;

wer nur iiber genaue Kenntnisse der menschlichen Belange verfiigt,
ist ein Mensch unter den Tieren;

wer aber alles weil}, was mit intelligenter Energie erkannt werden kann,

ist ein Gott unter den Menschen.*

The Path — September 1889

i e e L T A T T A A T K g Pt i A S 5 T 0 3 _ T P, T S s

'.mmwwrmm .ﬁﬂ. 1.mu| [ B - g e mm



