
REINKARNATION UND ERINNERUNG
v. Harij

Von Chela`s für Studenten

September 1889
 I 

Oft wird die Frage gestellt: 
Wenn die Theorie der Reinkarnation wahr ist, warum haben wir dann keine Erinnerung an ein 
früheres Leben?
Es ist durchaus denkbar, dass wir zuvor schon einmal auf dieser Erde gelebt haben und dass die 
Erinnerung an die Ereignisse dieses Daseins ausgelöscht wurde. Dieser Gedächtnisverlust ist eine 
häufige Erfahrung im Alltag; tatsächlich erinnern wir uns von all unseren vielfältigen Erfahrungen 
von der Jugend bis zum Alter nur an einige wenige, besonders lebhafte, und selbst von diesen 
können wir uns nie an alle Details erinnern. Tatsächlich vergessen wir weit mehr, als wir uns an 
Details aus unserem gegenwärtigen Leben erinnern, und das Erstaunliche ist nicht so sehr, wie wir 
uns an die wenigen Dinge erinnern können, die teilweise erhalten geblieben sind, sondern wie wir 
so viel von unseren Erfahrungen vergessen können, dass sie für immer verloren sind. 

Zweifellos gibt es eine absolute Aufzeichnung jedes Ereignisses und jeder Erfahrung im Leben, 
aber nichts, was wir als Erinnerung kennen, kann diese Aufzeichnung möglicherweise darstellen. 
Das Wesentliche dessen, was wir als Erinnerung bezeichnen, besteht in unserer Fähigkeit, 
vergangene Zustände und Ereignisse in den Bereich des Bewusstseins zurückzurufen, und diese 
Fähigkeit ist in den meisten Fällen nur teilweise vorhanden und immer flüchtig und ungewiss. Es 
gibt zwar Erinnerungsblitze, in denen ein längst vergessenes Ereignis mit ungewöhnlicher 
Lebhaftigkeit wiederbelebt wird, und wir haben den Eindruck, dass nichts wirklich verloren ist, 
sondern dass eine latente oder passive Erinnerung sie alle enthält und nur auf den richtigen 
Umstand wartet, um sie wieder ins Bewusstsein zu rufen. Was die legitime Funktion der Erinnerung
betrifft, so ist dies ein Trugschluss. 
Die bereits erwähnte absolute Registrierung von Ereignissen umfasst weit mehr, als der Funktion 
der Erinnerung zugeschrieben werden kann. Dies muss man im Auge behalten, und wir müssen 
genau verstehen, was das Wort Erinnerung bedeutet, bevor wir die eigentliche Frage, um die es hier 
geht, intelligent diskutieren können. 
Mit anderen Worten: Wenn wir die Tatsache, die Funktion und die Phänomene der Erinnerung 
sorgfältig betrachtet haben, können wir leicht verstehen, warum etwas, das vorübergehende 
Ereignisse nur teilweise aufzeichnet und niemals in der Lage ist, sie vollständig abzurufen, nicht in 
der Lage sein kann, die Kluft von vielleicht tausend Jahren zu überbrücken und die Ereignisse einer 
früheren Inkarnation wiederherzustellen. Darüber hinaus könnte es sich derzeit so darstellen, dass 
alles, was dem Gedächtnis entgeht, alles, was das Gedächtnis vorübergehend zu behalten scheint, 
aber mit der Zeit verliert, dennoch an anderer Stelle gespeichert und von Inkarnation zu Inkarnation 
weitergetragen wird. 

Wir sollten uns stets vor Augen halten, dass nichts ohne Ursache existiert und dass nichts jemals 
wirklich verloren geht. Wenn dieses Prinzip, das in der Physik als überall gültig anerkannt ist, auch 
in der Metaphysik und in allen menschlichen Erfahrungen gilt, dann repräsentiert jeder Mensch in 



sich selbst alle früheren Erfahrungen und trägt sie mit sich, und ist in jedem Moment seiner 
Existenz eine Zusammenfassung seiner gesamten Vergangenheit. Es ist jedoch ganz offensichtlich, 
dass nichts, was wir als Erinnerung kennen, dieser Zusammenfassung entspricht, selbst für das 
gegenwärtige Leben.

Die Experimente mit Hypnose haben gezeigt, dass Bewusstsein und Erfahrung unabhängig von dem
existieren können, was wir als Erinnerung kennen. Eine Handlung, die zu einem zukünftigen 
Zeitpunkt ausgeführt werden soll, und ein genaues Datum werden auf irgendeine Weise im 
Sensorium festgehalten, und die Handlung wird automatisch zum genauen Zeitpunkt ausgeführt, 
obwohl die Erinnerung keine Aufzeichnung der Erfahrung enthält, die zu dieser Handlung geführt 
hat. In einem anderen Fall kann die Erinnerung eingeprägt und auf bestimmte Grenzen beschränkt 
sein, was zeigt, dass die Erinnerung relativ frei von Erfahrungen ist. Solche Beispiele ließen sich 
unendlich fortsetzen, um zu zeigen, dass die Erinnerung nicht mit allen menschlichen Erfahrungen, 
selbst im gegenwärtigen Leben, vergleichbar ist.

Als Element des menschlichen Wesens ist das Bewusstsein weitaus umfassender und tiefer als die 
Erinnerung. Das Bewusstsein repräsentiert die Tatsache der Erfahrung, das Gedächtnis die Form 
und die Details. Während also die Tatsache bestehen bleibt und eine einmal gemachte Erfahrung 
niemals zerstört werden kann, können die Form und die Details, in denen sie zuerst erschien, 
vergehen. Diese Tatsache der Erfahrung bleibt als ein herauskristallisiertes Ergebnis bestehen und 
bildet, befreit vom Gedächtnis, d. h. von Form und Details, Beziehungen und Empfindungen, das 
Grundelement des Karma. Fügen wir den vorstehenden Überlegungen noch das ethische Element 
hinzu, also die Beziehung zu anderen Individuen, die somit das Element des Motivs darstellt, so 
haben wir das Gesetz des Karma aus den Elementen abgeleitet. Im ersten Fall haben wir das 
Individuum in Beziehung zu sich selbst, im zweiten Fall in Beziehung zu seinen Mitmenschen.

Oktober 1889
II

In einem früheren Artikel wurden bestimmte Beziehungen zwischen Erfahrung und Erinnerung 
betrachtet, und es wurde gezeigt, dass Karma eine Folge von Handlungen ist. Dies sind elementare 
Überlegungen, die jedoch nicht weniger wichtig sind. Sie leiten sich aus den alltäglichsten 
Erfahrungen ab, sodass jeder sie selbst überprüfen kann. Es könnte nützlich sein, nebenbei zu 
bemerken, dass diese Ableitung von Wissen aus Erfahrung, die einzige Art des Lernens ist. Wir 
tragen die Elemente und Voraussetzungen für höheres Wissen und Erleuchtung in uns, aber solange 
diese Elemente latent und inaktiv sind, haben sie keinen praktischen Wert. Es ist ein 
schwerwiegender, oft fataler Fehler zu glauben, dass diejenigen, die höchste Weisheit besitzen, 
diese den Unwissenden, als Geschenk oder Gunst gewähren können. Sie haben sie nicht auf diese 
Weise erhalten und können sie auch nicht auf diese Weise weitergeben. Das Gesetz ändert sich nie 
und gilt für Adepten und Neulinge gleichermaßen. 
Hadji Erinn sagt im letzten Pfad ganz richtig: 

„Es mag eine Schule für Kinder sein, aber es braucht einen Mann, um sie zu durchlaufen.“

Diese Abschweifung schien notwendig, um die Bedeutung der einfacheren Grundaussagen und die 
Art und Weise, wie sie aufgenommen und geprüft werden müssen, aufzuzeigen. 
Wir behandeln die Reinkarnation nicht als Dogma, sondern streng genommen als wissenschaftliche 
Hypothese. Für jeden intelligenten Menschen heutzutage bedeutet die Akzeptanz der Theorie der 
besonderen Schöpfung, mit der Geburt in das gegenwärtige Leben als Beginn des Menschen, das 
Bekenntnis, dass das gesamte Problem des Lebens unverständlich und alle seine Geheimnisse 
unlösbar sind. Mit verschleierten Augen und angehaltenem Atem fragen sich alle ständig: „Was 



bedeutet das alles?“ Der hervorstechendste Punkt, der häufigste Einwand gegen die Theorie der 
Reinkarnation, ist der Gedächtnisverlust. Wenn wir uns deutlich an ein früheres Dasein erinnern 
könnten, wäre das Problem sofort gelöst. Es wäre dann eine Frage der allgemeinen Erfahrung, und 
niemand würde daran zweifeln. Daher wird das Gedächtnis zum interessanten Punkt bei der 
Untersuchung der Theorie. 
Wenn wir mit einem gewissen Grad an Sicherheit einschätzen wollen, was das Gedächtnis leisten 
kann oder nicht, was es geleistet hat oder nicht, müssen wir zunächst anhand unserer eigenen 
täglichen Erfahrung feststellen, was das Gedächtnis derzeit leistet. Jeder Schüler sollte daher nach 
jeder Aussage innehalten und jede These hinterfragen: „Ist das wahr? Stimmt das mit meiner 
eigenen Erfahrung überein?“ Wenn er dies tut und auf die Verwendung und genaue Bedeutung der 
Wörter achtet, wird er feststellen, dass sich die verborgenen Wissensschätze in seiner eigenen Seele 
zu entfalten beginnen und der Sinn des Lebens sichtbar wird. 
Dieses Wissen um den wahren Sinn des Lebens, hängt nicht davon ab, dass er die Theorie der 
Reinkarnation als Dogma akzeptiert, obwohl sie selbst in dieser Hinsicht jeder anderen Theorie 
unendlich überlegen ist, sondern der wahre Nutzen für den Lernenden ergibt sich aus der Tatsache, 
dass er beginnt, sich selbst zu erkennen und die Lehren aus seinen eigenen Erfahrungen richtig zu 
deuten. 
Diejenigen, die sich gegen die Reinkarnationstheorie aussprechen, zeigen fast ausnahmslos völlige 
Unkenntnis dieser grundlegenden Überlegungen, die das Alphabet des gesamten Themas bilden. 
Die damit verbundenen Fragen sind so tiefgründig, so weitreichend und in ihrer endgültigen 
Anwendung so abstrus, dass ein Fehler am Anfang zu endlosen Komplikationen und 
Missverständnissen im weiteren Verlauf führt. Das liegt daran, dass die menschliche Erfahrung 
einen so weiten Bereich abdeckt und die menschlichen Beziehungen so kompliziert sind; und jede 
Theorie, die diesen Erfahrungen in jedem Punkt gerecht werden kann, muss ebenso wirkungsvoll 
und anwendbar sein. 
Wenn also die Reinkarnation wahr ist und somit Teil der menschlichen Erfahrung ist und die 
Geheimnisse des Lebens erklären kann, muss sie aus denselben Erfahrungen logisch abgeleitet 
werden können. Ihre Grundlage ist unsere legitime Grundlage für die Untersuchung. Diejenigen, die
nicht in der Lage, oder nicht willens sind, das Thema auf diese Weise zu untersuchen, können die 
Theorie als Dogma akzeptieren oder sie ganz ablehnen, wie es ihnen beliebt; allerdings lässt sich an
dieser Stelle viel über die Motive und Ergebnisse menschlichen Handelns sagen. Aus dogmatischer 
Sicht unterstützt das Prinzip der Gerechtigkeit, sowohl der menschlichen als auch der göttlichen, die
Reinkarnation in überwältigender Weise, während jede andere in der heutigen Zeit bekannte 
Theorie schrecklich ungerecht ist, da sie die Macht der Priester und Könige begünstigt und die 
wesentliche Brüderlichkeit der Menschen unmöglich macht.

„Die Unmenschlichkeit des Menschen gegenüber dem Menschen lässt unzählige Millionen 
trauern.“ Das Wesen der Menschheit ist Gerechtigkeit; das Wesen aller Unmenschlichkeit ist 
Ungerechtigkeit. Wo immer genaue Gerechtigkeit herrscht, verherrlicht göttliche Nächstenliebe das 
Leben mit dem Heiligenschein der Göttlichkeit.
Diese vorläufigen Überlegungen mögen dazu beitragen, unser Thema in sein wahres Licht zu 
rücken und es von allen Vorurteilen zu befreien. Nur so können wir jedes Thema 
unvoreingenommen untersuchen und mit einiger Wahrscheinlichkeit zur einfachen Wahrheit 
gelangen.

Wir können nun zu unserer ursprünglichen Frage zurückkehren: 
Wenn die Theorie der Reinkarnation wahr ist, warum haben wir dann keine Erinnerung an ein 
früheres Leben? 
Lassen wir all jene Fälle beiseite, in denen bestimmte Personen wie Apollonius von Tyana solche 
Erinnerungen behaupten, und bestimmte Erfahrungen, die sich auf andere Weise nur schwer 
erklären lassen, lassen wir auch solche Überlegungen beiseite, die den Glauben an die 
Reinkarnation aus Gründen der Gerechtigkeit begünstigen, und betrachten wir das Gedächtnis im 



Zusammenhang mit Erfahrungen. 
Gibt es aufgrund der aus der täglichen Erfahrung abgeleiteten bekannten Eigenschaften des 
Gedächtnisses einen Grund zu erwarten, dass es die Kluft zwischen zwei Inkarnationen 
überbrücken kann, vorausgesetzt, dass es für den Einzelnen mehr als die gegenwärtige Inkarnation 
gegeben hat? Wenn nicht, warum nicht? Anders ausgedrückt lässt sich unsere These wie folgt 
formulieren: Ist das Fehlen von Erinnerungen an ein früheres Leben ein Hindernis für die 
Akzeptanz und rationale Anwendung der Reinkarnation?

Die Begriffe Ursache und Wirkung stehen im Zusammenhang mit Phänomenen. Das Wesen von 
Phänomenen ist Bewegung oder Handlung. Jede sogenannte Ursache ist an ihrer Wirkung beteiligt, 
und jede sogenannte Wirkung wird ihrerseits zur Ursache weiterer Handlungen, die an allen 
nachfolgenden Wirkungen beteiligt sind. Der Mensch wird manchmal als „Geschöpf der Umstände”
bezeichnet. Das ist eine Halbwahrheit. Der Mensch ist auch ein Schöpfer von Umständen. Mit 
anderen Worten, der Mensch steht in derselben allgemeinen Beziehung zu Ursache und Wirkung 
wie jedes Objekt in der Natur. Wenn wir ein Objekt in der Natur beobachten, entdecken wir, dass es 
Phänomene hervorruft oder zum Schauplatz von Phänomenen wird. Wenn wir feststellen, dass es 
wirkt, können wir die sogenannten Ursachen seiner gegenwärtigen Aktivitäten zurückverfolgen. 
Wenn wir feststellen, dass es scheinbar ruhend ist, können wir entdecken, welche Aktivitäten es in 
Kürze hervorrufen wird. Es gibt also eine Phase der Aktivität, gefolgt von einer Phase der Ruhe, auf
die eine erneute Aktivität folgt. Die gesamte Natur ist somit von Leben durchdrungen, denn Leben 
ist wesentliche Aktivität. 

So betrifft „das Ausatmen und Einatmen von Brahm“ jedes Atom und jedes Objekt, nicht weniger 
als jeden Organismus.

Der Puls des Lebens pocht überall,
ein feierlicher Rhythmus herrscht;

ein gemessener Tritt liegt in der Luft,
der Ozean pocht vor Schmerz.

Die feste Erde behält ihren Puls
Während Schatten kommen und gehen;

Tiefen antworten immer auf Tiefen,
Glühen antwortet auf Glühen.

Hinter aller Aktivität liegt Ruhe;
Hinter aller Ruhe schwelt das Feuer des Lebens 

in Brahmas Brust,
Bereit, wieder zu lodern.

November 1889
III.

Für die weitere Erörterung dieses Themas benötigen wir einige Begriffe mit eindeutigen 
Bedeutungen, die jeder verstehen kann. Wir betrachten die Lehre von der Reinkarnation, aus einem 
einzigen Standpunkt, und für diese eine Sichtweise, sind eine umfassende Philosophie und eine 
erschöpfende Klassifizierung nicht erforderlich. Wir müssen uns nur auf allgemeine Erfahrungen 
und daraus abgeleitete logische Schlussfolgerungen stützen. 
Das selbstbewusste Zentrum im Menschen nennen wir das Ego. Erfahrung ist die Vielfalt der 
Beziehungen, die zwischen dem Ego und seiner gesamten Umgebung bestehen und zu Handlungen 
führen. Handlung impliziert Reaktion. Wenn das Ego im Menschen auf seine Umgebung einwirkt, 
wirkt die Umgebung wiederum auf das Ego zurück. Diese Aktion und Reaktion bilden die 



Erfahrung des Menschen. 
Das Gesetz dieser Aktion, d. h. die direkte Beziehung zwischen Aktion und Reaktion, ist das aller 
Kräfte, aller Anziehungskräfte, aller Bewegungen überall, nämlich dass Quantität und Qualität, 
sowohl mathematisch, als auch rhythmisch sind. Kreisbewegung erzeugt Kreisbewegung, Gleiches 
zieht Gleiches an. Für jeden ausgesandten Impuls wird ein ähnlicher Impuls zurückgesandt, sowohl 
in der Form, als auch in der Intensität oder Quantität. 
Das selbstbewusste Zentrum im Menschen, das Ego, das „Ich”, steht im Zentrum seiner 
„Lebenssphäre”, ist das Zentrum seiner Umgebung und steht daher tatsächlich zwischen zwei 
Welten: der sichtbaren und der unsichtbaren, der Welt der Handlung und der Welt des Denkens, der 
Welt der Wirkungen und der Welt der Ursachen. 
Nun ist die unsichtbare Welt der Ursachen, aus der unsere Gedanken, unsere Impulse, das „Innere“ 
der gesamten Außenwelt des Menschen oder das Zentrum seiner Sphäre stammen, auch die 
noumenale oder spirituelle Welt, im Gegensatz zu seiner phänomenalen oder physischen Welt. Die 
Erfahrungen des Menschen, ob er sich dessen bewusst ist oder nicht, stammen daher ständig aus 
diesen beiden Welten, wenn auch selten in gleichem Maße. 
Von dem einen sagen wir: „Er ist ein Mann der Tat”, von dem anderen: „Er ist ein Mann des 
Denkens”. Von dem einen sagen wir: „Er ist spirituell eingestellt”, von dem anderen: „Er ist 
fleischlich eingestellt”. Von dem einen sagen wir: „Er lebt auf einer niedrigen Ebene”, von dem 
anderen: „Er ist hochgesinnt”. So lässt sich erkennen, dass, sowohl unsere Beobachtung, als auch 
unsere allgemeine Erfahrung in Form von gängigen Ausdrücken stereotyp geworden sind. 
Die logische Schlussfolgerung, die sich aus der allgemeinen Erfahrung und Beobachtung ergibt, 
führt zu der Vorstellung, dass der Mensch ein bewusstes Zentrum zwischen einer oberen und einer 
unteren Welt ist, oder, wenn Sie so wollen, dass die „Sphäre” des menschlichen Lebens, deren 
bewusstes Zentrum das Ego ist, aus zwei Halbkugeln besteht. Eine perfekte Sphäre ist ein Ideal in 
der Natur. Es ist der Entwurf, den der Architekt auf die phänomenale Tafel der Natur gezeichnet hat.
In der äußeren Natur ist die Sphäre immer unvollkommen. Jede Frucht, wie zum Beispiel ein Apfel,
hat ein tatsächliches Zentrum, genauso wie eine ideale Sphäre, die sie repräsentiert, ein ideales 
Zentrum hat. Nur diese Ideale sind perfekt. Der Kern oder die Kerne des Apfels ist sein 
Lebenszentrum, aber die beiden Hälften, die durch die Spaltung des Kerns entstehen, sind weder 
gleich noch symmetrisch, daher sind sie unvollkommen. Der Entwurf der Natur ist ihr Ideal. Ohne 
dieses Ideal gäbe es keine Beständigkeit der Form, keine Arten, keine Entsprechungen, keine 
Harmonie.

Kehren wir nun zum Leben des Menschen zurück und betrachten wir, dass er, relativ unabhängig 
von den Idealen der Natur, auch seine eigenen Ideale hat und dass diese Ideale oder Ziele sein 
Leben mehr oder weniger prägen. Die Ideale des Menschen sind eine Mischung aus seinen 
Begierden, Leidenschaften oder Wünschen einerseits und seinen Bestrebungen, Hoffnungen und 
Enttäuschungen andererseits. All dies macht den Kreis seiner Erfahrungen aus und bildet seinen 
Lebensbereich. 
Was die Symmetrie betrifft, so ist der Lebensbereich des Menschen, somit verzerrt. Wenn der 
Lebensbereich des Menschen mit dem Ego als Zentrum zur Vollkommenheit abgerundet werden 
soll, sollten seine Erfahrungen so angepasst werden, dass sie gleichermaßen auf die beiden Welten 
zutreffen, die sein Bewusstsein gleichermaßen wahrnimmt. Sein Denken soll sein Handeln 
inspirieren, und sein Handeln soll wiederum zum Denken anregen. So wird er eher bewusst und 
zielgerichtet handeln, als impulsiv oder leidenschaftlich. Der Mensch hätte somit eine abgerundete 
Erfahrung und einen Bewusstseinsbereich, der sowohl erweitert als auch klar wäre, und indem er 
seine Erfahrungen der beiden Welten, in denen sein Ego verweilt, so anpasst, indem er eine Reihe 
von Erfahrungen mit der anderen abgleicht, hätte er echtes Wissen über beide.

Tatsächlich gibt es Menschen, die in einem kurzen Leben die physische Sinneserfahrung fast 
erschöpft haben. Der alte Faust befand sich genau in diesem Zustand. Aber in solchen Fällen ist die 
Entwicklung insgesamt einseitig und die Erfahrung bezieht sich so sehr auf das Grobstoffliche und 



Materielle, dass der Bewusstseinsbereich tatsächlich sehr eng ist. Das Vehikel dieser Erfahrung, der 
physische Körper, wird beim Tod abgelegt, und das Ego, das so befreit wird und seine Erfahrung 
auf der höheren oder spirituellen Ebene abrundet, würde sich auf sehr enge Dimensionen beschränkt
finden. Mit wenig bewusster Erfahrung in der höheren Welt, die nun den Schauplatz seines Daseins 
bildet, und mit zerstörten vertrauten Kanälen, ohne ein Organ der physischen Erinnerung wie das 
physische Gehirn, könnte nur ein verwirrter Niederschlag im Bewusstsein zurückbleiben, durch den
sogar die jüngsten Erfahrungen des Erdenlebens bewahrt werden könnten, und dieser muss bald 
verblassen. Das Ego tritt nun in eine neue Phase der Existenz ein, in die Welt der Ursachen, wo es 
jedoch die Auswirkungen seines jüngsten Lebens auf der Erde ausarbeiten oder „erleben” muss. 
Wenn diese ihren Lauf genommen haben und erschöpft sind, kehrt es, sagen wir, zum Leben auf der
Erde zurück. Von seinem früheren Leben bleibt nichts übrig außer den ausgeprägten Ergebnissen. 
Der frühere Körper ist zerstört, und die Sinne seines früheren Lebens sind bis zur Unkenntlichkeit 
verändert. Mit anderen Worten, von der früheren Persönlichkeit bleibt nichts übrig. Die ausgefällten
Ergebnisse als Impulse für neue Aktivitäten gehören zum individuellen Leben oder zum wirklichen 
Ego. So unterscheiden sich das persönliche und das individuelle Gedächtnis, wie die Elemente einer
Verbindung vom ausgefällten Ergebnis im Destillierkolben des Lebens.

Dezember 1889
IV

Das Gedächtnis als eine Fähigkeit des Menschen ist eine der normalen Funktionen des 
menschlichen Gehirns. Es ist die Aufzeichnung des Ablaufs von Ereignissen, äußeren Objekten in 
Bezug auf Empfindungen und Gefühle, die im Bewusstsein auftreten, durch Willen oder Verlangen 
ausgelöst oder passiv erlebt oder erlitten werden. Das Gehirn ist das Organ des Gedächtnisses, die 
physische Grundlage, in der, oder auf der, dieses bewegte Panorama von Ereignissen aufgezeichnet 
wird. Die Bilder des Gedächtnisses sind assoziierte Ereignisse, die durch die Kanäle der 
Wahrnehmung, des Gefühls oder der Emotion ins Bewusstsein gebracht werden. Bei der Ausübung 
der Gedächtnisfähigkeit, der „Erinnerung”, sammeln wir diese Erfahrungen durch Suggestion 
wieder; die Reihenfolge der Assoziation von Ereignissen ermöglicht es uns, die Glieder der Kette 
wieder zusammenzufügen. Das Gedächtnis ist die Fähigkeit, das Erinnern seine Funktion, und das 
Gehirn ist das Zentrum, in dem diese Gruppe von Erfahrungen zusammenfließt und von dem sie 
ausgeht. Diese Bilder im Gehirn sind bewegte Panoramen und betreffen Ereignisse, und sie können 
ebenso wenig wiederholt werden, wie zwei andere Objekte in der Natur dupliziert werden können. 
Sie können jedoch annähernd wiederhergestellt werden. Eine solche Wiederherstellung ist 
bestenfalls ein schwaches, unzusammenhängendes und unvollkommenes Echo ihrer Originale. Die 
äußeren Objekte haben sich verändert oder sind verschwunden: Die Gefühle und Emotionen haben 
sich verändert oder können nicht wieder erlebt werden. 
Eine Idee weckt das Echo vergangener Erfahrungen, und das Ergebnis ist Erinnerung. Wenn wir 
durch eine Willensanstrengung die Kette von Erfahrungen oder Emotionen wiederherstellen, ist das 
Wiedererinnern. Gedächtnis, Erinnerung und Wiedererinnern sind alle phänomenaler Natur, das 
heißt, sie sind bewegende Ereignisse, die in der Zeit stattfinden. Das Gehirn und seine Funktion 
gehören zur gleichen Kategorie. Daher ist eine Wiederholung unmöglich, und die Wiederherstellung
ist nie mehr als teilweise oder annähernd. All dies gehört zur physischen Seite des Gedächtnisses. 

Aber das Gedächtnis hat noch eine andere Seite, nämlich die noumenale. Zur Veranschaulichung: 
Nehmen wir an, bestimmte Ereignisse finden in der Zeit statt und werden ins individuelle 
Bewusstsein gebracht, und nummerieren wir diese mit 1, 2, 3, 4, 5. Die Empfindung erlebt diese 
Ereignisse, und das Gedächtnis speichert, sowohl die Fakten, als auch ihre Reihenfolge im Gehirn. 
Eine Assoziation weckt spontan das Echo der früheren Ereignisse, und wir erinnern uns ungefähr 
daran. Wir suchen bewusst mit Willensanstrengung nach diesen Ereignissen und erinnern uns 
ungefähr daran, jedoch immer mit fehlenden Gliedern, entweder in der Reihenfolge oder in der 



Stärke der Details. 
Nun gruppieren wir unsere Zahlen 1, 2, 3, 4, 5 = 15. Wir haben nun die Summe der vorherigen 
Erfahrung, deren Details verschwunden sind. Der Wille kann die Details 1, 2, 3, 4, 5 nicht mehr 
wiederherstellen, und die Summe dieser Zahlen, 15, steht in einem anderen Verhältnis zum 
Bewusstsein. Wir haben die Details unwiederbringlich „vergessen”, aber eine einmal gemachte 
Erfahrung kann niemals so sein, als hätte es sie nie gegeben. Sie hat ihre Wirkung entfaltet, und 
wenn sie jemals in irgendeiner Weise wiederhergestellt oder wieder in Erinnerung gerufen wird, ist 
sie eine Erinnerung. 
Das physische Gedächtnis verhält sich zur Erinnerung, wie die Elemente einer Mischung zu einer 
Verbindung. Im einen Fall haben wir separate Details und eine geordnete Abfolge von Beziehungen.
Diese gehören zur Zeit. Im anderen Fall haben wir den Niederschlag, der im Destillierkolben des 
Lebens entsteht, und dieser gehört zur „Ewigkeit”. Der erste Fall ist phänomenal, der zweite 
noumenal, auf den die Zeit nicht mehr einwirkt, da er Teil unseres Selbst geworden ist. 
Das Gedächtnis gehört zur Persönlichkeit der Zeit und der Sinne. Die Erinnerung gehört zum 
dauerhaften Individuum. Das Gedächtnis ist das Feldbuch im Reich der Gedanken. Die Erinnerung 
ist die dauerhafte Aufzeichnung im Reich der Intuition, der Eigentumsnachweis für die dauerhaften 
Besitztümer der Seele (Ego). (Siehe Der Schlüssel zur Theosophie, Seiten 124 & 125.)

Unsere Illustration aus den bekannten Tatsachen der Chemie führt uns noch weiter. Die Erinnerung 
ist im Vergleich zum physischen Gedächtnis keineswegs ein Verlust, sondern ein weitaus höheres 
Ergebnis. Kein Wissen, das aus dem Studium der ungebundenen Elemente Sauerstoff und 
Wasserstoff gewonnen werden könnte, könnte jemals Wasser voraussetzen, und nur eine Analyse 
würde zeigen, dass Wasser eine Verbindung dieser beiden Substanzen ist. Sauerstoff und 
Wasserstoff scheinen vollständig verschwunden zu sein, und etwas völlig anderes scheint ihren 
Platz eingenommen zu haben. Eine bestimmte Verbindung scheint bisher ungeahnte latente 
Eigenschaften ans Licht gebracht zu haben. Sie sind von der Ebene der Elemente auf die Ebene der 
Verbindungen übergegangen. Genauso verhalten sich Gedächtnis und Erinnerung. Die Details der 
Erfahrung als Ergebnis von Empfindung und Bewusstsein, werden, wenn sie als Resultierende 
aufgeprägt sind, zu Motiven, Ursachen statt zu Ergebnissen und färben so alle zukünftigen 
Erfahrungen. 
Da diese Teil des Egos geworden sind, werden sie mit ihm mitgeführt; nicht als Anhaftungen, 
sondern als Essenzen. Hier liegt die logische Grundlage der Intuition, die genauso rational ist wie 
alles, was wir über das physische Gedächtnis wissen. Auf der langen Reise der Seele, selbst 
während einer Inkarnation, wird sie nicht mit den Anhaftungen der Erinnerung belastet und 
überfrachtet. Anstelle von Wagenladungen Erz haben wir tragbare Barren aus glänzendem Metall. 
Wir lernen durch Erfahrung; nicht durch die bloße Aufzeichnung ihrer Fakten, sondern durch die 
Kraft ihrer Ergebnisse. Wenn die Aufzeichnung alles wäre, würde sie bald zu einer verlorenen 
Aufzeichnung einer toten Sprache werden, zu einem Schatten an einer Wand, der zwar seine 
eigenen Spuren hinterlässt, aber bald von anderen Schatten überlagert wird, so verwirrend und 
vermischt, dass sie nicht mehr wiederhergestellt werden kann. 

Die Erinnerung ist für das Gedächtnis das, was der Geist für den physischen Körper ist – das 
Einzige, was ihm Leben gibt und es unsterblich macht. Sind diese Tatsachen und Zusammenhänge 
nicht alltägliche Erfahrungen in unserem gegenwärtigen Leben. Schauen wir mal.

 Februar 1890

„Zeit ist nichts anderes als der Raum zwischen unseren Erinnerungen; sobald wir diesen Raum nicht
mehr wahrnehmen, ist die Zeit verschwunden. Das ganze Leben eines alten Mannes mag ihm nicht 
länger als eine Stunde oder sogar noch kürzer erscheinen; und sobald die Zeit für uns nur noch ein 
Augenblick ist, sind wir in die Ewigkeit eingetreten. Die Zeit ist also die sukzessive Zerstreuung 



des Seins.“ — (Auriet's Journal, Seite 2).

Von der Geburt bis zur Blüte entfalten sich die Fähigkeiten des Menschen; von der Blüte bis zum 
Alter schwinden sie. In der natürlichen Ordnung sind diese Entfaltung und dieser Schwund in 
Wirklichkeit eine Verwandlung. Im frühen Leben dominiert die sinnliche Sphäre, während die 
intellektuelle und die spirituelle Sphäre in den Hintergrund treten. 
Im Erwachsenenalter und im fortgeschrittenen Leben schwindet die sinnliche Sphäre und die 
höheren Fähigkeiten übernehmen die Kontrolle. Dies ist die natürliche Ordnung, die jedoch selten 
zu beobachten ist, da es nur wenige natürliche Leben gibt. Die Torheiten der Jugend sind häufiger 
die Ernte des Alters, tote Meeresäpfel anstelle der reifen Früchte des Baumes des Lebens, während 
Reue und Gewissensbisse den lebenden Leichnam eines verschwendeten Lebens und verpasster 
Gelegenheiten einbalsamieren. 
Dies sind unnatürliche Leben, und die wahren Fähigkeiten des Menschen werden so nie 
verwirklicht. Mittelmäßigkeit – der Schlummer der Seele – ist bestenfalls das Ergebnis 
unnatürlicher Leben, und selbst das Alter, wenn es erreicht ist, ist unbeschreiblich elend. 
Was man Talent nennt, ist in der Regel ein unvollständiges und unausgewogenes Erwachen der 
Seele aus der Herrschaft der Sinne. Talent vollbringt mit Leichtigkeit, was Mittelmäßigkeit nur mit 
großer Mühe oder gar nicht schafft. Im gewöhnlichen Leben der Welt kann nur echtes Genie den 
Menschen aus sich herausführen und ihm die wahre Natur seines Wesens offenbaren. Genie 
vollbringt mit Leichtigkeit, wovon Mittelmäßigkeit nicht einmal zu träumen wagt und wozu bloßes 
Talent nicht fähig ist. Genie träumt vom Wahren und erhascht einen Blick auf das Wesentliche. 
Mittelmäßigkeit folgt, Talent befehligt, Genie weiß und hält selten inne, um zu überlegen; es ist 
jenseits der Vernunft. „Zeit ist die höchste Illusion.“ „Durch die Ekstase der inneren Vision dem 
Wirbelwind der Zeit zu entfliehen, sich selbst „sub specie eterni“ zu sehen, ist das Gebot aller 
großen Religionen der höheren Rassen.“

Die Mittelmäßigkeit hat wenig von Erinnerung oder Intuition, kann aber das physische Gedächtnis 
sehr stark entwickeln. Das Talent hat intuitive Eingebungen, die jedoch eher voreingenommen als 
erleuchtend sind, ein Zurückziehen der Wahrnehmungen und Fähigkeiten aus anderen Bereichen, 
um sie auf einen Bereich zu konzentrieren. Genialität ist ein anderer Name für Erinnerung, eine 
Ekstase der inneren Vision, die Essenz vieler Erinnerungen, die Synthese früherer Erfahrungen.
Das physische Gedächtnis ist die Aufzeichnung vergangener Ereignisse, aber es ist nicht der 
Bewahrer von Erfahrungen. Das physische Gedächtnis ist nur die äußere Hülle der Erfahrung. 
Erfahrung bezieht sich auf Gefühl und Bewusstsein, Erinnerung auf Zeit und Sinn. Das Gedächtnis 
bezieht sich ausschließlich auf die Vergangenheit, auf das, was war oder vielmehr schien und nicht 
ist, und ist bestenfalls die Aufzeichnung einer Illusion. 

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft – was für Illusionen! Die Vergangenheit ist tot, die Zukunft 
ist nicht, und diese bilden die Gegenwart als flüchtige Unwirklichkeit. Erst wenn das Bewusstsein 
von der Zeit getrennt und von den Sinnen befreit ist, erkennt der Mensch, dass er IST. 
Im äußeren Bereich des menschlichen Lebens stehen seine Fähigkeiten in Beziehung zum 
Panorama der Ereignisse, und diese nimmt er nur im Detail und nacheinander wahr. Im inneren 
Bereich seines Wesens weiß er alles auf einmal. Das gilt sogar für Träume, in denen die Ereignisse 
von Jahren in einem Augenblick Revue passieren. Das Gedächtnis greift nach den Tagen und 
versucht, die langsam dahinschreitenden Jahre festzuhalten. Die Erinnerung hat all dies im Wasser 
der Vergessenheit aufgelöst, nur um ihre Essenz als Antrieb, als Intuition für die zukünftige 
Orientierung zu bewahren. Dies sind jedoch nur logische Schlussfolgerungen aus unserer 
gegenwärtigen Erfahrung, ohne dass wir von einem zukünftigen Leben ausgehen. 
Wenn der Mensch jedoch im gegenwärtigen Leben in der Lage ist, sein Bewusstsein von den 
Illusionen der Sinne und der Zeit zu befreien, gelangt er zur Erkenntnis des wesentlichen Seins, und
erst dann beginnt er, die Dinge der Zeit richtig zu deuten.



Alles, was wir über das Gehirn wissen, zeigt, dass es das Organ des physischen Gedächtnisses ist, 
und zeigt darüber hinaus, dass jede Veränderung seiner Struktur oder jede Störung seiner Funktion 
das Gedächtnis beeinträchtigt oder auslöscht. 
Es sind Krankheitsfälle bekannt, von denen sich die Betroffenen vollständig erholt haben, aber fast 
ihre gesamte Vergangenheit vergessen haben. Erwachsene, die zuvor gut ausgebildet waren, haben 
sogar das Lesen verlernt und mussten wie Kinder von vorne anfangen. In einigen Fällen kam es zu 
einer langsamen und allmählichen Wiederherstellung der Vergangenheit. In anderen Fällen wurde 
nur wenig von der Vergangenheit wiederhergestellt. Die normale Funktion des Gehirns wurde 
mitten in einem Satz unterbrochen, das Gedächtnis wurde dadurch vollständig ausgesetzt, und es 
kam zu Wahnsinn oder Schwachsinn; nach einigen Monaten kehrten das Gedächtnis und das 
Bewusstsein zurück, vielleicht nach einer chirurgischen Operation, und der abgebrochene Satz 
wurde vervollständigt. Ähnliche Fälle kommen in den Annalen der Chirurgie häufig vor.

Die Vergesslichkeit des Alters ist sprichwörtlich. Die Tafeln der Erinnerung weigern sich zunächst, 
neue Eindrücke aufzunehmen. Die Dinge von gestern sind vergessen, und die Erinnerungen an die 
Jugend kehren zurück, bloße Einblicke in einen Sommertag oder eine Nacht der Trauer. Auch diese 
verschwinden wiederum, und oft treten Gefühllosigkeit und Schwachsinn ein. Der Mensch wird 
wieder zu einem hilflosen Kind, das sich an die Brust der großen Mutter schmiegt und sich nach 
Ruhe und Schlaf sehnt.
Wenn dies so oft die Lebensgeschichte eines Menschen ist, den „dreiundsiebzig Jahre” zur 
Schwachsinnigkeit führen und dessen Gedächtnis bereits verschwunden ist, wie kann es dann 
möglich sein, dass das Gehirn, wenn es zerfallen und zu seinem ursprünglichen Staub 
zurückgekehrt ist, immer noch eine Funktion erfüllt, die es so oft vor dem Tod verliert? Wenn das 
Gedächtnis mit dem Verfall des Gehirns verblasst und sich das Bewusstsein nach dem Tod auf einer 
völlig anderen Ebene zeigt und tausend Jahre lang, wie wir die Zeit zählen, ein subjektives Leben 
führt, werden die früheren Aufzeichnungen des Gedächtnisses nicht nur durch den „Tod” 
ausgelöscht, sondern auch die dem Bewusstsein gegebene Ausrichtung muss verblassen. 

Wenn also eine Reinkarnation stattfinden sollte, gäbe es nicht den geringsten Grund anzunehmen, 
dass die Erinnerung, die ihre Form und Erfahrung aus der Beschaffenheit und Entwicklung des 
Gehirns und den Umständen seiner Umgebung bezogen hat und die vor tausend Jahren zerfallen ist,
an dem Ego haften bleiben sollte, das nun in einer anderen Rasse und Zeit mit einem neuen Gehirn 
und einem erneuerten Bewusstsein verkörpert ist. Was das Gedächtnis betrifft, so handelt es sich um
eine neue Schöpfung, und was das individuelle Bewusstsein betrifft, so ist die frühere 
Persönlichkeit vernichtet worden. Was wir als Gedächtnis bezeichnen, als eine Funktion des 
organisierten Gehirns, vergeht also mit dem Körper.
Wenn Erinnerung die vorübergehende Aufzeichnung vorübergehender Ereignisse ist und sowohl die
Ereignisse als auch die Aufzeichnung zur Zeit gehören, gibt es dann nicht etwas im Menschen, das 
die Erinnerung selbst aufzeichnet, wodurch die Kluft des „Todes” überbrückt und jede Erfahrung 
der Seele im realen Ego verankert wird? Genau das ist die Natur der Erfahrung, deren materielle 
Seite die Erinnerung ist, die mit den Sinnen und der Zeit zusammenhängt, und deren geistige Seite 
die Erinnerung ist, die mit dem wesentlichen Wesen zusammenhängt. Und auch hier ist es nicht 
notwendig, ein Leben jenseits der Gegenwart anzunehmen, denn unsere gegenwärtigen Erfahrungen
beweisen, dass dies so ist. 
Es ist nur die subjektive Seite unserer gegenwärtigen Alltags-Erfahrungen und gehört zu unserer 
Bewusstseinsform. Um dies in großem Maße zu erkennen, ist es nur notwendig, unser Bewusstsein 
allmählich und beharrlich von der Illusion der Sinne, zur Ekstase der inneren Vision, 
zurückzuziehen, d. h. die Bewusstseinsebene allmählich zu erhöhen. 
Der Mensch kann so die übersinnliche Welt genauso kennenlernen, wie er die Dinge der Sinne und 
der Zeit kennt, nämlich durch Erfahrung. Er kann darüber hinaus erkennen, dass Letztere reine 
Illusionen sind, während Erstere die einzigen Realitäten sind. Der Beweis für unsichtbare Dinge 
wird so seine Erfüllung finden; das Unsichtbare und Unbekannte wird zu Sichtbarem und 



Bekanntem. 
Die menschliche Erfahrung auf dieser höheren Ebene wird auch durch Analogien und durch die 
geordneten Prozesse der Natur gestützt. Wenn wir von der fortdauernden Existenz der Seele (Ego) 
ausgehen, müssen wir auch von der Fortdauer ihrer Erkenntnismethode ausgehen, sonst heben wir 
das Bewusstsein selbst auf. Das Bewusstsein des Egos und seine tatsächliche Erkenntnismethode, 
nämlich durch Erfahrung, sind alles, was uns befähigt, von fortdauernder Existenz zu sprechen. 
Wenn das Bewusstsein, nun sowohl auf der objektiven Ebene durch die Sinne, als auch auf der 
subjektiven Ebene durch Intuition, Erinnerung und Ähnliches zum Ausdruck kommt, dann kann 
sich das Ego, das bereits Erfahrungen auf beiden Ebenen in ungleichem Maße gesammelt hat, oft 
fast ausschließlich hier auf der unteren Ebene, fast ausschließlich auf der subjektiven Ebene zeigen, 
und dies geschieht oft in Trance und ähnlichen Zuständen. Dies ist der Schlüssel zum höheren 
Bewusstsein und zum göttlicheren Leben.

Ein Drittel unseres gegenwärtigen Lebens ist praktisch frei von Erinnerungen. Wenn sich die 
Bewusstseinsebene im Schlaf verschiebt, offenbart das Gedächtnis seinen wahren Charakter als 
etwas, das zur Materie und zur Zeit gehört und in keiner Weise wesentlich für die Existenz, die 
Erfahrung oder das Bewusstsein ist.
Die Unsterblichkeit des Menschen liegt daher in seiner Hand, sein Schicksal liegt in seinen eigenen 
Händen, und er kann die Substanz seiner gesamten Vergangenheit wiedererlangen, während er sich 
schon jetzt seines Geburtsrechts bewusst wird.

„Wer nicht einmal über Kenntnisse der alltäglichen Dinge verfügt, 
ist ein Tier unter den Menschen; 

wer nur über genaue Kenntnisse der menschlichen Belange verfügt, 
ist ein Mensch unter den Tieren; 

wer aber alles weiß, was mit intelligenter Energie erkannt werden kann, 
ist ein Gott unter den Menschen.“

The Path – September 1889


