DAS THEOSOPHISCHE FORUM

NEUE SERIE: NR. 5 — JULI, 1895.

HERAUSGEGEBEN VON DER DIREKTION UND UNTER DER AUFSICHT DER
THEOSOPHISCHEN GESELLSCHAFT

IN AMERIKA.

Zur kostenlosen Verteilung an Mitglieder. Die Theosophische Gesellschaft iibernimmt keine
Verantwortung fiir die hierin enthaltenen Aussagen.

Herausgegeben von der Theosophischen Gesellschaft in Amerika, 144 Madison Avenue, New
York City.

WILLIAM Q. JU DGE, Prisident.

Jedes Mitglied kann Fragen, Antworten auf Fragen, Meinungen und Anmerkungen zu
theosophischen Themen einsenden. Bei Bedarf werden die verschiedenen Mitteilungen vom
Herausgeber gekiirzt. Die Mitglieder sollten darauf achten, nur auf einer Seite des Papiers zu
schreiben und schwarze Tinte zu verwenden.

Alle Mitteilungen sind an den Herausgeber, Theosophical FORUM, 144 Madison Avenue, New
York City, zu richten.

Eingetragen als Postsendung zweiter Klasse in New York, N.Y. , Postamt, 25. Juli 1895-

Erscheint monatlich. Wird direkt an jedes Mitglied versandt. Keine Verluste durch den Postversand.

FRAGEN UND ANTWORTEN.

FRAGE 31.

Karma, als Folge falscher Handlungen, nimmt die Form einer Strafe an — Strafe ist, oder sollte
eine Besserung sein. Wie kann es eine Besserung sein, wenn der leidende Ubeltiiter die wahre
Ursache

oder Quelle seines Leids und seiner Priifungen nicht kennt, sodass er versuchen kann, die
Unvollkommenheiten, unter denen er leidet, zu beseitigen? Das menschliche Gesetz scheint
praktischer zu sein, als das gottliche.

E. T. Hargrove. — Die Grundlage einer solchen Frage sollte untersucht werden. Dies kann
geschehen, indem man sich mental Fragen stellt, die sich daraus ergeben. Also: ( 1) Kann das
Ergebnis falscher Handlungen zu Recht als ,,Strafe” bezeichnet werden? ( 2 ) Ist der tatsdchliche



Leidende tatsdchlich unwissend iiber die Ursache seines Leids? ( 3 ) Gewahrleistet das menschliche
Gesetz dem Straftéter ein Verstidndnis fiir die Gerechtigkeit seines Urteils?

Wenn die Schiiler ihre eigenen Fragen auf diese Weise untersuchen wiirden, wiirden sie in den
meisten Fillen die Antworten selbst finden. ( x)

Karma bedeutet Handlung. Diese beinhaltet in sich selbst eine Reaktion, so wie die Ursache das
Ergebnis beinhaltet. Die Verwendung des Wortes ,,Bestrafung” ist ein Relikt unserer friihen
Erziehung und der daraus resultierenden mentalen Projektionen auf Jehova.

Karma ist nicht vom Menschen getrennt. ,,Bestrafung” impliziert eine Ursache auB3erhalb des
Menschen selbst, wihrend der Mensch stattdessen sein eigener Henker ist, weil er gleichzeitig die
Ursache und die Wirkung seines eigenen Leidens ist, sowie das Medium, durch das die Wirkung
hervorgerufen wird. Dariiber hinaus ( 2 ) ist der wahre Leidende der gekreuzigte Christos, der das
Gesetz kennt und bewusst damit arbeitet, die Ursachen gut versteht und die Folgen vorhersieht. ( 3)
Neunundneunzig Prozent aller verhdngten Urteile werden von den Straftétern als grob ungerecht
empfunden. In den meisten Fillen erkennen sie nicht einmal, wenn sie tatsdchlich schuldig sind,
dass ihre Straftat eine Rechtsverletzung darstellt. Sie fiihlen sich entweder vom Richter, von der
Jury oder von den Gesetzen des Landes, schlecht behandelt. Es ist eine Sache, einem Menschen zu
sagen: ,,Du hast Unrecht getan®, eine andere, ihm dies bewusst zu machen. Wir sehen also, dass die
urspriingliche Frage auf drei Missverstandnissen beruht.

Ein Kind muss lernen, seine physischen Sinne zu benutzen, und wiederholt dabei in kurzer Form
die Geschichte der Menschheit. Selbst heute dauert dies mehrere Jahre. Als Erwachsener erinnert er
sich nicht mehr an die unzidhligen kindlichen Erfahrungen, die ihm beigebracht wurden, dass er den
Mond nicht beriihren kann: Er hat es dennoch gelernt. Die Atome und ,,Leben‘ seines Korpers
wurden in diesem Prozess so stark geprigt, dass sie nun in den meisten Fillen selbststindig
handeln. Und die Erinnerung an alle Dinge gehort zum grof8en Gedéchtnis der Natur. In diesem
universellen Gedédchtnis kann die Seele die Ursache allen Leids und das Versprechen der
endgiiltigen Vollkommenheit sehen, wenn es kein Leid mehr geben wird.

FRAGE 32
Konnen Frauen Adeptinnen des Okkultismus werden? Soweit wir die Regeln okkulter
Bruderschaften kennen, schliefsen diese Frauen aus?

Vittoria Cremers. — Es ist natiirlich sicher, dass wir nicht viel iiber die Regeln echter okkulter
Bruderschaften wissen. Ich schliee die sogenannten Rosenkreuzer und dergleichen nicht mit ein.
Aber wir wissen etwas, auf das wir uns stlitzen konnen. Die Geheimnisse der Natur stehen jeder
Seele offen, die die Kraft hat, zu wissen und zu wagen. Und da Seelen weder méinnlich noch
weiblich sind, muss es folgen, dass sowohl ménnliche als auch weibliche Kdorper, die Seelen
enthalten, es schaffen, den Schleier der Isis zu liiften. In indischen und anderen Geschichten finden
sich die Namen weiblicher Adepten — das heift von Seelen, denen es in weiblichen Korpern gelang,
Wissen und Macht zu erlangen. Da dies der Fall ist, kann es nicht moglich sein, dass echte

okkulte Bruderschaften Frauen ausschlossen. Die Vorstellung, dass sie dies taten oder tun, entstand
wahrscheinlich aus ihrem Wissen, dass in den meisten Fillen das Ego in einem weiblichen Korper
von Natur aus in mehrfacher Hinsicht eingeschrankt war, so dass es okkult war, Erfolg zu haben.
H. P. B. ist ciner der seltenen Félle, in denen die fritheren Inkarnationen eine sehr wunderbare
Hellseherin hervorbrachten. Sie war eine bescheidene Frau, wer hat sie jemals sagen horen, dass sie
eine Okkultistin sei? Sie erzdhlte mir, dass W.Q.J. mehr wusste als sie, aber dass seine Zeit noch
nicht gekommen war. Wir haben nur Andeutungen in all dem. Bei einer ruhigen Betrachtung des
Bereichs scheint es, dass weibliche Korper mehr Einschrankungen aufweisen als ménnliche,
zumindest bis zu einem bestimmten Zeitpunkt im Leben, und dann bleiben nicht mehr geniigend
Lebensjahre tibrig. Da ich eine Frau bin, sage ich dies ohne Vorurteile.



FRAGE 33

In mehreren Schriften ist mir der Glaube an verlorene Seelen aufgefallen. Wenn dieser Glaube
richtig ist, wie kann dann die Passage von Arnold in ,,Im Lichte Asiens”, die mit folgenden Worten
endet, wahr sein: ,, Alle werden den sonnenbeschienenen Schnee erreichen”, und auch der Gedanke
des Nirvana?

W. Q. Judge.

Beide Aussagen konnen wahr sein. Das Zitat stammt lediglich aus den Worten von Herrn Arnold,
und er ist keineswegs eine religidse Autoritdt. AuBerdem ist ,,alle werden erreichen® nicht definiert.
Alle was? Sind es alle Seelen, alle Atome oder alle Monaden? Und auf welche Weise, oder als was,
werden ,,alle den Gedanken des Nirvana erreichen®, wie Buddha lehrte? Sie konnten alle dorthin
gelangen, selbst wenn einige von ihnen das individuelle Bewusstsein verloren hétten, indem sie in
einige der anderen absorbiert wurden.

Arnolds Werk entscheidet solche Fragen nicht; es ist populdr. Wenn Sie die Diskussionen der
Priester Buddhas fast unmittelbar nach seinem Tod lesen, werden Sie viele Dinge finden, die den
heutigen Ansichten iiber die Lehren Buddhas widersprechen. Es gibt eine lange Diskussion, deren
Bericht sich im Archiv der Royal Asiatic Society befindet, iiber Individualitdt, in der die Priester,
die Buddha oder seine Freunde kannten, entschieden, dass es keine Individualitit gibt. Daher ist es
nicht sehr wichtig, liber die Verse von Herrn Arnold zu entscheiden.

Das Thema der verlorenen Seelen wird in der theosophischen Literatur nur am Rande behandelt und
von vielen als wahr angesehen. Aber man muss dann vorsichtig und genau in der Verwendung von
Begriffen sein und sicher sein, zu entscheiden, was als Seele bezeichnet wird.

Die ,,mehreren Schriften”, auf die Bezug genommen wird, sollten, wie in der Forum-Mitteilung
gefordert zitiert werden.

FRAGE 34

Dr. Herbert Coryn schreibt in ,, Siftings “, Band VII, Nr. 2, Seite 9:

,,Jeden Abend miissen wir uns an die Ereignisse und sogar an die Gedanken des vergangenen Tages
erinnern; und wir miissen auch etwas Zeit darauf verwenden die vergangenen Jahre Revue
passieren zu lassen und alle Ereignisse und Taten zu notieren, die uns zu dem gemacht haben, was
wir sind. Wir konnen notieren, wann wir versagt haben, wann wir gesiindigt haben, und daraus
Lehren fiir die Zukunft ziehen. Ist es eine lebendige Wahrheit, dass ohne die tigliche Gewohnheit,
dies zu tun, kein Fortschritt im Okkultismus moglich ist? Hdlt das Forum dies fiir wahr?

Claude Falls Wright — Es ist nicht wahr, dass ohne diese tigliche Praxis kein Fortschritt im
Okkultismus moglich ist. Dennoch ist es sicher, dass man durch die intelligente Befolgung dieser
Anweisung, sowohl seine Gedachtnisleistung, als auch die Entwicklung seines inneren Geistes
erheblich verbessern wiirde. Dies jedoch hartnédckig zu befolgen, ohne die Griinde dafiir zu
verstehen, bringt nur wenig Gutes.

Das Gedichtnis ist ausschlieBlich eine Frage der Assoziation, die durch eine Verbindung oder Kette
von Umstinden zustande kommt. Auller in Féllen reiner Intuition denken wir niemals an etwas, das
geschehen ist, auller durch eine Assoziation mit dem, woran wir gerade denken oder was wir gerade
tun. Dies ist so sehr der Fall, dass behauptet wird, wenn ein Mensch in eine Situation versetzt wiirde
die es thm unmoglich machen wiirde, durch Gedanken oder auf andere Weise eine Verbindung zu
vergangenen Ereignissen herzustellen, hitte er keine Kenntnis von seiner Identitit. Wenn das der
Fall ist, dann ist die Neigung zu einer Handlung weitgehend die Wirkung eines vorherigen
Gedankens in dieser Richtung. Etwas kommt einem in den Sinn, das an den alten Gedanken und
seine Umgebung erinnert, und das Ergebnis ist, dass die verschiedenen Gehirnzentren und Nerven
wieder in Gang gesetzt werden. Die Erinnerung zu zerstéren bedeutet in Wirklichkeit,



Gewohnheiten zu zerstoren.

Die Gedanken, Handlungen, Wiinsche und Neigungen eines jeden Menschen sind mit seinen
Handlungen, Gedanken und Wiinschen der Vergangenheit, durch eine Kette und sogar ein Netz
komplizierter Bedingungen verwoben. Auf dem Sterbebett durchlduft das Gehirn rasant alle
Umstidnde und Gedanken des vergangenen Lebens. Jeder einzelne wird eindringlich in Erinnerung
gerufen und erneut durchlebt. Die Dinge, die getan wurden, die Gedanken, die aktiv waren, sind
lebendig, wenn sie mit dem hdheren Ich in Verbindung stehen. Die anderen sind nutzlos; da sie
nicht aus dem Ego entstanden sind, sondern aus den Leidenschaften und Begierden des Korpers,
sind sie fiir die Seele tot, und jeder bose Gedanke von sehr ausgeprigter Natur kann einen so
starken Charakter haben, dass er eine Wirkung hervorruft: (Skandha), die bis zur ndchsten
Reinkarnation weiterlebt. Dies ist in der Tat eine der Ursachen fiir die Wiedergeburt.

Da das Gedichtnis eine solche Kette ist, kann man, wenn man sich an die Umstinde zuriickerinnert,
unter denen man eine Handlung von minderwertiger Qualitét begangen hat, und in diesem mentalen
Zustand die Kraft des hoheren Ichs wiederherstellt, dann sind die beiden so eng miteinander
verbunden, dass, wenn der Tod eintritt, die Erh6hung des einen Zustands, auch das Erwachen des
anderen erforderlich macht, — wodurch ein Gleichgewicht hergestellt wird, das einen GroBteil des
Bosen verhindert oder zumindest abmildert, das andernfalls {ibertragen worden wére. Wenn ein
Mensch, der seine innere Kraft verliert, die Beherrschung verliert oder sich im Laufe des Tages von
einer Leidenschaft mitreiBen l4sst, der gegebenen Anregung folgt — sich in den Geisteszustand
zuriickversetzt, in dem er die Beherrschung verloren hat, und in diesem Zustand das Bose in sich
zerstort, um seine Beherrschung wiederherzustellen —, dann wird er beim nédchsten Mal, wenn die
gleichen Umsténde eintreten, wiirde er feststellen, dass er viel Kraft gewonnen hat; und dies ist eine
der einfachsten und wirksamsten Methoden, um die Seele von dem Bdsen zu befreien, das aus den
eigenen Gedanken und der Gegenwart der Gedanken anderer resultiert.

FRAGE 35

In ,, Theosophical Siftings, Band 1. *, ,, ZUSAMMENFASSUNG theosophischer Lehren*“, Seite 15,
heifst es: Wenn der Adept einen bestimmten, sehr hohen Punkt in seiner Entwicklung erreicht hat,
kann er durch bloffen Wunsch zu dem werden, was die Hindus einen Deva — oder niederen Gott —
nennen. Wenn er dies tut, wird er zwar fiir kurze Zeit die Gliickseligkeit und Macht dieses Zustandes
geniefsen, aber beim ndchsten Pralaya nicht am bewussten Leben ,,im Schof3 des Vaters” teilhaben,
sondern bei der ndichsten neuen ,,Schopfung” in die Materie hinabsteigen miissen, um bestimmte
Funktionen erfiillen, die jetzt nicht néiher erldutert werden kénnen, und wieder durch die
Elementarwelt aufsteigen, aber dieses Schicksal ist nicht mit dem des schwarzen Magiers
vergleichbar, der in Avitchi fdllt. In welcher Form geht er nun in die ndichste neue Schopfung iiber
und welche Arbeit muss er verrichten?

W. Q. Judge — Da ich die zitierte Passage geschrieben habe, kann ich darauf antworten. Das Zitat
selbst zeigt, dass ,,die Arbeit, die er zu verrichten hat” nicht genannt werden kann, denn, wie ich
sagte, wiirde er ,,.bestimmte Aufgaben” erfiillen, die jetzt nicht ,,klargestellt werden kénnen”. ,,Die
ganze Angelegenheit bezieht sich auf eine sehr obskure, aber wenig bekannte Lehre, wonach der
Adept, wenn er freiwillig die erwdhnten Freuden, Vergniigungen und Kréfte annimmt, nach
Millionen von Jahren des Genusses gezwungen ist, in die objektive Natur auf der Elementarstufe
wieder einzutreten. Das ist eindeutig dargelegt. Es ist also ganz klar, dass das Zitat die gestellte
Frage beantwortet. Das wird der Fragesteller selbst erkennen.

FRAGE 36

Bitte erldutern Sie die folgende Passage aus der Bhagavad-Gita, Kapitel 11, Judge-Ausgabe, Seite
14: ,,Ein Soldat des Kshattriya-Stammes hat keine hohere Pflicht, als den rechtmdfsigen Krieg*,
und zeigen Sie insbesondere auf, warum die Antwort auf Frage I der neuen Reihe, nicht im



Widerspruch zu dieser Passage steht.

W. Q. Judge. — Dieser Satz bedeutet, dass die Pflicht, zu der man geboren ist, oder die man hat,
diejenige ist, die erfiillt werden muss, und dass keine andere iibernommene Pflicht dariiber steht.
Aus hinduistischer Sicht bezieht sich dies auf die Kaste und darauf, dass ein Mitglied der
Kriegerkaste zum Kédmpfen geboren ist, was fiir thn gemif seiner Religion eine Pflicht ist. Da
Arjuna ein Kshattriya war, bezog sich Krishna natiirlich auf seine Kaste und seine Pflicht. Wére er
ein Sudra oder Diener gewesen, dann wiirde der Vers lauten, dass ein ,,Sklave des Sudra-Stammes
keine hohere Pflicht hat, als den erforderlichen Dienst zu verrichten.” Die vedische Religion erlaubt
im Gegensatz zum Buddhismus einer bestimmten Kaste, rechtméfig und zur Verteidigung des
Landes zu kimpfen und zu téten. Aber dem Brahmanen und dem Kaufmann ist es nicht gestattet,
auf diese Weise zu toten. Daher erfiillt jeder in seiner Kaste die Pflicht der Kaste, in die er
hineingeboren wurde. Betrachtet man den Vers aus einer amerikanischen und nicht kaste bezogenen
Perspektive, dann ist er einfach eine Behauptung, dass die gegenwirtige Pflicht, wenn sie bekannt
ist, iber jeder angenommenen oder unbekannten Pflicht steht.

Ich verstehe nicht, was Frage I damit zu tun hat. Diese Frage bezog sich auf die Todesstrafe. Wenn
jemand der vedischen Religion angehort, wird er einen rechtméBigen Krieg zur Verteidigung seines
Landes zulassen, wenn er Buddhist ist, wird er gegen jedes Téten sein; und beide mogen gegen die
Todesstrafe sein; die Antworten auf Frage I gaben keinen Hinweis darauf, welcher Religion die
Befragten angehorten. Die Todesstrafe fiir Verbrechen ist etwas ganz anderes als der pldtzliche Tod
in einem rechtmifigen Krieg.

FRAGE 37-
Welche theosophischen Griinde gibt es dafiir, die Feuerbestattung der Erdbestattung vorzuziehen?

Claude Falls Wright. — Streng ,,theosophisch” betrachtet gibt es kaum Griinde, das eine dem
anderen vorzuziehen. Denn Theosophie ist gottliche Weisheit und schenkt dem Korper, seiner
Entstehung oder seinem Verbleib kaum Beachtung. Aus okkultistischer Sicht gibt es jedoch ganz
bestimmte Griinde, fast jede andere Bestattungsart, der Erdbestattung vorzuziehen.

Studenten, die die esoterische Philosophie der sieben Prinzipien vollstdndig verstehen, sind mit der
Beziehung zwischen dem Astralkdrper und der physischen Hiille, sowie den Atomen beider
vertraut. Sie wissen, dass der Tod in der Trennung der Prinzipien des Menschen und der Riickkehr
jedes einzelnen in die Sphére besteht, aus der es gekommen ist. Die Trennung des Astralkdrpers
vom physischen Korper bewirkt, dass dieser zerféllt und in die Erde, oder in andere Organismen
zuriickkehrt. Wenn der Tod jedoch vor der richtigen Zeit eingetreten ist, kann es sein, dass die
Auflésung langer dauert, als unter normalen Umstédnden. Auch kommen manchmal
auergewohnliche Fille vor, in denen sich eine solche Aufldsung in die Lénge zieht, wie
beispielsweise bei der Versteinerung. Nur wenige Menschen sterben in der heutigen Zeit eines ganz
normalen Todes, und folglich verlduft diese Trennung von Astral- und physischem Korper nicht
immer schnell. Um diesen Prozess zu beschleunigen, wird die Eindscherung vorgenommen. Der
Astralkorper hilt die Teilchen der physischen Form zusammen. Er ist ein magnetischer Korper und
wird als Form zerstort, wenn er durch Feuer beeinflusst wird, wobei die pranischen Stromungen
dann authoéren durch ihn zu wirken. Dies fiihrt sofort zu einer physischen Zersetzung. Aber es geht
noch mehr damit einher.

Die Anwesenheit von Manas oder Intelligenz im Korper wéhrend des Lebens, bewirkt eine
Belebung des astralen Prinzips manasischer Natur; und folglich kommt es oft vor, dass, wenn die
Seele nicht rein oder mit ihrem ,,Herrn”, dem héheren Manas, vor dem Tod vereint ist, sie nach der
Trennung vom Korper zu einer erdgebundenen Seele wird, die mit dem astralen Prinzip verbunden
ist. Dies kann ein Elementarwesen hervorbringen, das ausreichend méchtig und energisch sein
kann, um bis zur Reinkarnation des manasischen Prinzips aktiv zu bleiben. Solche Wesen bleiben
in der Erdsphédre und erndhren sich von negativen Hellsehern, oder/und, besetzen sie. Selbst wenn



man annimmt, dass sie sich auflésen oder aufspalten, bleibt geniigend Energie {ibrig, die in
Elementare umgewandelt wird, um schwache Naturen zum Bosen zu beeinflussen. All dies und die
zusétzliche Tatsache, dass viele Menschen nach dem Tod nur langsam ihre verschiedenen Prinzipien
trennen, fiithrte zu der okkulten Bestattungsmethode, ndmlich der Verbrennung des Korpers. Durch
diesen einfachen Vorgang wird der Astralkdrper sofort als magnetische Hiille fiir die physischen
Atome zerstort; die Atome selbst, werden an das Reservoir zuriickgegeben, aus dem sie gekommen
sind, und die Seele wird von ihren physischen Bindungen befreit, sodass sie nur noch mit ihren
eigenen mentalen Zustdnden und dem Wunschkdrper zu kimpfen hat, den sie wéihrend ihres Lebens
aufgebaut hat.

Die Agypter hatten eine vollig andere Sichtweise auf diese Angelegenheit, als die Hindus. Aufgrund
thres Wissens, dass die Seele erst dann ihre Freiheit erlangen konnte, wenn der Korper zerfallen
war, balsamierten sie den Kdrper ein, um die Seele an ihn zu ketten. Unter diesen Bedingungen,
abgeschnitten von ihrer Verbindung zum physischen Leben, aber dennoch gefangen inmitten
quélender Begierden, musste sie gegen ihre Natur ankdmpfen und sie iiberwinden, um durch die
verschiedenen Hallen zu gelangen und so Osiris zu erreichen. Wenn ihr dies beim ersten Versuch
nicht gelang, wurde sie zuriickgeworfen und musste bis spéater warten. Die dadurch gewonnene
enorme Kraft ermdglichte es der Seele bei ihrer Riickkehr auf die Erde, ohne grofle Schwierigkeiten
die Vereinigung zu erreichen. Dann wollten auch diejenigen, die bereits Eingeweihte waren, ihre
Korper bewahren, damit sie bei ihrer Riickkehr dieselben Atome wieder verwenden konnten.
Darauf weist Mme. Blavatsky in ihrem Artikel {iber die ,,Transmigration der Lebensatome” hin. Die
Agypter verloren ihr Wissen dariiber in den spiteren Dynastien, und die Mumifizierung, die damals
stattfand, war nutzlos und lediglich ein Ritus.

Es ist klar, dass es heutzutage nur noch wenige Adepten in unserer Rasse gibt, und da wir kein
echtes System der Mumifizierung kennen, wie es die Agypter kannten, ist die Eindischerung fiir uns
die richtige Art, den Korper zu entsorgen. Abgesehen von allem Okkultismus kann es aus
hygienischer Sicht nichts Schlimmeres geben als die Gewohnheit, alle Leichen in die Erde zu legen.
Es ist nicht nur eine abscheuliche Methode, die Toten zu bestatten, sondern auch aus dem Grund
bose, dass die Flucht der Seele nach Devachan dadurch oft verzégert wird. Dennoch gibt es viele,
die sich davor fiirchten, die Leichen ihrer Freunde einzudschern, weil sie nicht mitansehen mochten,
wie diese so schnell und plotzlich vernichtet werden. Das ist toricht, denn nachdem die Leichen in
der Erde sind, sicht man sie ohnehin nicht mehr. Aus einfach physikalischer Sicht ist die
Einédscherung eine sauberere, vollstindigere und sicherere Methode, um die Toten zu bestatten.

FRAGE 38

Wenn die Verwandten einer Frau die Theosophie und ihr Studium dieser Lehre gidnzlich ablehnen,
ist es dann richtig, dass sie darauf besteht, nach ihrem eigenen Willen zu handeln, oder wire es
nicht das Hohere fiir sie, sich ithren Wiinschen zu fligen und in diesem Sinne sich selbst zu opfern

Herausgeber — Zu dieser Frage sind so viele Antworten eingegangen, als Kritik an der im August-
Forum gegebenen Antwort, dass es unmdglich ist, sie vollstindig abzudrucken. In der Theosophie
gibt es keine Orthodoxie, sondern viel unabhéngiges Denken, und jeder muss die Frage fiir sich
selbst 10sen. Die Mehrheit der Verfasser scheint einem Satz in der gegebenen Antwort besondere
Aufmerksamkeit geschenkt und einschrinkende Aussagen iibersehen zu haben. Aber ihre
Bemerkungen zeigen, dass eine weitere Diskussion notwendig ist. Ein Korrespondent fragt, ob die
»gegebene Antwort aus theosophischer Sicht allgemein als richtig akzeptiert wird”. Dass es in
dieser Frage keine Einstimmigkeit gibt, wird aus dem Folgenden deutlich. Die Frage ist, wie gesagt,
eine, die jeder fiir sich selbst entscheiden muss, da es unmoglich ist, jemandem, der mit der
Position, den Pflichten und Verpflichtungen anderer Studenten nicht vertraut ist, mehr als
allgemeine Ratschldge zu geben.

Frances J. Myers. — Es ist ganz richtig, dass jeder Einzelne diese Frage fiir sich selbst entscheiden



muss. Nur sehr wenige beginnen mit dem Studium der Theosophie, ohne auf Widerstand von
Freunden und Verwandten zu stof3en. Vieles hiangt davon ab, wie dieses Studium betrieben wird. Ich
weil}, dass man sich trotz Widerstands so verhalten kann, dass alle solchen Widerstande
iiberwunden werden. Ich wiirde also nicht sagen, dass man das Studium der Theosophie wegen
Widerstianden aufgeben sollte, sondern dass man die feindselige Haltung aufgeben sollte. Das bloBe
Studium von Biichern ist nicht das ganze Studium, wie in der Antwort auf die Frage angegeben.
Dennoch glaube ich, dass jeder Mann und jede Frau das uneingeschrinkte Recht hat, selbst zu
entscheiden, was er oder sie studieren soll. Meiner Meinung nach ist eine Frau nicht egoistisch im
negativen Sinne, wenn sie sich dafiir entscheidet, das zu studieren, was sie fiir das Beste hilt.
Andererseits begiinstigt sie den Egoismus anderer, wenn sie darauf verzichtet, sich das Wissen
anzueignen, das sie braucht — das ihr Hoheres Selbst verlangt.

Die Idee des Opfers ist falsch, wenn sie bedeutet, sich ruhig unter die Umsténde seiner Umgebung
zu fiigen und zu sagen, es sei Karma. Man kann die Umsténde akzeptieren und dennoch danach
streben, sich iiber sie zu erheben und so zeigen, dass Karma dieser Art einen nicht mehr bindet.
Sind Buddha oder Christus ruhig im Palast oder in der Tischlerei geblieben und haben es vermieden
Verwandte zu verdrgern? Die Geschichte liest sich anders.

Aber es gibt viele, die nicht wissen, dass in jedem Leben die Kraft steckt, Widerstand zu
iiberwinden, indem man stetig, geduldig und freundlich auf dem Weg beharrt, der einem selbst am
besten erscheint. Diesen sage ich: Gebt niemals auf, was euch wie ein Ruf eures héheren Selbst
erscheint. Wenn wir Fehler machen, werden wir dazu gebracht, sie zu erkennen, und schlief3lich
wird jeder auf die beste Weise dazu gefiihrt, sich selbst als eins mit allem Leben zu sehen.

Dr. E. F. Robinsou — Ich stimme der Antwort auf Frage 26 im August-Forum nicht zu.

Ich glaube, dass es vollig richtig ist, Theosophie zu studieren, trotz aller Widersténde. Es ist weder
notwendig, noch theosophisch, anderen stéindig die eigenen Meinungen aufzuzwingen, aber es ist
notwendig zu studieren, um Wissen zu erlangen. Wenn das Wissen der Theosophie gut ist, wenn die
Theosophie wahr ist, dann lohnt es sich, dafiir zu kimpfen, egal wie grofl der Widerstand ist. Der
Widerstand mag karmisch sein, aber es ist Karma, das man bewailtigen und iiberwinden muss, nicht
nur ertragen. Hat Gautama Buddha nicht seine Frau und seine Eltern verlassen und sich gegen ihren
Willen in die Welt begeben, um zu studieren? Hat Christus nicht gelehrt, dass ein Mensch seinen
Vater, seine Mutter, alles aufgeben und ihm folgen soll?

Die Seele eines Menschen gehort ihm selbst, ist er selbst und muss entwickelt werden.

Die Angelegenheit wegen einiger Widerstdnde aufzuschieben, bedeutet, Zeit zu verschwenden und
die eigene Kraft zum Vorankommen zu schwichen. Es ist auch nicht unbedingt selbstsiichtig, denn
man kann anderen nicht helfen voranzukommen, bevor man selbst eine bestimmte Hohe erreicht
hat.

Hitte Buddha wegen Widerstéinden seinen Glauben aufgegeben? Ich glaube nicht.

M. Herbert Bridle — Diese Antwort erscheint mir falsch. Wenn Theosophie gottliche Weisheit ist,
dann wiirde ich sagen, egal wie grof3 der Widerstand gegen ihr Studium auch sein mag — studiere sie
und lebe sie. Die Tatsache, dass manche den Wunsch verspiiren, ,,Theosophie zu studieren”, konnte
bedeuten, dass sie gerade deshalb in dieser Familie sind, um goéttliche Weisheit zu verbreiten, und
wenn sie sich nicht mit diesem Thema beschéftigen, um durch ein besseres Verstindnis des Sinns
des Lebens das Licht zu verbreiten, verpassen sie eine Gelegenheit mit ihrem Wissen Gutes zu tun;
denn Giite allein reicht nicht aus. Eine gute Regel fiir diejenigen, die auf Widerstand, gegen ihr
,»Studium der Theosophie”, stofen, ist, ihre Ideen niemals jemandem aufzuzwingen, der sie nicht
horen will, sondern sie auf beildufige Weise zum Ausdruck zu bringen.

Dann ist es gut, theosophische Romane in die Hinde von Menschen zu geben, die der Theosophie
ablehnend gegentiberstehen, aber nicht zu verraten, dass es sich um theosophische Werke handelt.
Sprechen und leben Sie Theosophie, ohne ,,Theosophie” zu nennen. Das Wesentliche ist das, was
gewiinscht wird — nicht der Name.



Weitere Antworten stammen von Henry D. Biddle, Arthur W. Wadhame und Miss Mary A.
Douglass.

DISKUSSIONSTHEMEN

FUR DIE VERWENDUNG IN DEN ZWEIGSTELLEN.

Verwenden Sie in Artikeln und Ansprachen niemals Sanskrit- oder Fremdbegriffe, ohne auch die
englische Bedeutung anzugeben; verwenden Sie vorzugsweise englische Begriffe.

ARBEIT IN DEN ZWEIGSTELLEN.

(a) Pflichten eines Mitglieds gegeniiber sich selbst und seinen Mitmenschen: die Motive fiir den
Beitritt zu einer Zweigstelle zu priifen; die urspriinglichen mit den aktuellen Motiven zu
vergleichen; die Ziele der T.S. im Auge zu behalten; allgemeine Kenntnisse {iber die Geschichte der
T.S. zu erwerben; seine natiirlichen Fihigkeiten zu entdecken, sei es fiir Vortridge, das Schreiben, die
Organisation oder fiir personliche Gespriche; sich selbst als Instrument fiir die Arbeit zu betrachten;
allgemeine Mittel zur Verbesserung dieses Instruments zu beschlieBen, duBBerlich in Bezug auf
Aussehen, Sprache und Verhalten und innerlich in Bezug auf Bildung, Denken usw.; privat, sowohl
theosophische, als auch andere Literatur zu diesem Thema zu studieren; im Voraus Bemerkungen
oder Fragen zu Themen vorzubereiten, die bei den Treffen diskutiert werden sollen. Sich daran zu
erinnern, dass er der Zweigstelle beitritt, um ihr zu helfen, und nicht, um von ihr unterhalten zu
werden.

(b) Pflichten der Zweigstelle gegeniiber ihren Mitgliedern: allgemeine Pflicht, ihnen zu helfen, ein
theosophisches Leben zu verstehen und zu leben; die universelle Briiderlichkeit zu fordern, indem
die Zweigstelle zu einem Kern dafiir gemacht wird; die Mitglieder sowohl in elementaren als auch
in fortgeschrittenen Kenntnissen der esoterischen Philosophie zu unterrichten; regelméfige Kurse
fiir solche Studien abzuhalten; auf der Verantwortung jedes Mitglieds, ob neu oder alt, fiir den
Erfolg oder Misserfolg der Zweigstelle zu bestehen; neuen Mitgliedern sofort eine aktive
Beteiligung an der Arbeit der Zweigstelle zu ermdglichen; (wenn ratsam) einen Sprachkurs, einen
Lotus-Kreis und eine Zweigstelle der Liga T. S. (c) Pflichten der Zweigstelle gegeniiber der
Offentlichkeit: allgemeine Pflicht, die drei Ziele der T.S. zu fordern und allen Menschen Kenntnisse
iiber die Gesetze der Bruderschaft, der Reinkarnation und des Karma (durch diejenigen, die dazu
neigen) zu vermitteln; zu vermeiden, irgendeinen Teil der Gemeinschaft unnétig zu verirgern;
regelmaBig offentliche Vortrage und bei Gelegenheit Sondervortrige zu halten; Flugblitter und
Broschiiren zu verteilen; wenn moglich einen kleinen Saal oder einen Raum zu beschaffen, der
ausschlieBlich fiir die Zwecke der Zweigstelle reserviert ist, nicht in einem Privathaus; alle
Besucher herzlich willkommen zu hei3en; eine Bibliothek einzurichten; dafiir zu sorgen, dass ein
oder mehrere Mitglieder zu festgelegten Zeiten anwesend sind; zu versuchen, auf externen
Plattformen FuB3 zu fassen.

REFERENZEN.

Path, Band 1V, S. 24; Key to Theosophy, Abschnitt XII und Schlussfolgerung; ,,Theosophy in Daily
Life”, Theosopical Siftings, Band II; Branch Work Paper, Nr. 8, von W. Q. Judge; Irish Theosophist,
September 1895; Branch Paper, ,,Founding of Branches”.



DIE HERZENSLEHRE.

Von vielen Mitgliedern der Gesellschaft missverstanden. Nicht die Lehre von Gefiihlen oder
Emotionen. DIE HERZENSLEHRE sollte so studiert werden, wie sie von der ,,Stimme der Stille”
gelehrt wird. Die wahre Grundlage aller religiosen Lehren. Der einzige Weg zum Fortschritt.

Die Lehre vom wahren Verstdndnis, das sich von bloBer intellektueller Wahrnehmung unterscheidet.
Unterscheidet sich von ,,Gefiihlen”, da sie nicht mit der Personlichkeit verbunden ist. Die geheime
Weisheit. Der Verstand wurde benétigt, um ,,das Universum zu umfassen”, nicht um es zu
verkleinern; daher musste er die Intuition {iberpriifen und interpretieren, wobei die daraus
resultierende Erfahrung, die wahre Lehre des Herzens ist. Es handelt sich also um eine ,,Lehre der
Erfahrung”, wie sie vom Herzen bezeugt wird. Beziehung zwischen Herz und Kopf. Der Intellekt
allein versagt.

Das hohere Manas ist der wahre Inspirator. Theosophen sollten darauf achten, sich die Herzenslehre
nicht als bloBe Inspiration personlicher Vorlieben und Zuneigungen vorzustellen. Wahre ,,Liebe*
umfasst alle — Freunde und Feinde gleichermal3en.

Fiir den gewohnlichen Menschen ist es sehr schwierig, zwischen der Liebe, die aus personlicher
Anziehungskraft und Emotion entspringt, und der Liebe, die aus dem Herzen kommt, zu
unterscheiden. Sogenannte Feinde sind oft unsere besten Freunde, weil sie uns am schnellsten
weiterbringen. Fiir den Okkultisten gibt es weder Freunde noch Feinde, weder Unterscheidungen
zwischen Personen noch personliche Feindseligkeiten; und das nicht aufgrund der blofen
Emotionen eines Tages, sondern als Ergebnis der wahren Herzenslehre, die alle Dinge in der Natur
umfasst und von allen lernt.

REFERENZEN.

»Stimme der Stille®, ,,The two Paths”; ,,Letters that Have Helpet me*; ,,Bhagavad Gita*, Kap. [V;
,Light on the Path®.



