
DAS THEOSOPHISCHE FORUM

NEUE SERIE: NR. 4 – JULI, 1895.

HERAUSGEGEBEN VON DER DIREKTION UND UNTER DER AUFSICHT DER

THEOSOPHISCHEN GESELLSCHAFT 
IN AMERIKA.

Zur kostenlosen Verteilung an Mitglieder. Die Theosophische Gesellschaft übernimmt keine 
Verantwortung für die hierin enthaltenen Aussagen.
Herausgegeben von der Theosophischen Gesellschaft in Amerika, 144 Madison Avenue, New 
York City. 
WILLIAM Q. JUDGE, Präsident. 

Jedes Mitglied kann Fragen, Antworten auf Fragen, Meinungen und Anmerkungen zu 
theosophischen Themen einsenden. Bei Bedarf werden die verschiedenen Mitteilungen vom 
Herausgeber gekürzt. Die Mitglieder sollten darauf achten, nur auf einer Seite des Papiers zu 
schreiben und schwarze Tinte zu verwenden.
Alle Mitteilungen sind an den Herausgeber, Theosophical FORUM, 144 Madison Avenue, New 
York City, zu richten.
Eingetragen als Postsendung zweiter Klasse bei der New Yorker Post.
Erscheint monatlich. Wird direkt an jedes Mitglied versandt. Keine Verluste durch den Postversand.

FRAGEN UND ANTWORTEN.

FRAGE 21.
Obwohl ich die Entscheidung der jüngsten Versammlung, Herrn William Q. Judge zum Präsidenten
auf Lebenszeit der Theosophischen Gesellschaft in Amerika zu wählen, voll und ganz befürworte, 
bin ich dennoch nicht der Meinung, dass ihm die Position eines Autokraten übertragen werden 
sollte. Es ist völlig richtig, dass er zum Präsidenten auf Lebenszeit ernannt wurde, da es 
niemanden gibt, der diese Arbeit, so gut wie er erledigen kann, und da dies eine hervorragende 
Antwort auf die untheosophische Haltung derjenigen war, die ihn angegriffen haben; aber ich halte
es für unklug von der Generalversammlung ihm die Macht zu geben, seinen Nachfolger zu wählen. 
Amerika ist ein freies Land, und die Mitglieder dort hätten die Möglichkeit haben sollen, in der 
Frage der Nachfolge zu entscheiden, wie sie es für richtig hielten.



Claude Falls Wright. – Der Fragesteller hat weder die Beschlüsse, in denen dieser Punkt erwähnt 
wird, noch die Satzung der Theosophischen Gesellschaft in Amerika vollständig geprüft. Herrn 
Judge wurde nicht die Befugnis erteilt, seinen Nachfolger zu „wählen“; er war lediglich befugt, die 
Person zu benennen, die geeignet wäre, seine Nachfolge anzutreten.
 
Viele ähnliche Fragen wurden bereits gestellt, und sie werden nur deshalb gestellt, weil die 
Fragesteller die Satzung nicht vollständig geprüft haben. Es ist völlig richtig, dass Herrn Judge 
die Befugnis übertragen wurde, seinen Nachfolger zu benennen, da niemand besser, als er, die 
Möglichkeiten und Fähigkeiten der Mitarbeiter kennen konnte und er wusste, wer die Position am 
besten ausfüllen würde. Die Gesellschaft ist jedoch nicht verpflichtet, auf die Nominierung 
einzugehen. Sie ist vollkommen autonom und frei. Jeder kann einen anderen für eine Position 
nominieren, aber die Versammlung oder Gesellschaft ist nicht verpflichtet, die Nominierung 
anzunehmen.
Eine solche Befugnis, den Nachfolger zu nominieren oder zu benennen, wurde in allen okkulten 
Hierarchien erlangt, und es ist richtig, dass die T. S.A. diese Befugnis jemandem übertragen hat, der
so gut geeignet ist, sie richtig zu nutzen. Es ist bedauerlich, dass die Mitglieder sich nicht genauer 
mit diesen Angelegenheiten befassen, bevor sie solche Fragen wie die oben genannten stellen.

FRAGE 22.
Wissen Sie, ob die theosophische Bewegung aus Sicht der Meister als Erfolg gewertet werden 
kann? Haben wir ihre Erwartungen erfüllt, und können wir davon ausgehen, dass die Bewegung 
nun auf einer ausreichend stabilen Grundlage steht, um bis 1975 zu bestehen, wenn ihr ein neuer 
und größerer Impuls gegeben wird?

Bandusia Wakefield.  – Die Geschichte der theosophischen Bewegung in diesem Jahrhundert von 
ihren Anfängen bis zur Gegenwart, ist eine Geschichte des Wachstums – nicht des Wachstums eines
Pilzes, sondern einer Eiche. Kein Sturm konnte diese Bewegung zerschlagen, und sie hat durch 
jedes Unwetter, dem sie standgehalten hat, an Stärke gewonnen.
Dies ist die Art von Wachstum, die die Meister sich wünschten, die einzige Art, die für Ausdauer 
geeignet ist. Die bedrohlichen Gefahren des Sektierertums und der Kristallisation, die jeden 
Fortschritt ausschließen, wurden bisher begegnet, um überwunden zu werden, und anstatt dass die 
Grenzen der Bewegung verengt wurden, wurden sie erweitert, so dass es heute eine starke 
Theosophische Gesellschaft gibt, deren Hauptziel und -zweck darin besteht, einen Kern der 
Universellen Bruderschaft ohne jegliche Unterscheidungen zu bilden, mit zusätzlich verwandten 
Organisationen mit ähnlichen Zielen und Zwecken; während der Einfluss der Bewegung sich über 
die Grenzen theosophischer Organisationen hinaus ausgeweitet hat. Die theosophische Bewegung 
hat bereits einige der Barrieren zwischen Rassen und Nationen, Glaubensbekenntnissen und Kasten 
niedergerissen und setzt ihre Arbeit stetig fort. Der Materialismus weicht vor ihr zurück. Die 
Verbreitung ihrer hilfreichen Lehren geht weiter, und das Gefühl des Altruismus wird täglich 
stärker, zusammen mit aufgeklärteren Bemühungen zur Verwirklichung der Universellen 
Bruderschaft. Die Reihen derer, die für die Bewegung eintreten, wachsen. All dies ist das, was die 
Meister wollten, und es ist nicht anzunehmen, dass sie erwartet haben, dass die Arbeit zu diesem 
Zeitpunkt abgeschlossen sein würde. Dass sie sich in einem Zustand gesunden Fortschritts befindet,
mit einer großen Gruppe ernsthafter und engagierter Menschen, die ihre besten Anstrengungen 
unternehmen, um sie fortzuführen, deutet darauf hin, dass sie bisher „ aus Sicht der Meister ein 
Erfolg ist“, da sie nicht mehr verlangen als die besten Anstrengungen derer, die für die Sache 
arbeiten.
Angesichts der Weitsicht, die die Meister besitzen, da sie die Schwierigkeiten und Gefahren 
kannten, die die Bewegung bedrohen würden, und die Schwächen der menschlichen Natur, die dazu
führen würden, dass Freunde sie verlassen und zu Feinden werden, ist es unwahrscheinlich, dass 



sie ihre Erwartungen zu hoch stecken würden.
Die Bewegung steht nun auf der breitestmöglichen Grundlage. Der der universellen Bruderschaft 
ohne jegliche Unterschiede, und so hat sie Raum, ohne Grenzen zu wachsen – eine Notwendigkeit 
für alle lebendigen Bewegungen und Organisationen, die Bestand haben sollen. Sie ist nach wie vor
auf Wachstum und nicht auf Erstarrung ausgerichtet und hängt nur von der anhaltenden Hingabe 
und den ernsthaften Bemühungen derjenigen ab, denen die Sache am Herzen liegt, um den Impuls 
aufrechtzuerhalten, der die Bewegung bis 1975 tragen wird, „wenn ihr ein neuer und größerer 
Impuls gegeben wird“.

FRAGE 23. 
Wenn man, wie viele Theosophen, an die Reinkarnation glaubt und berücksichtigt, dass unsere zehn
vorangegangenen Geburten möglicherweise in zehn verschiedenen Nationen oder Rassen 
stattgefunden haben, wie kann dann das Gefühl des Patriotismus verteidigt werden?
 
W. Q. Judge: Patriotismus ist die Liebe zu dem Land, in dem Ihr Körper geboren wurde, und bei 
näherer Betrachtung scheint es, dass es für den Patriotismus, den man empfindet, keine Rolle spielt,
ob die zehn vorherigen Geburten in anderen Nationen und Rassen stattfanden oder nicht. In jeder 
Geburt würde man dasselbe Gefühl für jedes Land empfinden. All dies hat keinen Zusammenhang 
mit einer Verteidigung des Patriotismus. Da dieses Gefühl seit jeher als edel und gut anerkannt ist, 
erscheint seine Verteidigung unnötig. 
Warum sollten Theosophen, so frage ich, Zweifel an einem so hohen Gefühl wie diesem äußern? Es
bedarf keiner Verteidigung. Zunächst liebt der Mensch vielleicht nur sich selbst; dann erweitert er 
seine Liebe und dehnt sie auf seine Familie aus; dann noch ein wenig mehr und er schließt seine 
Stadt oder sein Land mit ein; bis er schließlich seine Liebe noch weiter ausdehnt, um sein Land zu 
umfassen. Patriotismus ist also eine Liebe, die größer ist als die persönliche und daher näher an 
dem Gefühl liegt, das alle Menschen zu Brüdern sind. Ein Mensch kann nicht für sein Land sterben,
wenn seine Liebe nicht über die Grenzen seiner Familie hinausgeht. Patriotismus ist in der Tat das 
beste Beispiel, das die Menschheit für den Versuch einer universellen Liebe liefern kann, die zum 
inneren Selbst gehört.

FRAGE 24.
Ich habe gerade von einem Fall gelesen, in dem eine junge Frau zwölf Stunden lang in einer Trance
lag, die durch religiöse Erregung hervorgerufen wurde. Während dieser Zeit behauptet sie, 
wunderbare Erfahrungen gemacht zu haben, Engel gesehen zu haben, im Himmel gewesen zu sein 
usw. Sie behauptet auch, dass ihr Geist die ganze Zeit über nicht im Körper war. Wenn wir nun ihre 
Aussage als wahr annehmen, was bedeutet das dann, da ihr Geist nicht im Körper war? Wurden die
Bilder und Geräusche in ihr Gehirn eingeprägt? Wie ist es möglich, dass der Verstand alle 
Eindrücke von Dingen wiedererkennt, die die Seele erlebt hat, wenn diese sich außerhalb des 
Körpers befindet?
 
Dr. Allm Griffiths. – Sowohl Himmel als auch Hölle sind Bewusstseinszustände, keine Orte. Daher
muss die betreffende Person nicht unbedingt „außerhalb des Körpers” gewesen sein. Eine 
gegenteilige Behauptung beweist nicht die Tatsache. Ihre Erfahrung war weder spirituell noch von 
höherer geistiger Natur, sondern rein astral.
Swedenberg und viele andere hatten ähnliche Erfahrungen, und die daraus resultierenden 
Ergebnisse sind sowohl unzuverlässig als auch unbefriedigend. In dem vorliegenden Fall 
funktionierte das Bewusstsein vorübergehend auf der astralen Ebene und wurde von zwei Arten von
Einflüssen beeinflusst: (a) Vorurteile und Überzeugungen darüber, was der Himmel ist; (b) der erste
Kontakt mit den Vorstellungen und Überzeugungen anderer, die im astralen Licht reflektiert werden
und die den eigenen Kontakt und die eigenen Vorstellungen und Überzeugungen beeinflussen. 



Tatsächlich war der gesamte Prozess das Wirken des niederen, persönlichen Gehirnbewusstseins 
und gehört zur Ebene des niederen Quartärbereichs. Da dies der Fall war, behielt das physische 
Gehirn, auf das die Eindrücke tatsächlich gemacht wurden, bei der Rückkehr in den normalen 
Zustand, die Aufzeichnungen der astralen Erfahrungen bei und reflektierte sie. Die Seele, das Ego, 
der Denker an sich, nahm nicht an der Erfahrung teil, einfach weil die ganze Angelegenheit eine 
Illusion war, mit der der Denker nichts zu tun hat.
 Aber ich glaube, es gibt seltene Fälle, in denen der Denker die physische Ebene verlässt und 
bestimmte Dinge im Gedanken-Körper vollbringt und erlebt. Das ist nur möglich, wenn Altruismus 
und Unpersönlichkeit den niederen Menschen beherrschen und ihn dem höheren unterwerfen, und 
wenn ein aufrichtiger und beharrlicher Versuch unternommen wird, die höchsten Ideale zu 
verwirklichen und ihnen treu zu bleiben. Dieser Zustand verfeinert durch seine Intensität das 
physische Gehirn, und das Wissen, das während der Abwesenheit des Denkers im Gedanken-Körper
erworben wurde und dem Gehirn des letzteren eingeprägt ist, wird bei der Rückkehr im physischen 
Gehirn registriert und beeinflusst und erhebt das Alltagsbewusstsein. Es ist möglich, so zu denken, 
zu leben und zu handeln: dass der Denker, während er sich auf seiner eigenen Ebene befindet, 
dennoch das untere Gehirnbewusstsein prägen und lenken kann. Und genau das muss man tun. 
Altruismus, Unpersönlichkeit und das Streben, unseren höchsten Idealen treu zu bleiben, machen 
dieses Ziel möglich. Selbstsucht und das Nachgeben gegenüber der niederen Natur führen mit 
Sicherheit zur Niederlage.

FRAGE 25.
Die Astronomie lehrt, dass das Licht, das einen Planeten umgibt, auf einen leuchtenden Äther 
zurückzuführen ist, der von diesem Planeten ausgestrahlt wird. Es gibt ein ähnliches Licht, das den 
Menschen umgibt. Diese Lichter sind den Theosophen als Astrallichter bekannt; die Wissenschaft 
lehrt uns auch, dass das Licht und die Wärme in Kohle und im Pflanzen- und Tierreich auf die Kraft
der Sonne zurückzuführen sind. Stammen die in allen oben genannten Fällen auftretenden 
Phänomene‚ von der Kraft der Sonne?  Könnte es ohne die Kraft der Sonne überhaupt Luft geben? 

Dr. C. J. Lopez: Ich stimme den Prämissen des Fragestellers nicht zu. Ich habe wissenschaftlich nie
gelernt, dass das Licht, das einen Planeten umgibt, leuchtender Äther ist, oder dass leuchtender 
Äther vom Planeten abgegeben wird. Die wissenschaftliche Vorstellung von leuchtendem Äther ist, 
dass es sich um ein universell verbreitetes Medium handelt, dessen Schwingungen in unseren 
Sehorganen das Phänomen des Sehens hervorrufen. Seine Existenz und universelle Verbreitung sind
unverzichtbar für die Stützung der Wellentheorie des Lichts. Um also die Tatsache zu erklären, dass 
die Lichtschwingung, die von Sirius ausgeht, der so weit von uns entfernt ist, unsere Augen nach 
einer gewissen Zeit erreicht, muss man zugeben, dass der dazwischenliegende riesige Raum nicht 
leer ist, sondern mit einer subtilen, ätherischen Differenzierung der Substanz gefüllt ist, die als 
leuchtender Äther bezeichnet wird und deren Wellen oder Schwingungen die ursprüngliche 
Schwingung zu uns übertragen. Das erwähnte Astral-Licht ist jedoch etwas anderes und unendlich 
feiner, da seine Schwingungen außerhalb des Bereichs des normalen physischen Sehens liegen. 
Wären diese mit dem leuchtenden Äther identisch, würde jeder sie mit dem physischen Auge sehen,
was jedoch nicht der Fall ist. Die „odischen Emanationen” von Reichenbach und die „magnetischen
Zonen” von Dr. Lhuys kommen der Vorstellung von astralem Licht näher als der leuchtende Äther 
der materialistischen Wissenschaft. 
Auf die erste Frage würde ich antworten: Nein. Alle genannten Phänomene gehen nicht von der 
Kraft der Sonne aus. 
Auf die zweite Frage würde ich ehrlich antworten, dass ich es nicht weiß. Ich würde lediglich 
vorschlagen, dass wir bei unseren Spekulationen über Himmelskörper den festen Kern nicht als 
unabhängig und die Gashülle oder sogar die ätherische Hülle als fremd betrachten sollten, sondern 
alles als Teil desselben Ganzen, das sich gegenseitig durchdringt und miteinander vermischt. Wenn 
man sich eine Sonne, einen Stern oder einen Planeten als separates Teilchen der universellen 



Maschinerie vorstellt, sollte man den Umfang des Sphäroids nicht als Umriss seiner festen, groben 
Bestandteile betrachten, sondern als äußerste Grenze seiner Atmosphäre oder Photosphäre, je nach 
Fall.

FRAGE 26 . 
Wenn die Verwandten einer Frau die Theosophie und ihr Studium dieser Lehre gänzlich ablehnen, 
ist es dann richtig, dass sie darauf besteht, das zu tun, was ihr gefällt, oder wäre es nicht das 
Leichtere für sie, ihren Wünschen nachzugeben und sich in diesem Sinne zu opfern?

Genevieve Ludlow Griscom. - Es ist unmöglich, absolute Verhaltensregeln aufzustellen. Jeder 
Einzelne muss diese für sich selbst ausarbeiten und nach dem höchsten Ideal handeln, das er sich 
vorstellen kann. Aber bestimmte Grundprinzipien gelten für jeden Fall und dürfen niemals 
sicherheitshalber außer Acht gelassen werden. Eines davon ist, immer zuerst an andere Menschen 
zu denken und deren Freude und Bequemlichkeit als oberste Priorität zu betrachten. Dies scheint 
die vorliegende Frage zu klären. Wenn eine Frau trotz des Widerstands ihrer Familie Theosophie 
studiert, ist sie einfach egoistisch, da sie sich selbst anstelle ihrer Familie berücksichtigt, und es 
könnte kaum ein Buddha des Mitgefühls sein, der um der Menschheit willen auf das Nirvana 
verzichtet, der aus einem solchen Anfang hervorgehen würde. Die beiden Zustände mögen weit 
voneinander entfernt erscheinen, und das sind sie in Wahrheit auch, aber die Analogie besteht, und 
der Charakter, der unsere endgültige Entscheidung bestimmen wird, wird Tag für Tag in den kleinen
Details des Lebens aufgebaut. Die Quelle der Verwirrung zu diesem Thema entsteht im 
Allgemeinen aus der Tatsache, dass das geforderte Opfer von höherer und spiritueller Natur ist, und 
die Versuchung ist umso subtiler, da sie eine feinere Wertschätzung und Unterscheidungskraft,
sowie größere Stärke und Erhebung der Seele erfordert. In gewisser Weise ist es ein schweres 
Karma, das auf denen lastet, die mit diesem Problem konfrontiert sind, aber in unserer geduldigen 
Akzeptanz liegt unsere Hoffnung auf Befreiung, denn wir haben uns diese Last in vergangenen 
Leben selbst auferlegt und nur wir können sie wieder abwerfen. Man sollte auch nie vergessen, dass
Theosophie in erster Linie eine Angelegenheit des Herzens ist und das Leben; Studieren und Reden 
sind nicht notwendig, und die heftige Ablehnung, die durch das beharrliche Verkünden von 
Prinzipien hervorgerufen wird, missfällt denen, mit denen wir zusammenleben, schadet aber der 
Sache, der wir dienen wollen, und erzeugt Streit und Missstimmung, wo doch nur Harmonie und 
Liebe herrschen sollten. Das haben weder Buddha noch Christus gelehrt, weder durch Vorschriften 
noch durch ihr Beispiel.

FRAGE 27.
Was bedeutet der folgende Auszug aus „Isis Unveiled“ Band I, S. 346? „Einige Unglückliche 
scheitern vollständig und verlieren jede Chance auf den Preis; andere kehren um und beginnen von 
vorne. Das ist es, was die Hindus mehr als alles andere fürchten – Seelenwanderung und
Reinkarnation: nur auf anderen, minderwertigen Planeten, niemals auf diesem. " 

L. F. Wade.- Nichts. In Band 1, S.232 , von The Path, Nov. 1886, betrachtet H. P. B. die 
Diskrepanzen zwischen den Aussagen in Isis Unveiled und ihren späteren Lehren über 
Seelenwanderung und Reinkarnation. Auf Seite 237 desselben Bandes sagt sie: „Das ist es, was die 
Hindus über alles fürchten – Seelenwanderung und Reinkarnation; nur auf anderen und 
minderwertigen Planeten, niemals auf diesem! ! !“ 
Der letzte „Satz“ ist ein fataler Fehler, für den der Verfasser sich „nicht schuldig“ bekennt. ‚ Es 
handelt sich offensichtlich um einen Fehler eines Lesers, der keine Ahnung von hinduistischer 
Philosophie hatte und der auf der nächsten Seite zu einem weiteren Fehler verleitet wurde, wo das 
unglückliche Wort 'Planet ‘ anstelle von Zyklus steht. Isis wurde nach seiner Veröffentlichung von 
seinem Verfasser, der andere Arbeit zu erledigen hatte, kaum oder gar nicht überprüft; andernfalls 



hätte es eine Entschuldigung und einen Hinweis auf den Fehler gegeben, und der Satz hätte lauten 
müssen: „Die Hindus fürchten die Seelenwanderung in andere, minderwertige Formen auf diesem 
Planeten.” „Zu diesem und anderen Fehlern in Isis schrieb H. P. B. auch in Lucifer, Band VIII, 
S.241, Artikel „My Books” (ihr letzter Artikel), der als Flugblatt veröffentlicht wurde.

FRAGE 28.
Könnten Sie bitte die folgende Aussage aus Isis Unveiled, Band I, S.347, erläutern: „Aber dieses 
frühere Leben, an das die Buddhisten glauben, ist kein Leben auf diesem Planeten, denn mehr als 
alle anderen Menschen schätzten die buddhistischen Philosophen die große Lehre der Zyklen.“
 
A. E. S. Smythe. – Eine ähnliche Frage wurde von W. Q.J. in FoRUM 52 , alte Serie, behandelt, wo
einige nützliche Vorschläge gemacht werden. Es ist notwendig zu überlegen, was H. P. B. mit 
„Buddhisten“ meinte, um zu verstehen, was mit „Leben“ für den „buddhistischen Philosophen“ 
gemeint sein könnte. In „Isis”, Band II, S. 156, heißt es: „Das früheste System der buddhistischen 
Philosophie – das Gautama Buddha bei weitem vorausging – basiert auf der ungeschaffenen 
Substanz des „Unbekannten”, des Adi Buddha . Weder Adi noch einer (sic) der fünf Dhyani-
Buddhas wurde jemals inkarniert, aber sieben ihrer Emanationen wurden zu Avataren, d. h. sie 
wurden auf dieser Erde inkarniert. „ Auf S.159 (ibid) lesen wir “ Christos, als eine Einheit, ist nur 
eine Abstraktion; eine allgemeine Idee, die die kollektive Aggregation der unzähligen Geistwesen 
darstellt, die die direkten Emanationen der unendlichen, unsichtbaren, unbegreiflichen ERSTEN 
Ursache sind - die individuellen Geister der Menschen, die fälschlicherweise als Seelen bezeichnet 
werden. Sie sind die göttlichen Söhne Gottes, von denen nur einige, sterbliche Menschen 
überschatten – aber dies ist die Mehrheit –, einige bleiben für immer planetarische Geister, und 
einige – die kleinere und seltene Minderheit – vereinen sich während ihres Lebens mit einigen 
Menschen. Solche gottähnlichen Wesen wie Gautama Buddha, Jesus, Tissoo, Krishna und 
einige andere, hatten sich dauerhaft mit ihren Geistern vereint – daher wurden sie zu Göttern auf 
Erden. " Auf den Seiten 152-3 (ebenda) wird in der Diskussion über die Lehre von der Permutation 
oder Revolution bemerkt, dass Moses, wie bestimmte andere gottgleiche Menschen, den höchsten 
aller Zustände auf Erden erreicht haben soll: Das seltenste aller psychologischen Phänomene, die 
vollkommene Vereinigung des unsterblichen Geistes mit der irdischen Dualität, hatte stattgefunden. 
Aber solche Inkarnationen sind selten. „ Auf Seite 142, ( ebenda ) wird festgestellt, “ wenn 
wir den Begriff Buddhisten verwenden, meinen wir damit weder den exoterischen_ Buddhismus, 
der von den Anhängern Gautama Buddhas eingeführt wurde, noch die moderne buddhistische 
Religion, sondern die geheime Philosophie, die in ihrem Wesen sicherlich identisch ist mit der alten 
Weisheitsreligion des Heiligtums, dem vorvedischen Brahmanismus. (S. 143). Mit Buddhismus 
meinen wir daher diese Religion, die wörtlich die Lehre der Weisheit bedeutet und die um viele 
Jahrhunderte älter ist als die metaphysische Philosophie von Siddartha Sakyamuni. In Isis, I, S. 
345·6, wird ein Überblick über die Entwicklung eines vollkommenen Menschen auf dieser Ebene 
gegeben. „Kein Mensch vollendet seinen großen Zyklus oder den „Kreis der Notwendigkeit“, 
bis all diese (Vollkommenheiten) erreicht sind. Einige Unglückliche scheitern völlig und verlieren 
jede Chance auf den Preis; andere kehren um und beginnen von vorne. Dies ist es, was die Hindus 
über alles fürchten – Seelenwanderung und Reinkarnation; nur auf anderen, minderwertigen 
Planeten, niemals auf diesem. „Einige Leser beziehen den Ausdruck „niemals auf diesem“ auf den 
Prozess der Reinkarnation, während er sich in Wirklichkeit auf die Angst der Hindus bezieht, in 
anderen, minderwertigen Formen wiedergeboren zu werden. (Siehe Path, Band I, S. 232.) Am Ende 
derselben Seite heißt es: „Die Pitris (die voradamitischen Geister) werden vom buddhistischen 
Philosophen als wiedergeboren betrachtet, wenn auch in einem Maße, das weit über dem des 
Menschen auf der Erde liegt. „Betrachtet man den Kosmos als Ganzes und die Menschheit als 
Einheit, die Manifestation des bestimmten Manu unseres Zyklus, so scheint der Begriff „Leben “ 
auf den Lebenszyklus oder die Zeitspanne angewendet zu werden, die alle Geburten und Todesfälle 
umfasst, die erlebt werden können und die notwendig sind, um in der betrachteten besonderen 



Evolutionsstufe Vollkommenheit zu erlangen. Man kann nicht sagen, dass der Pitri vollständig 
inkarniert ist oder „Leben” erlangt hat, solange er nicht einen erleuchteten oder vollkommenen 
Körper besitzt; es kommt nur selten vor, dass ein solcher Mensch in diesem Zyklus eine weitere 
Reinkarnation durchläuft, da er auf anderen Ebenen verweilt, bis der neue Manvantara einen neuen 
Planeten vorbereitet hat. Wie H. P. B. deutlich sagt, bezieht sie sich auf die „geheime Philosophie” 
und nicht auf das exoterische buddhistische Denken. Wenn man die gegenwärtige Manifestation des
Lebens als Einheit betrachtet, würde sich die Inkarnation eines Manu im hohen spirituellen Sinne, 
in dem die „geheime Philosophie” sie vermutlich betrachtet, auf das vorherige Manvantara oder 
Inkarnation des Manu. Die Offenlegung von Details in der Geheimlehre scheint diese Ansicht zu 
stützen. Die Haltung von lsi's steht im Widerspruch zur Kardec-Theorie der Reinkarnation der 
Persönlichkeit.

FRAGE 29.
Nach meinem Verständnis der theosophischen Lehren sollen wir auf dieser Erde leben und durch 
Reinkarnation in verschiedenen Körpern wiedergeboren werden, bis wir alle Erfahrungen gemacht 
haben, die wir machen können. Leben wir auch in männlichen und weiblichen Körpern oder ist ein 
Mann immer ein Mann und eine Frau immer eine Frau?
 
Dr. J. D. Buck: In der Literatur der Theosophischen Gesellschaft wurde schon oft gesagt, dass das 
„Selbst geschlechtslos ist: dass das Geschlecht ein Begleiterscheinung der Schwangerschaft ist. In 
der Kabbala wird gefragt: „Wann wird das Reich des Himmels kommen?“ Und die Antwort lautet: 
„Wenn der Mann wie eine Frau und die Frau wie ein Mann sein wird und Mann und Frau 
zusammen weder Mann noch Frau sind – dann wird das Reich des Himmels kommen.“ Daher sagte 
Jesus zu denen, die versuchten, ihn mit dem Fall der Frau, die sieben Ehemänner hatte, in eine Falle
zu locken: „Im Himmel heiraten sie weder noch werden sie verheiratet, sondern sind wie die Engel, 
die im Himmel sind.” Meiner Meinung nach ist es töricht und Zeitverschwendung über Sonderfälle 
zu spekulieren, wie zum Beispiel darüber, ob jemand, der jetzt ein Mann ist, in der nächsten 
Inkarnation eine Frau sein wird. Es ist töricht, weil es etwas ist, das kein Mann und keine Frau mit 
Sicherheit wissen kann, und eine Verschwendung von Zeit, weil es wichtigere Dinge gibt.
Das Geschlecht ist einerseits die Vorherrschaft des Intellekts und andererseits die Vorherrschaft von 
Gefühlen oder Emotionen. Darüber hinaus gibt es „typische Männer“ und „typische Frauen“ und 
wiederum eine große Anzahl, bei denen das Gleichgewicht, das das Geschlecht bestimmt, nur 
schwach ausgeprägt ist. Daher „femininen Männer” und „maskulinen Frauen”. Jede echte 
Entwicklung des Individuums tendiert dazu, geschlechtliche Unterscheidungen zu verwischen. Zum
Beispiel kann jemand im stärksten und besten Sinne „männlich” sein, dennoch die niederen 
Elemente des Geschlechts unterdrücken und kontrollieren und gleichzeitig die feineren Elemente 
seiner Natur – Sanftmut und Liebe –, die bei der Frau von Natur aus stärker ausgeprägt sind, 
kultivieren. Er wird in keiner Weise „geschlechtslos”, sondern im höchsten Sinne, menschlicher und
damit intuitiver und spiritueller. Wenn eine solche Seele bei ihrer Reinkarnation den Körper, die 
Zeit, den Ort und die Umstände wählen soll, wird sie dies tun, die sie für weitere Erfahrungen und 
Fortschritte benötigt, und mit höchster Gleichgültigkeit, ob der Körper „männlich” oder „weiblich” 
ist, da er lediglich eine „Herberge am Wegesrand” ist.

FRAGE 30
Inwiefern unterscheidet sich ein Meister von einem Adepten, einem Eingeweihten oder einem 
Mahatma? Diese Begriffe scheinen eher locker und austauschbar verwendet zu werden – wie 
würden sie streng genommen eingestuft werden, und welche Qualifikationen und Kräfte sind mit 
jemandem verbunden, der sich den Titel „Meister” verdient hat?
 
W. Q. Judge. – Es ist nicht möglich, diese Sprachprobleme zu klären. Mit Ausnahme von Mahatma



sind sie alle austauschbar. Dieser Begriff steht natürlich für sich allein, aber wenn er ins Englische
als „Große Seele” übersetzt wird, dann sorgen diese beiden Wörter erneut für Verwirrung, da 
„Seele” nicht eindeutig definiert ist. Ein Meister ist ein Adept und ein Adept ist ein Meister, und 
beide sind Eingeweihte. Ich für meinen Teil sehe keine Möglichkeit diese Frage zu klären und 
persönlich möchte ich auch noch keine Klärung; ich möchte keine strengen 
Begriffsbeschränkungen, bis die englische Sprache wissenschaftlich geworden ist.

DISKUSSIONSTHEMEN

FÜR DEN GEBRAUCH IN DEN ZWEIGSTELLEN.

Verwenden Sie in Artikeln und Ansprachen niemals Sanskrit- oder Fremdbegriffe, ohne auch 
die englische Bedeutung anzugeben; verwenden Sie vorzugsweise englische Begriffe.

DEVACHAN.

Ein Zustand – kein Ort. Der Himmel des niederen Selbst, das nach dem Tod mit seiner spirituellen 
Hälfte vereint ist. Entspricht der christlichen Vorstellung vom Himmel. Die spiritistische 
Vorstellung vom „Sommerland” ist eine irrtümliche Vorstellung. Die Dauer ist variabel. Die 
normale Dauer für Menschen dieser Menschheit beträgt 1000 bis 1500 Jahre. Die Seele betritt ihn 
erst, nachdem sie die Verbindung zum Erdenleben abgelegt hat. Ein Zustand, in dem die Erinnerung
an die spirituelle Seite der früheren Leben erwacht. Erdgebundene Seelen, d. h. diejenigen, die mit 
starken Ambitionen und Begierden sterben, sind vom Eintritt ausgeschlossen. Die Kommunikation 
mit den Menschen auf der Erde ist durch das Medium des höheren Manas möglich.
 
REFERENZEN.
Schlüssel zur Theosophie, Abschnitt iK; Luzifer, Band iii, „Dialog über die Geheimnisse des 
Jenseits“, S. 407 ; Ozean der Theosophie, Kapitel xiii; Pat/Artikel, Band v, S. 40 und 79·

BHAGAVAD-GITA.

Teil des großen hinduistischen Epos Mahabharata. Eine der bedeutendsten metaphysischen 
Abhandlungen, die es gibt. Besteht aus achtzehn Diskursen, wobei achtzehn die Zahl dieses Yuga 
oder Zeitalters ist. Arjuna ist das niedere Ego, Krishna das höhere Ego.  Das Gespräch zwischen 
diesen beiden symbolisiert die Gedanken, die jeder Mensch hat, der über seine eigene Natur 
nachdenkt. Das Ziel der Abhandlung ist es, zu zeigen, wie man Nirvana oder Yoga – die 
Vereinigung mit dem Geist – erlangt. 
Die ersten sechs Kapitel beschreiben die Natur der individuellen Seele, die zweiten sechs, 
beschreiben die Natur des universellen Geistes, und die dritten beschreiben den Zustand 
,desjenigen, dessen Seele mit der Gottheit vereint ist. Jedes Kapitel hat eine besondere Bedeutung 
im Zusammenhang mit dem Wachstum der Seele. Die Schüler sollten verstehen, dass es je nach 
Entwicklungsstand des Lesers viele Interpretationen gibt. Die verschiedenen Namen in dem Buch 
beziehen sich ebenso sehr, auf Zustände des Geistes, wie auf tatsächliche Personen und Orte. Was 
ist die Bedeutung von Handeln und Nicht-Handeln ? Die feindlichen Heere, die sich auf der Ebene 
von Kurus begegnen, sind die beiden Gruppen von Fähigkeiten, die dazu neigen, die menschliche 



Seele zu erheben oder zu erniedrigen.
 
REFERENZEN. 
Vorwort zur Ausgabe von Judge Bhagavad-Gita: Artikel Path , Sept. , 1895·

HYPNOSE.

Moderne Ausübung von schwarzer Magie oder Zauberei. Nimmt von Jahr zu Jahr zu. Die 
theosophische Philosophie lehnt sie ab. Von der Wissenschaft nicht verstanden; kann auch nicht 
verstanden werden ohne Kenntnisse des Okkultismus. Besteht in der Injektion von aurischer oder 
odischer Flüssigkeit einer Person in das System einer anderen, wodurch die Schwingungen der 
Atome des Körpers der anderen Person gestört werden. Der Name „Hypnotismus” ist irreführend, 
da nicht alle Probanden schlafen. Der Unterschied zwischen Hypnotismus und Mesmerismus wird 
in einem Artikel in Lucifer vom Dezember 1890 erklärt. Vor allem Theosophen sollten ihn nicht 
praktizieren, da er die Stabilität des Geistes zerstört. Durch Hypnotismus geheilte Krankheiten 
können auf den Hypnotiseur übertragen werden. 
Hypnotismus in allen Graden ist das Einzige, was die Welt loswerden will. Eine gefährliche Praxis, 
da sie die Seelenentwicklung sowohl des Hypnotiseurs als auch des Hypnotisierten beeinträchtigt. 

Theorie der Schwingungen in diesem Zusammenhang.
Ein Großteil davon ist das Ergebnis von „Suggestion” und dem, was früher als „Faszination” 
bezeichnet wurde. Der Student des Okkultismus sollte vor allem verhindern, dass sein Geist von 
einem anderen kontrolliert wird. Sich der hypnotischen Suggestion hinzugeben bedeutet, seine 
Fortschrittsmöglichkeiten um viele Jahre, wenn nicht sogar um ein ganzes Leben zurückzuwerfen. 
Die Fehler der Hypnose liegen im Wesentlichen in der Beeinträchtigung des freien Willens der 
Seele und sekundär in der Störung der psychischen Strömungen des Körpers.
 
REFERENZEN.
Lucifer, Artikel „Hypnotism“ (Hypnose), Dezember 1890, S. s• ; Artikel „Black Magic in Science“ 
(Schwarze Magie in der Wissenschaft), Juni 1890 ; Artikel „The Signs of the Times“ (Die Zeichen 
der Zeit), Oktober 1887; (siehe Studies in Occultism Nr. 2.)

KONZENTRATION.

Wörtliche Bedeutung: „mit dem Zentrum“, d. h. Gleichgewicht. Den Geist auf ein Objekt zu 
richten, ohne an etwas anderes zu denken. Eine der Praktiken des Okkultismus. Besteht nicht darin, 
einen Punkt an der Wand oder etwas Bestimmtes anzustarren, sondern darin, den Geist frei von 
Gedanken und Wünschen zu halten, die ihn von dem ablenken, worauf er gerichtet sein sollte. 
Schwierigkeit der Konzentration im Westen aufgrund von Gedankenvergnügungen und mangelnder 
Charakterstärke.
Konzentration resultiert aus der Fähigkeit, den Geist auf die Aufgabe zu fixieren, die er zu erfüllen 
hat. An Ergebnisse zu denken bedeutet, die Konzentrationsfähigkeit zu zerstören. Daher ist Pflicht 
ohne Verlangen nach Belohnung, eine Phase davon. Sie unterscheidet sich von Meditation insofern, 
als letztere darin besteht, eine Angelegenheit im Geist zu drehen, um sie zu verstehen, während 
Konzentration lediglich das Halten des Geistes auf dem Objekt ist. Konzentration ist jedoch eine 
notwendige Ergänzung zur Meditation. Eitelkeit, Egoismus, individuelle Neigungen und Vorlieben, 
Persönlichkeit aller Art, das Verlangen nach Stellung und Reichtum, Hass, Eifersucht und Angst 
sind allesamt Zerstörer der Konzentrationsfähigkeit. Daher sind sie vom Schüler zu vermeiden. 



Durch Konzentration liegt die Kraft, die Kundalini oder spirituelle Kraft zu erwecken. Wenn der 
Geist sich auf seine karmischen Pflichten konzentrieren kann, ohne die Tendenz, zu anderen 
Objekten zu fliehen, dann wird er entdecken, wie er sich mit dem Geist vereinen kann.
 
REFERENZEN.
Patanjalis Yoga Aphorismen: Bhagavad- Gita: Artikel Path, Juli 1888 und Februar 1890.

THEOSOPHISCHE NACHRICHTEN UND ARBEIT.

DR. ALLA N. GRIFFITHs, Dozentin an der Küste, verließ San Francisco am 1. August zu einer 
Reise durch Washington und Oregon.

BEACON THEOSOPHICAL SOCIETY ist der Name einer neuen Gesellschaft, die in Boston 
gegründet werden soll. Alle Einzelheiten werden im nächsten Monat bekannt gegeben.

Die AURORA-Zweigstelle in Oakland berichtet, dass ihre Sitzplatzkapazität bei den 
Sonntagsvorträgen vollständig ausgelastet ist. Die Zweigstellensitzung zieht zwanzig Teilnehmer 
an. 

In Russland scheinen theosophische Angelegenheiten mehr in den Vordergrund zu rücken; 
in den letzten Wochen sind drei Anträge auf Mitgliedschaft und theosophische Informationen 
aus verschiedenen Teilen des Landes eingegangen.
 
ABBOTT CLARK hat in den letzten zwei Monaten Vorträge und Salonvorträge in Südkalifornien 
gehalten und sich dabei hauptsächlich auf San Diego konzentriert, aber auch eine allgemeine Tour 
durch die Zentren im südlichen Teil des Bundesstaates unternommen.

CENTRO TEOSOFICO de VENEZUELA wurde am 4. August gegründet. Der Antrag wurde 
bereits vor einiger Zeit gestellt, aber aufgrund von Veränderungen in der amerikanischen 
Organisation musste erneut über die Frage der Mitgliedschaft abgestimmt werden.
 
Das Centro Teosófico de Venezuela hat einstimmig beschlossen, sich uns anzuschließen.

AUSTRALISCHE THEOSOPHEN haben sich organisiert und um eine Satzung als Sektion der 
Theosophischen Gesellschaft in Amerika gebeten. Es ist noch nicht vollständig entschieden, wie 
dies geregelt werden soll. Wahrscheinlich wird eine Theosophische Gesellschaft in Australien 
gegründet werden, wie in Europa. Die Mitglieder in Sydney unterstützen diese Gründung fast 
einstimmig. 

SIRIUS-Zweigstelle der T.S.A. ist der Name einer neuen Zweigstelle, die in North Yamhill, Oregon,
gegründet werden soll. Dies ist zum Teil das Werk von Mitgliedern der Prometheus T.S., die mit der
neuen Gesellschaft sehr eng verbunden sind.
Dr. E. 0. Svenson wurde zum Präsidenten und Miss Barbara Hauswirth zur Sekretärin gewählt. Die 
neue Zweigstelle hat bereits mehrere Vorträge von Bruder Scotford von Prometheus T.S. Und  
Bruder J. S. David vor großem Publikum veranstaltet. Die Sirius-Zweigstelle ist die elfte 
Zweigstelle, seit der Gründung der T.S.A.

SAN FRANCISCO BRAINCH und Golden Gate Lodge haben jeweils eine durchschnittliche 
Teilnehmerzahl von etwa dreißig Personen bei ihren Treffen. Die letztere Zweigstelle verzeichnet 



einen Zuwachs von fünf Mitgliedern im Laufe des Monats. Die Sonntagsabendtreffen im Red Men's
Hall in San Francisco verzeichnen einen starken Anstieg der Besucherzahlen, die jetzt zwischen 120
und 140 liegen, verglichen mit etwa siebzig vor einem Monat. Es wurden folgende Vorträge 
gehalten: 21. Juli, Götter, Menschen und Teufel, Dr. J. A. Anderson; 28. Juli: „Gedanken im Leben, 
Leben und Tod”, Dr. Allen Griffiths; 4. August: „Individualität und Einheit”, R. H. Gay; 10. August:
„Der Mensch, der durch Reinkarnation wiedergeboren wird”, Mrs. M. M. Thirds.
 
Die ARYAN THEOSOPHICAL SOCIETY steht kurz vor Beginn ihrer Arbeit für den Herbst und 
Winter. Die steigende Besucherzahl bei den letzten Treffen und die weitere große Zunahme, die für 
die kommenden Monate erwartet wird, haben die Treuhänder dazu veranlasst, Pläne zur Förderung 
der Arbeit in alle Richtungen in Betracht zu ziehen. Daher wurde beschlossen, die Methode der 
Zulassung von Besuchern mit Eintrittskarte und der assoziierten Mitgliedschaft wieder 
aufzunehmen. Die Treffen am Dienstag und Sonntagabend werden von nun an effizienter 
durchgeführt, was den Empfang von Besuchern betrifft. Herr H. S. Budd wurde zum Türsteher 
ernannt und verfügt über eine kleine Gruppe von Assistenten. Es wird außerdem vorgeschlagen, 
monatliche Treffen abzuhalten, zu denen alle Mitglieder eingeladen sind und gebeten werden, daran
teilzunehmen.
Eintrittskarten für die Treffen sind bei jedem Mitglied der Zweigstelle erhältlich. 

LOYALTY  T.S. war damit beschäftigt, Pläne zur Erhöhung der Mitgliederzahl und zum Kauf von 
Büchern und einer Bibliothek zur Fortführung seiner Arbeit vorzuschlagen und umzusetzen. 
Unter der kompetenten Leitung von Mrs. Florence Pratt, der Initiatorin vieler Ideen in diesem 
Zusammenhang, sammelten die Loyalty-Mitglieder individuell ein wenig Geld, das sie der 
Gesellschaft für die Gründung einer Bibliothek zur Verfügung stellten. Jedes weibliche Mitglied 
wurde aufgefordert, der Schatzmeisterin etwas Geld zu übergeben, das sie selbst neben ihrer 
normalen Arbeit verdient hatte, und dann eine kurze Beschreibung ihrer Erfahrungen zu schreiben. 
Diese Beschreibungen wurden gebunden und bilden ein sehr reizvolles Buch, das von Col. Steward 
großartig illustriert wurde. Auch dieses Buch wurde am Abend des Empfangs an den 
Meistbietenden verkauft. Es trägt den Titel „Stray Leaves from Loyalty Library” (Verstreute Blätter 
aus der Loyalty-Bibliothek). Es wurde für 1,10 Dollar verkauft. Käuferin war Mrs. Bertie Du Bois 
Peters. Insgesamt konnte die Loyalty Branch 70 Dollar und etwa 75 gespendete Bücher einnehmen, 
darunter mehrere Exemplare von Isis Unveiled und The Secret Doctrine. All dies ist das Ergebnis 
der einmonatigen Arbeit einiger Damen, die von einigen Herren der Branch unterstützt wurden, und
zeigt, was mit Engagement und Entschlossenheit für das Wohl der Sache erreicht werden kann.

DER RÜCKTRITT VON FRAU V. S. BEANE.

Mit aufrichtigem Bedauern nehmen die Theosophen der Pazifikküste den Rücktritt von Frau V. S. 
Beane vom Amt der Sekretärin des Pazifischen Küstenkomitees für die Arbeit der T. S., das sie so 
lange inne hatte und dessen Aufgaben sie so kompetent erfüllt hat. Diese Gefühle beschränken sich 
nicht nur auf die Pazifische Küste, sondern werden von sehr vielen Mitgliedern der gesamten
Gesellschaft geteilt, die Zeugen ihres unermüdlichen Eifers und ihrer aufopferungsvollen 
Bemühungen um den Erfolg der T. S. geworden sind. Mrs. Beanes Rücktritt ist ausschließlich auf 
eine vorübergehende Erkrankung zurückzuführen, und sie bedauert zutiefst die Notwendigkeit ihres
Rücktritts, denn sie erklärt, dass ihr Herz noch immer bei der Arbeit ist. Sie äußert auch die 
Hoffnung, dass sie bald wieder ihre aktive Arbeit aufnehmen kann, was auch die aufrichtige 
Hoffnung aller ist, die ihre Hingabe an die theosophische Bewegung und ihre Loyalität gegenüber 
ihren Mitarbeitern in einer gemeinsamen Sache kennen. 

ALLEN GRIFFITHS. 
SEATTLE, 1. August 1895· 



BRIEFMARKENSAMMLUNG FÜR DIE T.S.

Mitglieder aus allen Teilen der Welt haben auf den Vorschlag in der Märzausgabe von Path reagiert, 
eine Briefmarkensammlung anzulegen, und die Sammlung ist sehr schnell gewachsen – eine große 
Anzahl guter Briefmarken wurde aus England, Ceylon (unbenutzt), New South Wales, Neuseeland, 
Hawaii (unbenutzt), Schweden und den USA geschickt.
Derzeit besteht vor allem Bedarf an (a) Büchern zur Aufbewahrung der Briefmarken, die 12,00 $ 
kosten, und (b) vollständigen ungebrauchten Sätzen der derzeit in den verschiedenen Ländern 
verwendeten Briefmarken. Wir verfügen noch nicht über einen Satz ungebrauchter Briefmarken aus
den USA, und in den letzten sechs Monaten wurden zwei neue Sätze herausgegeben.
Unter den eingesandten Briefmarken befindet sich ein Satz US-amerikanischer Zeitungsmarken mit 
einem Wert von 1,00 $ bis 60,00 $.
Ein Mitglied in England schickte eine Reihe alter englischer und viktorianischer Briefmarken und 
eine seltsame Briefmarke in Form einer 1-Shilling-Marke auf einer Karte, die zum Versenden eines 
Telegramms verwendet wird – diese stammt aus England. Über ihren Wert muss noch mehr 
herausgefunden werden, da sie nicht katalogisiert ist.
Die Mitglieder werden gebeten, alte Briefe zu suchen und ihre Verwandten und Freunde zu bitten, 
ihnen zu erlauben, in Kisten und auf Dachböden nach alten Briefen zu suchen. Jeden Tag lesen wir 
in den Briefmarkenzeitschriften (von denen es allein in den USA über zehn gibt), dass auf diese 
Weise alte und wertvolle Briefmarken gefunden werden. Briefumschläge mit Briefmarken (d. h. 
Umschläge, auf denen die Briefmarke aufgeklebt ist) sollten nicht gesammelt werden. Und wenn 
die Briefmarke auf dem Umschlag über dreißig Jahre alt ist, sollte sie besser auf dem Umschlag 
bleiben und der gesamte Umschlag eingeschickt werden.
Mexiko ist reich an Steuermarken, aber bisher haben wir noch keine erhalten. Mitglieder sollten 
ihre Freunde im Ausland um gebrauchte und ungebrauchte Briefmarken bitten.
Genaue Anweisungen werden denjenigen zur Verfügung gestellt, die dies wünschen. Obwohl wir in 
den letzten sechs Monaten gute Arbeit geleistet haben, können wir in den nächsten sechs Monaten 
noch mehr erreichen, wenn jedes Mitglied in jedem Land mithelfen wird.

T. P. HYATT.
147 Hancock Street, 
BROOKLYN, N. Y., U. S. A. 
Sammler.

UNTERSTÜTZUNG DER T.S.A. 

MEHR ÜBER DEN FONDS.

Seit Erscheinen des Juli-Forum habe ich mehrere Anfragen bezüglich der Funktionsweise des Plans 
erhalten, und da ich nicht die Zeit habe, jedem persönlich zu schreiben, antworte ich allen auf diese 
Weise.
Überweisungen erfolgen direkt an mich. Ich sende meine Quittung als Treuhänder zurück.
Überweisungen sind nicht an den Präsidenten oder an die Zentrale zu senden. Ich überweise 



monatlich an die Zentrale oder so oft, wie ein ausreichender Betrag zur Verfügung steht, um dies 
ratsam zu machen. Das gesamte Geld wird auf mein Veranlassen als Treuhänder bei der Bank 
hinterlegt. Außerdem auf Anweisung des Präsidenten W. Q. Judge.
Zusagen sind in beliebiger Höhe ab zehn Cent pro Monat willkommen. Ich habe mehrere in Höhe 
von bis zu zehn Dollar pro Monat und Dutzende in Höhe von zehn Cent pro Monat. Überweisungen
können monatlich, vierteljährlich, halbjährlich oder jährlich, nach Wunsch des Zusagenden 
erfolgen, sollten jedoch im Voraus erfolgen. Dann können Sie sicher sein, dass die Zahlungen 
jederzeit auf dem neuesten Stand sind.
Die Spendenzusagen werden nicht an mich, sondern an Sie selbst gemacht. Niemand außer Ihnen 
selbst kann Sie von einer Spendenzusage entbinden. Wenn Sie einen Betrag zusagen und feststellen,
dass Sie ihn nicht bezahlen können – das heißt, wirklich nicht bezahlen können, nicht dass es Ihnen 
unbequem wird, ihn zu bezahlen –, dann sind Sie natürlich davon befreit, da von niemandem 
erwartet wird, dass er Unkraut von einem größeren Grundstück fernhält, als er bearbeiten kann.
Ich freue mich, den Eingang von vier neuen Spendenzusagen seit der Ausgabe des Juli-Forum 
bestätigen zu können und auch mitteilen zu können, dass mehrere säumige Zahler es für möglich 
befunden haben ihre Schulden zu begleichen. Der Fonds wird zwangsläufig wachsen, wenn jeder 
von uns alles tut, was er kann. 

G. E. HARTER. (Treuhänder)
DAYTON, Ohio, 51 Huffman Avenue,
6. August 1895

----------
15. August 
Von George E. Harter ein Betrag von einhundert Dollar ($100,00), sodass seit dem 16. Januar 
insgesamt $345,00 eingegangen sind.

WILLIAM) Q. JUDGE.
Präsident.

SICH MIT OKKULTISMUS BESCHÄFTIGEN.

Einige sogenannte Theosophie-Studenten lassen sich leicht von äußeren Formen beeinflussen. Ein 
schwarzes Gesicht oder ein Turban und ein lang klingender Hindu-Name scheinen für sie von 
größerem Interesse zu sein als das stille Wandern auf dem Weg des Okkultismus und der 
theosophischen Arbeit. Dies hat sich seit der Weltausstellung in diesem Land deutlich gezeigt. 
Gewöhnliche Hindus, die zu dieser Ausstellung kamen, um eine notwendige und weltliche Position 
zu besetzen, wurden seitdem durch die Fantasie einiger aufgeregter Menschen in die Würde und 
den Rang von Mahatmas und echten spirituellen Gurus erhoben. Auch der subtile Hindu hat es nicht
versäumt, diese Verehrung für sich zu nutzen; angeregt durch diese Aufmerksamkeit haben die 
gewöhnlichsten Männer die öffentliche Fantasie dazu gebracht, sie zumindest für Rishis zu halten. 
Das ist nicht gut für die Entwicklung einer spirituellen Bewegung, und Theosophen sollten sich 
nicht von solcher Kinderei mitreißen lassen. Grundsätzlich ist es auch schlecht und untheosophisch,
Persönlichkeiten zu folgen und Formen und Zeremonien nachzulaufen.
Die jüngste Entwicklung dieser Art ist die „Einweihung” von „Swami” Vivekananda. Abgesehen 
von einigen ethischen Lehren dieses Herrn (die nichts Okkultes an sich haben, da er kein Okkultist 
ist), ist es offensichtlich absurd, dass er zwei oder drei seiner amerikanischen Anhänger dazu 
veranlasst hat, ihren Namen zu ändern und ebenfalls „Swamis” zu werden. Außerdem erwartet er 
von ihnen, dass sie Turbane tragen. Das ist wirklich Okkultismus-Spielerei.



Wenn diese Mitglieder sich für die Verbreitung der Wahrheit einsetzen würden, würden sie 
außerdem nicht die Theosophische Gesellschaft herabsetzen, wie es viele von ihnen tun; zu 
welchem Zweck, kann niemand sagen, es sei denn, sie betrachten dies als eine Möglichkeit, Gehör 
zu finden. Einer von ihnen war ein ehemaliges Mitglied der T. S. – Herr Leon Landsberg –, der nun 
„Swami Kripananda” geworden ist und nun versucht, das Land mit diesen Methoden zu 
missionieren. 
Die Theosophen sollten vor solchen Personen gewarnt werden. Herr Landsberg hat, indem er 
„eingeweiht” wurde und in seinem neuen Bereich tätig ist, offenbar vergessen, dass er viele echte 
okkulte Gelübde gebrochen hat und sich einer neuen Schule des „Okkultismus” angeschlossen hat, 
was gegen alle Regeln verstößt. 
Aber wir überlassen es Karma, sich mit ihm zu befassen; es steht uns nicht zu, etwas zu sagen. „Wer
in einem Haus seine Versprechen bricht, wird dies auch in einem anderen tun”, sagen die Chinesen, 
wobei die Neigung, heiß und kalt zu blasen, zu einer Gewohnheit der Natur wird. Dennoch muss 
das Forum seine Mitglieder davor warnen, sich von diesen Vorwänden irreführen zu lassen. Wir 
sind zwar stets bereit, jedem zu helfen, ob Theosoph oder nicht, der sich in diesem Zeitalter der 
Finsternis für eine spirituelle Bewegung unter den Menschen einsetzt, aber wir haben wenig Geduld
mit Menschen, die glauben, dass sie oder andere, durch kindische Dinge wie Turbane und 
hinduistische Namen, Moksha oder sogar den Himmel erreichen können.

HINWEISE.

Das Mai-Forum ist nun vergriffen. Da mehrere Anfragen nach Exemplaren eingegangen sind, 
werden alle Mitglieder, die über ein oder mehrere Exemplare verfügen, die sie nicht behalten 
möchten, gebeten, diese an die Zentrale zu senden. Sie können dann verwendet werden, um 
diejenigen zu versorgen, die ihre Sammlungen vervollständigen möchten. Beim Versand sollten sie 
flach gefaltet werden.
 
Die Mitglieder, die ihre Diplome noch nicht zur Bestätigung ihrer Gültigkeit, gemäß der Satzung 
der T. S. A., eingeschickt haben, werden gebeten, dies so bald wie möglich zu tun, damit alle 
Diplome bestätigt werden können.


