DAS THEOSOPHISCHE FORUM.

NEUE SERIE: NR. 2 — JUNI 1895

HERAUSGEGEBEN AUF ANWEISUNG UND UNTER DER BEFUGNIS DER
THEOSOPHISCHEN GESELLSCHAFT IN AMERIKA.

Zur kostenlosen Verteilung an Mitglieder. Die Theosophische Gesellschaft ibernimmt keine
Verantwortung fiir die hierin enthaltenen Aussagen.

Herausgegeben von der Theosophischen Gesellschaft in Amerika, 144 Madison Avenue, New
York City.

WILLIAM Q. JU DGE, Président.

Jedes Mitglied kann Fragen, Antworten auf Fragen, Meinungen und Anmerkungen zu
theosophischen Themen einsenden. Bei Bedarf werden die verschiedenen Mitteilungen vom
Herausgeber gekiirzt. Die Mitglieder sollten darauf achten, nur auf einer Seite des Papiers zu
schreiben und schwarze Tinte zu verwenden.

Alle Mitteilungen sind an den Herausgeber, Theosophical FORUM, 144 Madison Avenue, New
York City, zu richten.

Eingetragen als Postsendung zweiter Klasse bei der New Yorker Post. Erscheint monatlich.

Mit der Ausgabe des letzten Monats trat das Forum in eine neue Phase seines Bestehens ein. Der
bisherige Herausgeber ist aus der Gesellschaft ausgeschieden und hat keine Verbindung mehr zu
dieser Zeitschrift; von nun an wird sie vom Biiro des Prisidenten und unter dessen Leitung
herausgegeben. Alle Studenten sind eingeladen, Antworten oder Fragen zu theologischen Themen
einzusenden.

Das FORUM wird kiinftig direkt an jedes Mitglied verschickt, und alle werden gebeten, es
aufmerksam zu lesen, damit Vorschlige gemacht werden kdnnen, die dazu beitragen, es fiir die
Mitglieder und vielleicht sogar fiir die Zweigstellen noch wertvoller zu machen. In gewisser Weise
wird es, wenn auch noch nicht offiziell, das Organ der Gesellschaft fiir Mitteilungen, Anderungen,
Nachrichten und andere Angelegenheiten sein.

Es werden einige Anderungen zu beobachten sein. Die Form unterscheidet sich von der alten; es
wird eine Abteilung geben, die aus zwei Seiten besteht und vier Themen fiir den Monatslehrplan fiir
jede Zweigstelle enthilt, die sie nutzen mochte. Eine Nachrichtenseite wird hinzugefiigt, wenn
geniigend Material vorliegt, um den Platz zu fiillen. Die redaktionelle Behandlung von Themen
durch W. Q. J., C. F. W. und andere, die dhnliche Ansichten vertreten, wird sich ebenfalls von der
Vergangenheit unterscheiden; und diesbeziiglich ldsst sich nun feststellen, dass, wenn die
Behandlung mehrerer Themen unvereinbar mit dem erscheint, was in der alten Serie gesagt wurde,
so ist diese Unvereinbarkeit eher auf eine derzeit eindeutigere und strengere Anwendung
theosophischer Theorien auf die vorliegenden Fragen zuriickzufiihren, als auf die mechanische und



engstirnige Sichtweise, die frither vorherrschte.

Es wird ausdriicklich darum gebeten, dass bei jeder Behauptung, dass dies oder jenes eine Lehre sei
oder ,,in der theosophischen Literatur so gesagt wird” und Ahnlichem, der Autor, der Artikel, der
Band und die Seite angegeben werden. Diese selbstverstiandliche Regel wird stéindig tibersehen.
WILLIAM Q. JUDGE, Prisident.

FRAGE 9

Wenn Indien der Geburtsort der theosophischen Philosophie ist und die Hindus mehr natiirliche
Féhigkeiten fiir okkultes Wissen haben als wir, sollten wir dann nicht diejenigen von ihnen
akzeptieren, die hierher kommen und sich als unsere Lehrer anbieten, anstatt Zeit bei Brandt-
Treffen zu verschwenden, um Fragen zu diskutieren, iiber die wir eigentlich nur wenig wissen?

W. Q. Judge. — Zweifellos ist Indien heute der dlteste Hort der arischen Philosophie, die man als
theosophisch bezeichnen kann, aber niemand kann behaupten, dass es der Geburtsort ist. Agypten
mit seiner gewaltigen Zivilisation, seiner Philosophie und Magie schweigt, und es gibt niemanden,
der seinen Anspruch geltend macht. Es steht auch auler Frage, dass die Hindus von heute mehr
metaphysischen Scharfsinn besitzen als wir. Aber der Westen holt auf. Und intellektuelle,
metaphysische Begabungen sind keine spirituellen Gaben. Wir haben den ganzen Intellekt, den wir
brauchen, aktiv und latent. Der Hindu von heute ist ein Schwitzer, ein Haarspalter, und wenn er
nicht durch den Kontakt mit der westlichen Kultur verdndert wurde, ist er aberglédubisch. Solche
wollen wir nicht als Lehrer. Wir werden sie als Briider und Mitarbeiter begriilen, aber nicht als
unsere Magister. Aber die Hindus, die hierher kommen, sind keine Lehrer. Sie sind aus personlichen
Griinden hierher gekommen und sie lehren nicht mehr und nicht besser als das, was in unserer
eigenen theosophischen Literatur zu finden ist: Ihr Yoga ist nur halb oder viertel Yoga, denn wenn
sie es wiissten, wiirden sie es einem barbarischen Westler nicht beibringen. Das wenige Yoga, das
sie lehren, kann man ausfiihrlich in unseren Biichern und Ubersetzungen nachlesen.

Die Begeisterung fiir das heutige Indien ist dul3erst téricht. Wenn man die Tatsachen ruhig
betrachtet, wird man feststellen, dass die Nation als Ganzes bis zum AuBersten abergliubisch ist;
die wenigen Theosophen und die anglisierten sind nur ein Tropfen im Ozean. Es ist keine geeinte
Nation und kann dem Westen selbst nicht helfen. Seit Jahrhunderten hat sie niemandem auf3erhalb
ihrer selbst geholfen.

Insgesamt — es gibt grofle Ausnahmen — halten die Brahmanen an ihrem Aberglauben und ihrer
stolzen Isolation fest.

Wir haben die Worte von Meister K. H. — einem Inder —, dass Indien spirituell degradiert ist. Fakire,
Wundertéter und Hypnotiseure, beweisen keine Spiritualitét. Es ist das Schicksal Indiens, als
Vorratskammer fiir gute Dinge zu dienen, die spater zum Vorschein kommen werden; der Westen,
als der neueste, jliingste und daher spirituell am wenigsten degradierte Teil der Welt, muss arbeiten
und lernen, um dem Osten zu helfen.

Und der Fragesteller, der nur von Indien spricht, scheint das grof3e Tibet und alle buddhistischen
Léander zu vergessen. Was ist mit denen? Was ist mit ithrer Unwissenheit und ithrem Aberglauben?
Soll nur von Indien gesprochen werden und all diese anderen ausgelassen werden? Es ist an der
Zeit, inne zu halten, und die Theosophen sollten ihre Vorstellung davon, was und wo der Osten ist,
erweitern und authoren, so zu reden, als ob die Sonne am Morgen nur auf Indien scheinen wiirde.

Dr. J. D. Buck — Es ist wahr, dass die Hindus als Volk metaphysisch sind und sich natiirlicher mit
philosophischen Fragen beschéftigen als jedes andere Volk. Aber es ist auch wahr, dass der
Materialismus seit vielen Generationen in ihre Philosophie eindringt, die einst spirituell und rein
war. Dariiber hinaus ist die alte Religion, die von der Bevdlkerung aufgrund des Alters und der



Unterwiirfigkeit der Rasse seit langem zu Aberglauben verkommen ist. Wihrend also die Begabung
der Rasse fiir Metaphysik noch immer besteht, sind sie gerade dadurch und durch die anderen oben
genannten Ursachen, oft weit von der Wahrheit abgewichen, haben den Faden zu den
urspriinglichen reinen, spirituellen Lehren verloren und sind hoffnungslos in einem Labyrinth
endloser Spekulationen verstrickt, die sie weiter von der Wahrheit entfernen. Daher kommt es vor,
dass ein im Westen geborener Mensch, der seinen Materialismus abgelegt hat und nicht in den
Aberglauben und die wilde Mythologie des Ostens verstrickt ist, die wahre spirituelle Philosophie
leichter begreifen kann, als ein Hindu, der noch immer an seiner Mythologie festhilt.
Oberfldchliche Denker werden vom Glamour gefangen genommen und von der Begeisterung fiir
das indische Denken mitgerissen, aber es gibt Dutzende von ernsthaften Studenten der Geheimlehre
im Westen, die weit mehr liber die wahre geheime Weisheit (Gupta Vidya) wissen als der
durchschnittliche Hindu weil, sei er Priester oder Laie. Es gibt heute Tausende von Brahmanen, die
darauf bestehen, dass die entartete und entwiirdigende Lehre der Metempsychose die wahre Lehre
der Reinkarnation ist, anstatt nur deren entartete Uberreste zu sein, und sie werden darauf bestehen,
dass es keine andere und rationalere Lehre gibt.

Ich wiirde daher sagen, dass es unsicher und unklug wire, einem Lehrer aufgrund seiner Rasse,
Hautfarbe oder Religion zu folgen, und dass nirgendwo eine sorgfiltige Unterscheidung
notwendiger ist als gerade hier. Daher ist es vOllig unsicher, einem Lehrer nur deshalb zu folgen,
weil er ein Hindu ist; und der metaphysische Charakter des Hindu birgt ebenso viele Gefahren wie
Vorteile und fiihrt den Schiiler ebenso oft in die Irre wie zum Licht.

Dr. E. B. Guild. — Die Antike der ,,theosophischen Philosophie” geht auf die Kindheit der indischen
Volker zuriick. Die brahmanischen und buddhistischen Sekten sind eine Auswuchs einiger Lehren
der Philosophie, nicht deren Urheber. Die Brahmanen und Buddhisten sind Sekten und umfassen
nicht die theosophische Philosophie in ihrer Gesamtheit, so wie ein Teil nicht das Ganze umfassen
kann. Einen Vertreter des Brahmanismus als Lehrer anzunehmen bedeutet, einen Teil zu erhalten,
wo wir doch die ganze Wahrheit erhalten sollten. Die Hindus mdgen zwar sehr versiert im
Okkultismus sein, aber konnen sie dem westlichen Geist jene Phase des Okkultismus priasentieren,
die so assimiliert wird, dass sie sich als forderlich fiir das Erreichen von Spiritualitit erweist?

Der wahre Okkultist — er wird nicht gemacht; er muss durch seine eigene Umgebung, durch sein
eigenes Karma, als Ergebnis seiner eigenen Errungenschaften, werden. Ein exotisches Gewiéchs
unter anomalen Bedingungen verleiht weder Festigkeit noch Faserstirke. Nicht tippiges Wachstum
ist wiinschenswert, sondern die sichere, wenn auch langsame Entwicklung in einer natiirlichen
Umgebung.

Die grofite Bedrohung fiir die theosophische Bewegung im Westen ist der Psychismus. Durch
Karma erlangte psychische Krifte konnen zu starken Elementen in der Entwicklung der Spiritualitét
werden. Psychische Krifte, die um ihrer selbst willen angestrebt und erworben werden, verzégern
die spirituelle Entwicklung und lenken Energie und Anstrengungen von spirituellen und
personlichen Errungenschaften ab. Die Notwendigkeiten unserer Entwicklung erfordern nicht, dass
wir versuchen, ein seniles Meer in die Gewénder westlicher Energie zu kleiden. Der westliche Geist
braucht nicht den Psychismus der Brahmanen, sondern jene Selbsterkenntnis, die psychische

Krifte nur zur Erlangung von Spiritualitét beitragen.

Selbststudium und Selbstanstrengung sind keine ,,verschwendete” Zeit, sondern fithren zu einer
Entwicklung, die niemals erreicht werden kann, indem man sich zum Schwanz eines sektiererischen
Drachen macht. Wissen muss das Ergebnis individueller Anstrengung sein. Die Arbeit in
Zweigstellen fordert den individuellen Denker. Es ist besser, ein aktiver Arbeiter zu sein als ein
passiver Zuhorer. Es ist besser, zu denken als zu fiihlen.

FRAGE 10.
Ist es moglich, ,,in der Welt” zu leben und dabei ein ganz normaler Mensch zu sein, und dennoch
Okkultist zu sein? Muss man sich daffiir nicht in die Einsamkeit zuriickziehen?



M. K. L. Leonard. — Ein Okkultist ist jemand, in dem die Aktivitit der physischen Natur so
reguliert und kontrolliert wurde, dass die Wahrnehmungen und Kréfte der Seele voll entwickelt
sind. Der Grund, warum ein Mensch kein Okkultist ist, liegt darin, dass er nicht in bewusster
Harmonie mit den okkulten, spirituellen Gesetzen des Lebens lebt. Es ist die abnormale Aktivitat
der tierischen Natur, die diese Harmonie verhindert. Kein Mensch kann zwei Herren dienen.
Entweder der Korper oder die Seele, muss die aktive, dominierende Kraft sein. Der Korper ist das
Instrument, durch das der Mensch die physische Welt wahrnimmt, die Trennung und damit
Selbstsucht représentiert. Die Seele ist das Instrument, durch das der Mensch die spirituelle Seite
der Natur wahrnimmt, die fiir Einheit und damit Selbstlosigkeit steht. Die physischen Fahigkeiten
konnen diese okkulte, spirituelle Seite der Natur nicht erkennen, und der Mensch, der sich ganz von
diesen Féhigkeiten leiten ldsst, nimmt niemals die wahren Gesetze des Seins wahr. In dem
Menschen, der die Unruhe des Tierischen stillt, kann sich die Seele entwickeln und so beginnt sich
die Erkenntnis okkulter Gesetze zu entfalten. Daraus folgt, dass die Praxis der Selbstlosigkeit die
Grundlage fiir das Wachstum der Seele ist.

Man wird beobachten konnen, dass die Pflichten und Priifungen des Lebens sorgfiltig darauf
abgestimmt zu sein scheinen, die kleinen Schwichen der Natur aufzudecken. Wenn man seine
Pflichten standhaft erfiillt und alle Priifungen geduldig ertragt, wird die Selbstsucht allmdhlich
verschwinden. Wenn man sich jedoch von der Welt isoliert, werden die Schwiche und
Engstirnigkeit der eigenen Natur, niemals korrigiert werden konnen. Die Personlichkeit wird nicht
tiberwunden werden. Thre Energie wird lediglich abgelenkt werden und die Personlichkeit auf der
astralen und psychischen Ebene stirken. Selbstlosigkeit ist das Tor zum Okkultismus, und die Welt
der tdglichen Pflichten ist das Schlachtfeld, auf dem der Sieg iiber das Selbst errungen wird.

M. H. Wade. - Laut Madame Blavatsky ist Okkultismus die Wissenschaft vom Leben, die Kunst
des Lebens. Sie sagt uns auch, dass Chelaship, womit die Verpflichtung gemeint ist, so weit wie
moglich im Einklang mit der eigenen hoheren Natur zu leben, nichts mit den Mitteln zum
Lebensunterhalt oder Ahnlichem zu tun hat, denn ein Mensch kann seinen Geist vollstindig von
seinem Korper und seiner Umgebung isolieren. Chelaship ist eher ein Geisteszustand als ein Leben
nach strengen Regeln auf der physischen Ebene.

So sehen wir, dass Okkultismus umfassend bedeutet, seine Pflicht zu erfiillen, wann immer und wie
auch immer und wo auch immer sich diese Pflicht ergeben mag. Es mag das Los des Okkultisten
sein, sich in den tiberfiillten Durchgangsstra3en des Lebens aufzuhalten, stindigen
Unterbrechungen, von geschéftlichen Sorgen umgeben zu sein und sich stindig um die kleinen und
unbedeutenden Details des sozialen und familidren Lebens kiimmern zu miissen; und doch kann er
durch all das an Stdrke und Kraft wachsen und sich weiterentwickeln.

In dem MaB3e, in dem man sich von dem Interesse an den Ergebnissen seiner Handlungen befreien
kann und seine Energie nur auf deren richtige Ausfiihrung richtet, wird man auf dem Weg des
Okkultismus vorankommen. Der angehende Okkultist muss daher die Mdglichkeit haben, Stirke zu
entwickeln, sich von personlichen Interessen, Ambitionen, Hoffnungen und Angsten zu befreien,
und solche Mdglichkeiten konnen ithm nur durch aktive Arbeit und den Umgang mit seinen
Mitmenschen geboten werden. Denn im Okkultismus geht es, wie Sie verstehen miissen, um den
Zustand des Geistes und nicht um die Umstédnde, in denen wir uns befinden.

Und so ist die hochste Priifung fiir einen Okkultisten die Féhigkeit, die er unter Beweis stellen kann,
um inmitten von Sorgen und Versuchungen, die das Gleichgewicht einer schwachen oder
leidenschaftlichen Natur stéren wiirden, ruhig und unbeeindruckt zu bleiben.

Der Okkultist mag daher in den Augen der Welt ein duBerst geschiftiges Leben fiihren; er mag nur
wenige Momente am Tag haben, die er als seine eigenen bezeichnen kann. Doch indem er sich auf
seine hohere und gottliche Natur stiitzt, lebt er in ebenso grofler Abgeschiedenheit, als wire er
innerhalb der Mauern eines Klosters eingeschlossen oder wiirde an Orten wohnen, die von seinen
Mitmenschen nicht betreten werden.



FRAGE 11.
Was ist die okkulte Bedeutung des Kreuzes? Was ist die Bedeutung des ,, Todes am Kreuz”?

Burchau Harding. — Die wahre okkulte Bedeutung des ,,Todes am Kreuz” in Bezug auf die
Menschheit scheint die Einweihung zu sein. Es gibt eine klare Trennlinie zwischen den einzelnen
Reichen der Natur, deren Uberschreiten beim Aufstieg von einem zum anderen eine Initiation
darstellt. Alle Menschen machen bewusst oder unbewusst Fortschritte und sammeln Erfahrungen in
ihren aufeinanderfolgenden Erdenleben, um sich auf ihre néchste Initiation vorzubereiten. ,,Wie in
Adam alle sterben, so werden in Christus alle lebendig gemacht werden. "

Der ,,Adam” im Menschen ist die menschliche Natur, die vollstindig gekreuzigt werden und sterben
muss, bevor die Einweihung in den ,,Christus” stattfinden kann. Der ,,Adam” oder die tierische
Natur im Menschen ist das Ergebnis der Evolution in dieser Welt. Das Lebensprinzip durchléuft
alle Formen des Mineral-, Pflanzen- und Tierreichs, macht in jeder Form Fortschritte und entwickelt
sich weiter, wobei es Erfahrung zu Erfahrung hinzufiigt. Der Hohepunkt dieser physischen
Evolution ist der sterbliche Korper und die Begierden des Menschen, die alles zusammenfassen,
was in den niederen Naturreichen dieser Welt existiert, und ihn mit der universellen Seele der
physischen Natur — dem astralen Licht — verbinden.

Der ,,Christus” im Menschen ist das individualisierte geistige Wesen oder die Seele, die durch
Karma in diese Welt gebracht wird. Ihr Ziel ist zweifach: die Erfahrungen dieser Welt zu sammeln
und die ,,Adam”-Ko6rper des Menschen zu vergeistigen. Es durchlduft nicht mithsam jedes der
niederen Reiche, sondern tritt sofort in die menschliche Form ein, die die gesamte Natur
zusammenfasst. Durch diese Erfahrung aller Lebensbedingungen erobert und bezwingt der
,»Christus* allméhlich den ,,Adam®. ,,Der ,,Tod am Kreuz” symbolisiert die vollstindige Eroberung
des ,,Adam” durch den ,,Christus”, wenn die Einweihung des Menschen in das Goéttliche stattfindet.
Die Religionen haben dieses Symbol ibernommen, da es die ,,Riickbindung” der niederen Natur an
die hohere symbolisiert — die Riickkehr der Seele zu ihrer urspriinglichen Reinheit.

Claude Falls Wright. — Das Kreuz symbolisierte in allen okkulten Orden die beiden Krifte oder
Energien der Materie — positiv und negativ. Die Symbole, die verwendet werden, um Materie und
Geist zu symbolisieren, sind vielfdltig, je nach den Manifestationen dieser Prinzipien, und wéihrend
Materie passiv durch den Kreis symbolisiert wird, wird Materie aktiv, in ihrer hochsten Stufe der
Aktivitdt und kurz vor der vollstdndigen Fruchtbarkeit durch den Geist, durch das Kreuz in seinen
verschiedenen Formen symbolisiert. Dies war kein willkiirliches Symbol. Fiir die alten Denker
geometrisierte die Gottheit jeden Zustand des Seins in mathematischer Form, und das Kreuz steht
heute als deutlichste Darstellung dieses Zustands von Geist, Seele und Korper von Wesen, die
,wiedergeboren” werden oder mit der Kraft des Geistes ausgestattet werden sollen. Denn es
symbolisiert ein Zentrum, in dem Kréfte aus entgegengesetzten Richtungen aufeinandertreffen und
sich gegenseitig schneiden.

Materie, die vom Geist iiberschattet wird, wird in einen Zustand der Aktivitit versetzt, und eine
Reihe von Kriften oder Energien durchstromen sie; und dort, wo diese sich schneiden, bildet sich
ein Zentrum oder Kreuz, ein Stern, von dem aus die reflektierte Kraft des Geistes selbst in die
Materie ausgestrahlt werden kann. Die Evolution, die Wirkung des aktiven Geistes, bringt in der
Natur verschiedene Wesen hervor, die sich je nach ihrer Entwicklung allméhlich der Kreuzform
anndhern; und schlieBlich entsteht der Mensch, der Inbegriff seines Leidens und Schmerzes, das
vollkommenste Symbol dafiir, wie es die Agypter, Aldianer und andere in ihrer Symbolik dargestellt
haben.

Der ,,Tod am Kreuz” bedeutete den Tod der Seele, oder tierischen Personlichkeit im Menschen, der
notwendig war, damit das Kreuz in den Stern verwandelt werden konnte. Wenn der Schiiler den
Punkt seiner Entwicklung erreicht hat, an dem er spiirt, dass sich die spirituellen und psychischen
Krifte gegenseitig bekdmpfen, und wenn er sein Gleichgewicht bewahrt und das Tier sterben lésst,



kann der mystische Schleier des Tempels fiir ihn zerrissen werden und die niedere menschliche
Seele ihre Vereinigung mit threm spirituellen Selbst vollenden.

Die frithen Christen legten einen Menschen ans Kreuz und verdoppelten damit das Symbol und
zerstorten es in gewissem Mafle. Bei den Gnostikern wurde der Geist als Pyramide oder Dreieck
symbolisiert, das als mathematisches Aquivalent des Feuers — der physischen Manifestation der
Gottheit — diente. Dies wurde von der pyramidenférmigen Form des Feuers iibernommen, das nach
oben steigt und verschwindet. Es wird heute von den Christen in den Kirchtiirmen beibehalten. Die
drei Nigel in dem Mann, der ans Kreuz genagelt wurde — einer durch jede Hand und der dritte
durch seine Fiile — symbolisierten die gekreuzigte Seele, wobei das mystische Dreieck hier als
Symbol fiir das niedere oder reflektierte Selbst auf den Kopf gestellt wurde. Als Symbol fiir die
Seele oder das Selbst wird Jesus zwischen den Leidenschaften und den Sehnsiichten (den beiden
Dieben) gekreuzigt und geht nur mit dem hoheren Dieb ins Paradies oder Nirvana.

In den Mysterien und wéhrend der Lauterung und Wiedergeburt wurde der menschliche Korper drei
Tage lang mit ausgestreckten Armen in Form eines Kreuzes im unteren Tempel oder in den Krypta
der Hallen der Eingeweihten aufgebahrt, wihrend die befreite Seele mit der Gottheit
kommunizierte. Am Ende dieser Zeit kehrte die Seele in den Korper zuriick und erweckte einen
gottlichen Menschen. Dies ist die Allegorie der gottlichen Begrabnis und Auferstehung.

FRAGE 12.
Wie kann ein Theosoph unter den gegenwdrtigen Umstdnden am besten der Sache dienen?

H. T. Patterson. — Das hingt davon ab, wer der Theosoph ist, - wo er sich befindet und {iber welche
Féhigkeiten und Kenntnisse er verfiigt. Es kommt oft vor, dass aufrichtige, loyale und ernsthafte
Menschen in threm Wunsch etwas zu tun, genau das tun, was nicht getan werden sollte. Auf einem
Schiff, das in unmittelbarer Gefahr ist, befinden sich der Kapitdn und die Besatzung in gewisser
Weise in einer weniger schwierigen Lage, als die Passagiere. Die Ersteren haben ihre Pflichten und
Verantwortlichkeiten und sind daher bis zu einem gewissen Grad daran gehindert, an die
bevorstehende Katastrophe zu denken. Letztere haben nichts, was ihre Aufmerksamkeit von der
Gefahr der Situation ablenken konnte, und miissen daher eine andere Art von Standhaftigkeit
aufbringen die vielleicht sogar noch mehr Kraft erfordert. Aber im Dienste der Menschheit ist
niemand nur ein Passagier, oder sollte es zumindest sein.

Jeder hat seine besondere Aufgabe, auch wenn sie noch so klein ist, und von der Treue, mit der
diese Aufgabe erfiillt wird, hangt das Wohlergehen aller ab. Zuverldssigkeit ist bei allen
Unternehmungen ein absolut wesentliches Merkmal. Es kommt nicht ganz darauf an, was wir tun,
aber es kommt darauf an, dass wir das, was wir uns vorgenommen haben, gut tun. Wenn wir sagen,
dass wir keine Artikel schreiben konnen, dass wir nicht reden koénnen, dass wir die Theosophie den
Fragenden nicht zufriedenstellend présentieren konnen und dass wir nur unsere Unterstiitzung
geben konnen, indem wir die Bewegung durch die Teilnahme an Versammlungen unterstiitzen, dann
lasst uns diese Versammlungen besuchen, als ob die Rettung der Menschheit davon abhinge. Wenn
wir nur so viel tun, wird sich der Weg 6ffnen. Wir sind vielleicht nicht in der Lage, fiinf Cent pro
Monat beizusteuern, aber wir kdnnen denen, die arbeiten, standhaft moralische Unterstiitzung geben
und durch unsere Anwesenheit zu ihrem Mut und ihrer Energie beitragen. Dann wird sich uns etwas
Kleines bieten. Es mag am Anfang noch so klein sein, aber es ist ein Anfang.

Wenn wir diese erste Priifung bestehen, wird uns mehr gegeben werden; und spiter noch mehr. Das
mag alles wie eine bloBe Wiederholung dessen klingen, was schon so oft gesagt wurde, sowohl
aufBerhalb, als auch innerhalb der Theosophischen Gesellschaft, aber es ist die Wahrheit.

Die hilfreichen Dinge im Leben sind nicht die brillanten, erstaunlichen oder phdnomenalen, sondern
die einfachen und allzu oft verachteten. Zuverldssigkeit in diesen Dingen bringt Chancen in den
anderen.

Noch eine Sache: Immer und unter allen Umstinden muss die absolute und vollstindige Hingabe



aneinander vorhanden sein. Nicht ein sentimentales oder auffilliges Verhalten, sondern die tiefere
Stromung der Hilfsbereitschaft und Loyalitét. Diese Kraft, obwohl unsichtbar und oft unerwartet,
durchstromt unsere Reihen und gibt, 6fter als wir denken, Kraft und Lebensenergie, nicht nur
denen, die mitten im Kampf stehen, sondern auch vielen Schwachen und Verletzten, die in die
hinteren Reihen zuriickgefallen sind.

FRAGE 13.

Hindus legen grofien Wert darauf, in bestimmten Positionen zu sitzen, um wdhrend der Meditation
und dhnlichen Praktiken gréfiere Einsicht zu erlangen. Welchen tatscichlichen Wert hat dies? Sollte
man wihrend der Meditation mit gekreuzten Beinen sitzen? Was ist die eigentliche Philosophie
hinter der Korperhaltung?

Claude Falls Wright: Es ist vollkommen richtig, dass die meisten, wenn nicht sogar alle, der
exoterischen okkulten Biicher Indiens von Praktiken dieser Art sprechen, als seien sie eine grof3e
Hilfe beim Yoga. Aber wir miissen bedenken, dass die exoterischen Biicher nicht die inneren
okkulten Lehren enthalten. Sie enthalten nur das, was den Massen gegeben wurde und was die
Massen, die damals jedoch weiter entwickelt waren als die Allgemeinheit der Menschen heutzutage,
verstehen konnten. Aber es ist seit langem bekannt, dass selbst die hdchsten unter den Brahmanen
nicht iiber die inneren Lehren verfiigen, sondern durch ihre spirituelle Selbstsucht davon
ausgeschlossen wurden, diese zu erlangen. Die exoterischen Biicher lehren Hatha-Yoga in sehr
grofBem Umfang; mit der vielleicht einzigen Ausnahme der rein philosophischen Werke, und diese
lehren kein Yoga-System.

In den Raja-Yoga- und geheimen okkulten Schulen jenseits des Himalaya wurde immer wieder
deutlich gesagt, dass Kdrperhaltungen nicht notwendig sind — ,,alles, was notwendig ist, ist, die
Position zu finden, in der der Korper am leichtesten sitzen oder ruhen kann fiir eine lange Zeit.
Solche Praktiken sind im Ganzen zudem im Allgemeinen nicht gut, und wenn sie fiir den Schiiler
nicht natiirlich sind, lenken sie seine Aufmerksamkeit von der hoheren Einsicht ab, da sie nur eine
Zeremonie oder eine duflerliche Handlung sind.

Die Philosophie der Korperhaltung entspringt dem Wissen um die Wirkung und Gegenwirkung der
feinstofflichen Krifte des Korpers. Es ist sicherlich wahr, dass, wenn man weil3, was man tut, durch
das Einnehmen bestimmter Korperhaltungen mentale und andere Effekte eintreten konnen. Ein
einfaches Beispiel flir die Existenz dieser Stromungen ist in der Tatsache zu finden, dass man in der
Vorstellung oder beim Versuch, sich zu erinnern, den Kopf zuriickwirft und das Gehirn in eine
direkte Linie mit bestimmten tatwischenen Kriften bringt; wahrend man beim Versuch ein
schwieriges Problem zu analysieren oder zu 16sen, den Kopf natiirlich nach unten neigt und das
Gehirn im rechten Winkel zu diesen okkulten Stromungen positioniert, um sie zu kreuzen. Fast alle
Handlungen des Korpers, ob reflexartig oder unbewusst, sind das Ergebnis des Zusammenspiels
der okkulten Krifte. Das Sitzen mit gekreuzten Beinen sollte urspriinglich unter anderem den Effekt
haben, alle Aktivititen der ,,niederen Natur” abzuschalten und nur die Phase der psychischen Kraft,
des physischen und astralen Kdrpers, vom Solarplexus bis zum Gehirn, aktiv zu lassen. Aber
Korperhaltungen sind nichts flir unsere Nation, da wir daran nicht gewohnt sind und sie ohnehin nur
eine Hilfe sind. Der wahre Yogi ist derjenige, der in jeder Position und zu jeder Zeit meditieren
kann. Er muss nicht in den Dschungel fliechen oder die Menschen verlassen, sondern selbst wihrend
er arbeitet und schuftet und unter seinen Briidern ist, hat er immer das Ideal der Spiritualitit und
Freiheit vor Augen, das fiir die letztendliche Vervollkommnung seines Wesens notwendig ist. Es
wird gesagt, dass einige der hochsten Adepten hiufiger im Ballsaal anzutreffen sind als unter dem
Bojob-Baum. Und das ist sehr wahrscheinlich wahr, denn sie wiirden viel lieber mit den Menschen
zusammen sein und ihnen helfen, als sie sich selbst zu iiberlassen. Dennoch ist es fiir einige
Adepten auch besser fiir ihre Arbeit, dass sie in Einsamkeit leben.




DISKUSSIONSTHEMEN
ZUR VERWENDUNG DURCH DIE ZWEIGSTELLEN.

DIE DREI ZIELE DER GESELLSCHAFT.

(1.) Universelle Bruderschaft ohne jegliche Unterschiede. Warum keine Unterschiede? Bruderschaft
in allen Bereichen der Natur. Die wahre Bedeutung der Kaste. Beziehung zwischen West und Ost.
Die Beziehung des Menschen zu den Tieren und der Tiere zum Menschen. Der Unterschied
zwischen christlichen und theosophischen Vorstellungen von Briiderlichkeit. Ein universeller Geist,
der allen Erscheinungsformen zugrunde liegt. Die Theosophie arbeitet daran, die innere Natur des
Menschen zu verdndern, anstatt sozialistische Gemeinschaften zu organisieren oder ihm Nahrung
und Kleidung zu geben. Letzteres ist jedoch notwendig, um denjenigen zu helfen, die durch Karma
zu Fall gekommen sind.

(2.) Studium alter und moderner Religionen, Philosophien und Wissenschaften; Aufzeigen der
Bedeutung eines solchen Studiums. Wie man diese am besten studiert. Alte Religionen sind die
Uberreste alter okkulter Kérperschaften. Die arische Philosophie. Hat die theosophische Bewegung
mit der Theosophischen Gesellschaft begonnen?

Die richtige Vorstellung von Gott. Die moderne Wissenschaft neigt dazu, die Lehren der alten
Weisheit widerzuspiegeln. Der Osten ist die Schatzkammer der Weisheit. Indien besitzt einen
Grofteil davon, aber die Hindus verstehen ihre eigene Philosophie nicht. Die Veden sind die
altesten Biicher der arischen Rasse. Warum sollten Theosophen den Buddhismus verstehen und
studieren? Notwendigkeit und Bedeutung der Erforschung des Ursprungs des Christentums, um
Priesterherrschaft, Irrtum und Aberglauben zu zerstoren. Die Arbeit der Theosophischen
Gesellschaft auf diesem Gebiet.

(3.) Erforschung der unerklarten Naturgesetze und der psychischen Krifte, die im Menschen
schlummern. Alle Anzeichen und Gedanken deuten in diese Richtung. Das Ziel der Theosophischen
Gesellschaft ist es, zu erforschen, nicht zu experimentieren. Nur Studenten des Okkultismus kénnen
die Naturgesetze verstehen. Alle Theosophen sind keine Okkultisten. Hypnose, mentale Telepathie,
Medialitdt und psychische Fahigkeiten, sollten von Studenten, die nach hoherer Weisheit streben,
vermieden werden. Warum ist das so? Notwendigkeit fiir die Theosophische Gesellschaft, moderne
Entdeckungen auf diesem Gebiet durch die alte okkulte Weisheit zu erklaren.

REFERENZEN.
Five Years of Theosophy, Art. ,, What is Theosophy?”’; Modern Theosophy, Kap.; Convention
Report Theosophical Society in Amerika, April 1895; Ocean of Theosophy, Kap. Xvi

DER SPIRITUELLE MENSCH.

Drei Prinzipien: Atma, Buddhi, Manas. Als die Hohere Triade bezeichnet: die Monade.
Atma; der Geist; das Hohere Selbst. Bedeutung des Wortes. Ist Teil des Menschen, aber dennoch
universell. Kann man es als ,,mein” oder ,,dein” bezeichnen? Grundlage aller manifestierten Natur.



Das Hohere Selbst kann sich nicht ohne Buddhi sein Vehikel, manifestieren. Es ist fiir den
Menschen das, was Brahma fiir das Universum ist.

Buddhi. Atma-Buddhi, die Monade, die nicht selbstbewusst ist. Atma-Buddhi in Mineralien,
Pflanzen und Tieren sowie im Menschen. Buddhi wird als spirituelle Seele bezeichnet. Kann ohne
Atma nicht existieren. Es ist das Vehikel oder der erste Schleier von Atma. Atma-Buddhi durchlauft
alle Reiche der Natur und wird erst dann selbstbewusst oder manasisch, wenn es ihm gelingt, die
Stufe des Menschen zu erreichen. Das mystischste aller Prinzipien. Buddhi, der spirituelle Wille.
Manas. Zwei Phasen, hoher und niedriger. Hoher - Manas verbunden mit Buddhi. Niedriger -
Manas verbunden mit Kama. Buddhi-Manas und Kama-Manas. Selbstbewusstsein im Menschen.
Niedriger Manas, das niedere Selbst. Niedriger Manas verbunden mit Kama und dem Astralkorper,
der Personlichkeit. Wie kann das niedere Manas mit dem héheren vereint werden? Das niedere
Manas ist ein Strahl des hoheren Manas. Es wird Vater und Sohn genannt. Haben Tiere Manas? Wie
entstand Manas im Menschenreich? Lehren der Geheimlehre {iber die Pitris (Viter).

Beschreiben Sie die Beziehung von Atma-Buddhi-Manas zum vierfachen niederen Menschen.

REFERENZEN.
Ocean of Theosophy, Kap. iv und vii ; Key to Theosophy, Abschnitt iv und x, Esoterischer
Buddhismus: Moderne Theosophy, Kap. iv.

OKKULTISMUS.

Bedeutung des Begriffs. Unterschied zwischen okkulten Kiinsten und wahrem Okkultismus.
Chelaschaft und Adeptenschaft. Notwendigkeit, die wahre Bedeutung des Okkultismus zu
verstehen, um torichte Vorstellungen dariiber zu vermeiden. Okkultisten in allen Zeitaltern; erwihnt
in der Bibel und anderen heiligen Biichern. Wahrer Okkultismus besteht im Verstindnis der inneren
Vorginge von Geist und Seele und nicht in psychischen Experimenten.

Okkulte Schulen im Osten. Der Westen als Zukunft der okkulten Wissenschaft. Grof3e Schule des
Okkultismus entsteht in Amerika. Keine Eingeweihten in Indien, wie Mme. Blavatsky lehrte. Es hat
keinen Wert, Personlichkeiten nachzulaufen; der Schiiler muss seinen spirituellen Lehrer in sich
selbst finden. Unterschied zwischen der modernen christlichen Lehre und dem alten Okkultismus
der Anhédnger des Christos. Notwendigkeit von Reinheit, Streben und Meditation, um okkultes
Wissen zu erlangen. Die Theosophische Gesellschaft ist eine okkulte Bewegung. Man muss die
Philosophie der Theosophie verstehen, bevor man vorankommen kann.

REFERENZEN.
Lucifer, Band III, Nr. 4, Artikel ,, Lodges of Magic“; Voice of Silence: T.P.S. 7, ,, Occultism versus
the Occult Arts “.

SPIRITUELLISMUS UND THEOSOPHIE.

Unterschied zwischen beiden. Die Elementarwesen der spiritistischen Rdume sind nicht die Seelen
der Verstorbenen. Spiritisten sind die groBen Materialisierer spiritueller Dinge.

,Geister” ist ein unpassender Begriff; es gibt nur einen Geist. Was ist die Ursache der
Manifestationen?/ Philosophie dazu. — Kein Student des Okkultismus wird einen Raum besuchen,
wegen der astralen Stromungen und bosen Einfliisse. Die ,,Verehrung der Toten”. Das Medium ist
das entgegengesetzte Ende des Entwicklungspols zum Okkultisten. Der Okkultist kontrolliert, das
Medium wird kontrolliert. Alle Religionen haben Gesetze gegen die Auferweckung von Toten
erlassen. Als Zauberei bezeichnet. Medialitit ist die Haupttendenz, die von westlichen Okkultismus-
Studenten liberwunden werden muss. Summerland, eine falsche und schidliche Philosophie.



Erkldren Sie warum. Unterschied zwischen der Ruhe des Yoga und der Erregung, die durch die
Kommunikation mit den Toten entsteht. Ubel, die aus dem Spiritismus resultieren.

REFERENZEN.
Ocean of Theosophy, Kap. xii und xvii ; Key to Theosophy, Abschnitti x ; Path . Iv, ' 34, ,, Worship
of the Dead” (Die Verehrung der Toten).

THEOSOPHISCHE NACHRICHTEN.

Die Zweigstelle in Los Angeles hat dhnliche Beschliisse gefasst wie die Loyalty T.S., die im letzten
Monat im Forum verdffentlicht wurden.

Die Loyalty Branch in Chicago hat nun ihren Sitz in Raum 20, 15 Washington Street, Ecke Wabash
Avenue.

A. H. SPENCER von der Aryan T.S. und Clark Thurston besuchten am Samstag, dem 25. Mai, die
H.P.B. T.S. in London und berichteten iiber die April-Konferenz. Es wurde grof3es Interesse und
Begeisterung bekundet.

BULWER LYTTON T.S. leistet gute Arbeit und erfreut sich wachsendem Interesse. In Rapid City
werden stindig Biicher verkauft, und es scheint unmoglich, geniigend Exemplare von ,,Ocean of
Theosophy” und anderen Werken vorritig zu halten. Eine neue Halle soll gemietet werden, da die
Besucherzahlen bei den Treffen tiglich steigen.

THE MASCHMEDT FARM, Corinth, Saratoga Co., N.Y., wurde vor zwei Jahren als
theosophischer Ferienort gegriindet und wird diesen Sommer wieder gedffnet sein. Theosophen aus
allen Teilen des Landes werden daher erneut die Gelegenheit habennsich wihrend der hei3en
Monate an diesem kiihlen und reizvollen Treffpunkt zu treffen.

Aus Irland kommt die Nachricht, dass Bruder Clark Thurston, Priasident der Providence T.S., der
Zweigstelle in Dublin einen Besuch abgestattet hat und bei der Ausarbeitung einer Verfassung fiir
,»Die Theosophische Gesellschaft in GroBbritannien und Irland” anwesend war. Mehrere Logen auf
den Britischen Inseln haben diese Verfassung bereits angenommen.

EINE DER NEUEN ENTWICKLUNGEN in der theosophischen Bewegung ist das wachsende
Interesse der Kirchen. In jeder der Stidte, die Herr Burcham Harding auf seiner Vortragsreise durch
Neuengland im letzten Monat besucht hat, ndmlich Springfield, Northampton, Westfield,
Easthampton, Greenfield, Hudson, Marlboro, Stoughton und Framington, wurden ihm Kirchen zur
Verfligung gestellt, ohne dass sie eine Gebiihr erhoben.

Die Zweigstelle in Lynn, Massachusetts, hat sich eine ,,Arbeiterkirche” gesichert, um dort
offentliche Versammlungen abzuhalten. In dieser Halle fanden im vergangenen Monat wochentlich
sehr lebhafte Versammlungen statt. Die durchschnittliche Teilnehmerzahl lag bei 250 Personen. Die
Referenten kamen aus Boston. Die Lynn Branch besteht nur aus acht Mitgliedern, hat es jedoch
geschaftt, grofes Interesse zu wecken. Das Beispiel dieser Zweigstelle konnte in anderen Zentren
nachgeahmt werden, in denen Referenten gewonnen werden konnen. Die Kollekten decken die
Kosten.



Aus dem ganzen Land gehen Anfragen an das Biiro des Présidenten ein, die fortwidhrenden
Rundschreiben einzustellen. Einige Mitglieder der Theosophischen Gesellschaft, die kaum als
Theosophen zu bezeichnen sind, scheinen nichts dabei zu finden, aktive Zentren auf der ganzen
Welt zu zerstoren, nur um zu beweisen, dass ihre Ansichten zu einem bestimmten Thema die
richtigen sind. Die Unterbrechung der Arbeit, das Sden von Zwietracht und die Verbreitung
schlechter Meinungen iiber die Theosophische Gesellschaft selbst scheinen ihnen nichts
auszumachen, solange sie Recht behalten. Wire da nicht die Tatsache, dass es in der Gesellschaft
viel mehr Theosophen gibt, die mehr an der Arbeit als an Klatsch und Verleumdung interessiert
sind, hitte viel Schaden angerichtet werden konnen; so wie es ist, sind die meisten Menschen dieser
Angriffe sehr miide und wollen jetzt nur noch in Ruhe gelassen werden, damit sie etwas

Gutes leisten konnen.

Einige ibermdBig gewissenhafte Sekretdre glauben, sie seien moralisch verpflichtet, den
Mitgliedern ihrer Zweigstelle, jedes anstdfige Rundschreiben und Dokument weiterzugeben, das
thnen ausgehéndigt oder zugesandt wird. Der Sekretér ist nicht verpflichtet, so etwas zu tun, es sei
denn, er wird von seiner Zweigstelle ausdriicklich dazu aufgefordert. Er ist offiziell dazu bestimmit,
die Unterlagen seiner Zweigstelle zu fiithren, als deren Schriftfiihrer zu fungieren und ansonsten
offizielle Geschifte fiir sie und gemdf den Anweisungen zu erledigen. Er muss offizielle
Dokumente vom Hauptsitz der Gesellschaft, der seine Zweigstelle angehort, verteilen, aber die
Verteilung von stérenden und anderen Dokumenten von Au3enstehenden, gehort ebenso wenig zu
seinen Aufgaben, wie die Verteilung oder das Vorlesen jeder Werbung fiir Patentmedizin oder jedes
gefdlschten astrologischen Rundschreibens, das ihm als Sekretir zugesandt wird, bei den Sitzungen
der Zweigstelle.

Die HAWAII LODGE in Honolulu hilt weiterhin regelmafige wochentliche Treffen ab und hat
»Modern Theosophy” und die theosophischen Handbiicher gelesen. Die Rdume sind jeden
Sonntagnachmittag fiir die Nutzung der Bibliothek gedffnet, die sehr umfangreich ist. Am Tag des
Weillen Lotus wurden die Rdume der Zweigstelle von den weiblichen Mitgliedern der Zweigstellen
Hawaii und Aloha wunderschon dekoriert, und ein Foto der Dekoration wurde an die Zentrale hier
geschickt. Das Fotowurde gerahmt und hdngt im Raum der Zentrale. Gesang und
Instrumentalmusik wurden von Mitgliedern beider Zweigstellen dargeboten, und es war ein grof3es
Publikum anwesend. Das Interesse an Theosophie in Honolulu ist hauptsidchlich auf die Arbeit von
Frau Mercie M. Thirds zuriickzufiihren, die die Inseln im September und Oktober 1894 besuchte.
Im Folgenden finden Sie eine Kopie eines Schreibens des Exekutivkomitees, das auf der
bevorstehenden Europdischen Tagung am 4. Juli verlesen werden soll.

Von der Theosophischen Gesellschaft in Amerika, an die europdischen Theosophen,
die als ,,Européische Sektion der Theosophischen Gesellschaft” zu einer
Versammlung zusammengekommen sind.

BRUDER UND SCHWESTERN: Wir senden euch unsere briiderlichen Griie und unsere volle
Sympathie fiir alle Werke, die ihr aufrichtig zum Wohle der Menschheit zu vollbringen sucht.
Obwohl wir durch eine sehr groe Entfernung von euch getrennt sind, sind wir dennoch sicher, dass
thr und wir, ebenso wie alle anderen Gemeinschaften von Menschen, die die Bruderschaft lieben,
Teile dieses grofBen Ganzen sind, das als theosophische Bewegung bezeichnet wird, die weit zuriick
in der Nacht der Zeit begann und seitdem viele verschiedene Viélker, Orte und Umgebungen
durchlaufen hat.



Dieses groflartige Werk hingt nicht von Formen, Zeremonien, bestimmten Personen oder festen
Organisationen ab — ,,Seine Einheit in der ganzen Welt besteht nicht in der Existenz und dem
Wirken einer einzigen Organisation, sondern hiingt von der Ahnlichkeit der Arbeit und den
Bestrebungen derjenigen in der Welt ab, die dafiir arbeiten.” Daher miissen sich die Organisationen
der Theosophen je nach Ort, Zeit, Erfordernissen und Menschen unterscheiden und veréndern. Zu
behaupten, dass eine einzige Organisation flir die ganze Welt der einzige Weg sei, wire eine
kindische Vorstellung und stiinde nicht im Einklang mit der Erfahrung oder den Naturgesetzen.

In Anerkennung des Vorstehenden haben wir, die wir einst die Organisation namens Amerikanische
Sektion der T.S. waren, beschlossen, unsere Organisation oder lediglich die duere Form der
Leitung und Verwaltung vollig frei und unabhéngig von allen anderen zu gestalten, aber unsere
theosophischen Ideale, Bestrebungen, Ziele und Absichten beizubehalten und weiterhin Teil der
theosophischen Bewegung zu sein. Diese Verdnderung war unvermeidlich und wird vielleicht bald
auch von Thnen und anderen vorgenommen werden. Sie wurde und wird sozusagen von der Natur
selbst unter dem Einfluss des unauthaltsamen Gesetzes der menschlichen Entwicklung und des
Fortschritts erzwungen.

Aber obwohl wir diese Anderung schon vor vielen Jahren als eine unvermeidliche und logische
Entwicklung vorgenommen hitten, miissen wir zugeben, dass sie durch das, was wir als Streit,
Verbitterung und Wut in anderen Bereichen der theosophischen Welt betrachteten, beschleunigt
wurde, was uns daran hinderte unsere beste Arbeit in dem Bereich zu leisten, der uns durch Karma
zugewiesen wurde. Um uns schneller von diesen Hindernissen zu befreien, haben wir die Anderung
in diesem Jahr vorgenommen und nicht in einem spédteren Jahr. Es handelt sich also lediglich um
eine Frage der Verwaltung und hat nichts mit theosophischer Propaganda oder Ethik zu tun, auf3er
dass es uns ermdglichen wird, mehr und bessere Arbeit zu leisten.

Deshalb kommen wir als Mitstudenten und Mitarbeiter auf dem Gebiet der theosophischen
Bemiihungen zu Thnen und reichen Thnen die Hand der Gemeinschaft, um erneut die vollstindige
Einheit aller theosophischen Mitarbeiter in allen Teilen der Welt zu bekunden.

Das konnen und werden Sie sicherlich nicht aus hitzigen, vorschnell gefassten Ratschldgen oder
aufgrund von Personlichkeiten, denen sich jemand hingibt, oder aus irgendeinem Grund ablehnen.
Das Angebot abzulehnen wiirde bedeuten, dass Sie das Prinzip der Universellen Bruderschaft
ablehnen und fiir nichtig erklaren, auf dem allein alle wahre theosophische Arbeit basiert. Und wir
konnten uns diesen Uberlegungen nicht hingeben und diesen Grund nicht vorbringen, wenn wir
nicht wiissten, dass bestimmte einflussreiche und prominente Personen in Thren Reihen voreilig ihre
Freude dariiber zum Ausdruck gebracht haben, dass unser oben erwéhnter Regierungswechsel sie
von fast allen der Tausenden von ernsthaften, fleiigen und enthusiastischen Mitarbeitern unserer
amerikanischen Gruppe theosophischer Gesellschaften befreit hat. Diese uniiberlegte und
untheosophische Haltung kénnen wir nicht der Gesamtheit oder einer Mehrheit Threr Mitarbeiter
zuschreiben. Lassen Sie uns also gemeinsam voranschreiten in dem gro3en Werk der wahren
theosophischen Bewegung, die von Arbeitsorganisationen unterstiitzt wird, aber {iber allen steht.
Gemeinsam konnen wir mehr und bessere Wege finden, um das Licht der Wahrheit {iber die ganze
Erde zu verbreiten. Indem wir uns gegenseitig unterstiitzen und ermutigen, konnen wir lernen, wie
wir die Theosophie in die Praxis umsetzen kdnnen, um sie anderen durch unser Beispiel zu
vermitteln und zu stdrken. Dann werden wir alle Mitglieder jener Universellen Loge Freier und
Unabhingiger Theosophen sein, die alle Freunde der Menschheit umfasst. Zu all dem bitten wir um
Ihre oftizielle Antwort fiir unsere genaueren und sichereren Informationen und damit diese und IThre
positive Antwort als Beweis und Denkmal zwischen uns bleiben.

Mit briiderlichen Grii3en,

(Unterzeichnet) WILLIAM Q. JUDE, Prdsident.

Mitglieder des Executiv Komitee
(Unterzeichnet)

- ELLIOTT B. PAGE,

-A. P. BUCHMAN,



- C. A. GRISCOM, JR.,

-H. T PATTERSON,

- JEROME A. ANDERSON,
- FRANK I. BLODGETT,

THEOSOPHISCHE VORTRAGSREFERENTEN.

NICHT ALLE ZWEIGSTELLEN sind sich des Wertes 6ffentlicher Vortrage bereits voll bewusst.
Eines der Ziele der Zweigstellentreffen und -diskussionen ist es, die Mitglieder darin zu schulen,
logisch zu denken und sich intelligent {iber Theosophie zu duB3ern, um so zur Verbreitung ihrer
Prinzipien beizutragen. Eine Zweigstelle sollte danach streben, ein Zentrum zu werden, um das
herum weitere Zentren entstehen kdnnen. Jede lokale T.S. ist ein wesentlicher Bestandteil der
Bewegung; sie sollte dies anerkennen und vorantreiben, indem sie in alle Stadte und Orte in ihrer
Umgebung und Néhe vordringt. Mitglieder, die vor Publikum sprechen konnen, sind fiir diese
Arbeit von unschétzbarem Wert, denn in der heutigen Zeit nehmen die Menschen Ideen leichter
durch gesprochene Worte, als durch geschriebene auf.

Tatséchlich wéchst das Interesse an 6ffentlichen Vortrdgen von Tag zu Tag. Diejenigen, die iiber
irgendwelche Vortragstalente verfiigen, sollten daher nicht zogern, diese weiterzuentwickeln; und in
diesem Punkt kann man sagen, dass fast jeder, wenn er es versucht, diese Féhigkeit bis zu einem
gewissen Grad entwickeln kann, denn das Sprechen ist fiir den Menschen etwas Natiirliches.
Theosophische Vortriage sollten so weit wie moglich immer kostenlos sein. In vielen Fillen konnten
jedoch Spenden gesammelt und damit die Kosten gedeckt werden.

HINWEISE.

Kiinftig wird das FORUM so regelmifig wie moglich am 15. jedes Monats herausgegeben.
Schwierige Fragen oder Fragen von allgemeinem Interesse, die in den Zweigstellen diskutiert und
nicht zufriedenstellend beantwortet wurden, sollten an das FORUM geschickt werden.

Die Zweigstellenleiter werden gebeten, dafiir zu sorgen, dass die Listen der Mitglieder, deren
Diplome sie gemil3 der neuen Verfassung als giiltig bestdtigt haben, an die Zentrale geschickt
werden.

Jedes Mitglied, das Zweifel hinsichtlich der tatsdchlichen Bedeutung, Absicht und Tragweite der
Konferenz in Boston am 28. April hat, sollte seine Fragen an das FORUM senden, damit diese
Punkte fiir alle vollstdndig geklart werden kdnnen.

Die Antwort von William Q. Judge auf die gegen ihn erhobenen Vorwiirfe wurde an alle Mitglieder
in Amerika verschickt. Mitglieder, die zusétzliche Exemplare benotigen, um sie an interessierte
Freunde weiterzugeben, konnen diese erhalten, indem sie Briefmarken zur Deckung der
Portokosten an das Biiro schicken.

Die Lotus Circle Songs and Music, die im letzten Monat im FORUM erwéhnt wurden, sollten
beim Path Office, 144 Madison Avenue, und nicht bei der League oder dem Lotus Circle



Superintendent angefordert werden. Die Musik wurde von A. Tregina vom Washington Circle
arrangiert und mit erheblichem Aufwand ver6ffentlicht.

Der Bericht liber die Tagung in Boston im vergangenen April ist derzeit im Druck und jedes
Mitglied in Amerika wird innerhalb weniger Tage ein Exemplar in den Hinden halten.

Da es sich um einen wortgetreuen Bericht aller Reden und Antrége handelt, die auf dem Kongress
gemacht wurden, wird von jedem Mitglied erwartet, dass es sein Exemplar sorgféltig durchliest, um
sich mit den Vor- und Nachteilen der Beschliisse, die auf dieser bislang wichtigsten Versammlung
von Theosophen in einem Land gefasst wurden.



