THE. THEOSOPHICAL. FORUM.

NEUE SERIE: NR. I-MALI, 1895

HERAUSGEGEBEN AUF ANWEISUNG UND UNTER DER BEFUGNIS
DER THEOSOPHISCHEN GESELLSCHAFT IN AMERIKA.

Zur kostenlosen Verteilung an Mitglieder. Die Theosophische Gesellschaft iibernimmt keine
Verantwortung fiir die hierin enthaltenen Aussagen.

Herausgegeben von der Theosophischen Gesellschaft in Amerika, 144 Madison Avenue, New
York City.

WILLIAM Q. JUDGE, Prdsident.

Jedes Mitglied kann Fragen, Antworten auf Fragen, Meinungen und Anmerkungen zu
theosophischen Themen einsenden. Bei Bedarf werden die verschiedenen Mitteilungen vom
Herausgeber zusammengefasst. Die Mitglieder sollten darauf achten, nur auf einer Seite des Papiers
zu schreiben und schwarze Tinte zu verwenden.

Alle Mitteilungen sind an den Herausgeber, Theosophical FORUM, U4 Madison Avenue, New York
City, zu richten. Eingetragen als Postsendung zweiter Klasse beim New York Post Office. Erscheint
monatlich.

Mit der Ausgabe dieses Monats beginnt fiir das FORUM ein neues Leben und eine neue Ara. Der
bisherige Herausgeber ist aus der Gesellschaft ausgeschieden und hat keine Verbindung mehr zu
dieser Zeitschrift; von nun an wird sie vom Biiro des Prisidenten und unter seiner Leitung
herausgegeben. Alle Studenten sind eingeladen, Antworten oder Fragen zu theosophischen Themen
einzusenden.

Das FORUM wird kiinftig direkt an jedes Mitglied verschickt, und alle werden gebeten, es
aufmerksam zu lesen, damit Vorschldge gemacht werden kénnen, die dazu beitragen, es fiir die
Mitglieder und vielleicht sogar fiir die Zweigstellen wertvoller zu machen. Es wird in gewisser
Weise, wenn auch noch nicht offiziell, das Organ der Gesellschaft fiir Mitteilungen, Anderungen,
Nachrichten und andere Angelegenheiten sein.

Es werden einige Anderungen zu beobachten sein. Die Form unterscheidet sich von der alten; es
wird eine Abteilung geben, die aus zwei Seiten besteht und vier Themen fiir den Monatslehrplan fiir
alle Zweigstellen enthélt, die sie nutzen mochten. Eine Nachrichtenseite wird hinzugefiigt, wenn
geniigend Material vorhanden ist, um den Platz zu fiillen.

Die redaktionelle Bearbeitung der Themen durch W.Q.J., C. F. W. und anderen, die dhnliche
Ansichten vertreten, wird sich ebenfalls von der Vergangenheit unterscheiden; und diesbeziiglich
kann nun festgestellt werden, dass, wenn die Behandlung mehrerer Themen im Widerspruch zu dem
zu stehen scheint, was in der alten Reihe gesagt wurde, dieser Widerspruch auf eine derzeit



eindeutigere und strengere Anwendung theosophischer Theorien zuriickzufiihren ist - der
vorliegenden Fragen und nicht die mechanische und engstirnige Sichtweise, die frither vorherrschte.
Es wird insbesondere darum gebeten, dass bei jeder Behauptung, dass dies oder jenes eine Lehre sei
oder ,,in der theosophischen Literatur so steht* und Ahnlichem, der Autor, der Artikel, der Band und
die Seite angegeben werden. Diese selbstverstdndliche Regel wird sténdig libersehen.

WILLIAM Q. JUDGE, Prdsident.

FRAGEN UND ANTWORTEN.

FRAGE 1.
Wenn wir die Wahrheit der theosophischen Lehren iiber die innere Beschaffenheit des Menschen
und sein Schicksal nach dem Tod anerkennen, wie wiirde dann das Forum zur Todesstrafe stehen?

W. Q. Judge: Meiner Ansicht nach ist die Todesstrafe, sowohl nutzlos als auch schédlich. Sie ist
eine ebenso groBe Ungerechtigkeit gegeniiber der Welt der Wesen, die nicht hingerichtet werden,
wie gegeniiber demjenigen, der so gewaltsam aus dem Leben gerissen wird. Frither wurden in
England Menschen wegen des Diebstahls eines Zehn-Penny-Nails oder eines Laibs Brot getotet,
aber Diebe und Diebstidhle wurden dadurch nicht weniger. Murder haben nicht abgenommen. In den
landlichen Gegenden sind Hinrichtungen ein Mittel, um die Menschen zu brutalisieren, die eine
Hinrichtung zum Anlass fiir ein Fest nehmen, um zuzusehen, wie ein Mensch rechtmifig getotet
wird. Aber theosophisch gesehen ist es noch viel schlimmer. Die Tatsache, dass die plotzliche
Totung rechtmafBig ist, dndert nichts an den Naturgesetzen. Der Mann wird plotzlich von seinem
Korper getrennt und ist, genau wie ein Selbstmorder, dazu verdammt, ein ,,Gespenst” zu sein. Was
den Korper betrifft, ist er tot, aber astral ist er lebendig. Schlimmer noch als ein Selbstmorder ist er
von Hass und Rachegefiihlen erfiillt, die er an jemandem ausleben muss. Zunéchst kann er nicht
viel ausrichten, aber bald findet er heraus, dass es auf der Erde sensible Menschen gibt, die von
seinen bosartigen und wiitenden Leidenschaften erfiillt werden konnen. Diese armen Seelen werden
dann dazu beeinflusst, Verbrechen zu begehen, da sie mental — von den inneren Ebenen — mit den
Ideen und Leidenschaften des Verbrechers erfiillt sind, werden sie schlieBlich dazu bewegt, das zu
tun, womit ihr Geist erfiillt ist. Der hingerichtete Verbrecher muss nicht wissen, was vor sich geht,
denn seine rasenden Leidenschaften, die vom Henker unberiihrt bleiben, erregen und beeinflussen
von selbst jeden, der dafiir empféanglich ist. Deshalb werden viele Verbrechen plétzlich von
schwachen Personen begangen, die von einer dulleren Kraft mitgerissen zu sein scheinen. Es scheint
kaum moglich, dass jemand an theosophische und okkulte Lehren glauben und gleichzeitig

die Todesstrafe befiirworten kann.

Dr. J. D. Buck — Ich glaube nicht, dass das Toten eines Menschen unter irgendwelchen Umstéinden
gerechtfertigt ist, sei es durch einen Menschen oder durch den Staat. Die Christen haben die Zehn
Gebote in diesem Punkt missverstanden. Die Gebot lautet: ,,Du sollst nicht téten”. Es gibt keine
Ausnahme fiir den Staat, oder im Falle von Tieren, fiir irgend jemanden. Wiére diese klare
Anweisung, wie am Anfang, klar definiert geblieben und befolgt worden, wiiren unzihlige Ubel, die
in dieser Zivilisation entstanden sind, unmdglich gewesen. Was die Frage selbst betrifft, so behaupte
ich, dass die Tétung von Verbrechern unter der Leitung des Gesetzes, ein unvermildertes Ubel ist.
Es wurde nie nachgewiesen, dass sie Verbrechen verhindert, im Gegenteil, wie friiher festgestellt
wurde, war sie einer der gro3ten Forderer von Verbrechen in jeder Form und brutalisierte die
Menschen in vielerlei Hinsicht. Aus der Erkenntnis dieser Tatsache heraus wurden Hinrichtungen in
den letzten Jahren, an so vielen Orten meist privat und nur von ausgewdhlten Personen mitverfolgt.
Die Veroffentlichung aller Details der Hinrichtung in der 6ffentlichen Presse hat die 6ffentlichen



Vorfiihrungen ersetzt, sodass die Einwéinde gegen die letztere Methode zwar abgeschwicht, aber
nicht beseitigt wurden. Aufgrund eines moglichen Nutzens fiir den Verbrecher selbst kann kein
Argument vorgebracht werden. Wenn die Hinrichtung ihn vorerst von weiteren Verbrechen abhilt,
verhindert sie auch jede Besserung seinerseits. Die Todesstrafe ist liber alle Fragen der
ZweckmaéBigkeit hinaus, aus rein theosophischen Griinden, noch weiter zu beanstanden. Die
Vorstellung, dass die Karriere des Verbrechers als Einfluss auf die Gesellschaft, durch die

Totung seines Korpers beendet wird, ist der groBtmdgliche Irrtum. Wenn er mit seinen entflammten
Leidenschaften aus seinem Korper entfernt wird, wird sein Einfluss zum Bdsen, statt verringert
sogar noch verstérkt. Alle sensiblen Menschen, Kinder und diejenigen mit schwachem Willen und
ungeformtem Charakter sind empféanglich fiir seinen Einfluss, der subtiler und weitreichender ist als
zuvor. So wie die Luft den Raum durchdringt, so durchdringt das aktive, ungetotete personliche
Selbst des hingerichteten Morders die Astralwelt, die uns alle durchdringt; es breitet sich durch den
subtilen universellen Ather iiber die ganze Erde aus und kann somit jeden Menschen beeinflussen
und infizieren, der nicht durch Tugend und einen ausgeglichenen Charakter geschiitzt ist.

FRAGE 2.

Gemdf der theosophischen Lehre ist die Intuition, der sechste Sinn des Menschen. Kann sie
kultiviert werden, und wenn ja, wie? Wenn es sich um einen Sinn, wie das Horen, Sehen und
Riechen handelt, warum kann er dann nicht wie diese trainiert werden?

Katharine Hillard: Sie ist kein Sinn, wie das Horen, usw., denn das sind physische Sinne, die iiber
unsere physischen Organe wirken. Die Intuition als sechster Sinn, hat mit einer anderen Ebene als
der physischen zu tun. Aber sie kann kultiviert werden, und ich kenne keine vollkommenere
Definition der Mittel dazu, als den Vers aus der Bhagavad-Gita.

Gita: ,,Suche diese Weisheit durch Dienst, durch intensives Suchen, durch Fragen und durch Demut;
die Weisen, die die Wahrheit sehen, werden sie dir mitteilen, und wenn du dies weil3t, wirst du nie
wieder in Irrtum verfallen® (Kap. 1IV).

W. Q. Judge.- Ich weil3 nicht, ob es ,,gemal der theosophischen Lehre so ist, dass Intuition, der
sechste Sinn ist”. Es wire gut, wenn Sie das Kapitel, oder den Artikel zitieren konnten, in dem diese
Aussage gemacht wird. Die Frage des sechsten Sinnes, ist bislang spekulativ, es ist noch nichts
entschieden. Wie die vierte Dimension ist auch sie mit Zweifeln behaftet. Daher sollte nicht davon
ausgegangen werden, dass die Behauptung in der Frage richtig ist. Viele Menschen sind der
Meinung, dass Intuition nicht der sechste Sinn ist, da es durchaus sein kann, dass eine Art sehr
schneller Schlussfolgerungen in intuitive Handlungen einflief3t und diese so schnell zu einem
Ergebnis fiihrt, dass sie ohne Schlussfolgerungen, als Mittel zur Erlangung des Ergebnisses, zu
erscheinen, scheinen. Ich personlich glaube nicht, dass Intuition der sechste Sinn, oder {iberhaupt
ein Sinn ist. Aber was auch immer Intuition ist, sie kann nur durch die richtige mentale
Ausgeglichenheit, die richtige Philosophie und die richtige Ethik kultiviert werden; und indem man
der Intuition Raum oder Gelegenheit gibt, so dass wir durch viele Fehler schlieBlich zu einem
Wissen dariiber gelangen, wie man sie nutzt.

Claude Falls Wright. — Der ,,sechste Sinn” ist ein Begriff, der in der theosophischen Philosophie
locker verwendet wird, und obwohl er manchmal speziell auf die latenten, aber unentwickelten
hellseherischen Féahigkeiten des Menschen angewendet wird, wird er im Allgemeinen fiir alle Sinne,
Prinzipien und Krifte verwendet, die noch schlummern, seien sie physischer, psychischer oder
spiritueller Natur.

Es gibt einen sechsten und sogar einen siebten physischen Sinn, und diese waren in vergangenen
Manvantaras und Kalpas aktiv; sogar unter uns, ist heute das Sprichwort ,,jemanden aus seinen
sieben Sinnen bringen”, geldufig. Sie kdnnen jetzt entwickelt werden, aber in diesem Zeitalter
normalerweise nur auf Kosten anderer Fihigkeiten und Sinne, denn sie gehdren nicht zum



gegenwirtigen Zyklus. Ebenso miissen das sechste und siebte Prinzip des Menschen, die der
Theosophie und der alten stlichen Philosophie bekannt sind, aktiv erweckt werden, bevor seine
Vollkommenbheit erreicht werden kann. Das Bestreben der gegenwirtigen theosophischen
Bewegung besteht hauptsidchlich darin, die latenten hoheren Geistes-Sinne und die Phasen der
Intuition und der psychischen Kriéfte, die heute allgemein unter dem Begriff ,,sechster Sinn”
bekannt sind, zu wecken.

Dr. J. D. Buck. — Intuition ist kein Sinn und kann daher nicht als ,,sechster Sinn‘“ bezeichnet
werden. Es handelt sich iiberhaupt nicht um einen Sinn, sondern um einen Konsens. Alle
sogenannten Sinne sind Entwicklungen aus, oder Differenzierungen des ,,Ein-Sinn-Bewusstseins*
(,, Wahrnehmung, die auf sich selbst reflektiert®). Die Sinne sind spezielle Kanéle, um
Wahrnehmungen in analytischer Form aus der Aulenwelt an das zentrale Bewusstsein zu
iibermitteln, wie Licht, Ton, Farbe, Beriihrung und Geschmack. Die Intuition nimmt die Ergebnisse
all dieser aufgezeichneten Erfahrungen wahr und erkennt so die Beziehung dieser Ergebnisse zum
Ego, in Vergangenheit und Gegenwart und sagt auch die Zukunft voraus. Die Intuition ist wie ein
Suchscheinwerfer, der den gesamten Horizont der menschlichen Erfahrung abtastet und dann
unterscheidet und leitet. Mit den Sinnen nehmen wir wahr, mit der Intuition erkennen und
unterscheiden wir.

FRAGE 3
Was genau ist unter ,,Seele” in der theosophischen Literatur zu verstehen? Wir sprechen von der
,,Seele des Menschen”, der ,,Seele der Welt”, der ,,Seele der Dinge”.

E. M. Daniel. — Der Fragesteller wird in der theosophischen Literatur noch mehr ,,Seelen” finden,
als die oben aufgefiihrten, wie die ,,geistige Seele”, die ,,menschliche Seele”, die ,tierische Seele”
usw. Man wird dann feststellen, dass das Wort ,,Seele” ein iibergeordneter Begriff ist, der sich auf
das spezialisierte Bewusstsein bezieht, wihrend die Vorsilben ,,menschlich”, ,.tierisch” usw., den
erreichten Grad oder die erreichte Ebene definieren.

W. Q. Judge. -Die theosophische Literatur hat noch keine genaue Bedeutung fiir ,,Seele” gefunden
und kann dies auch nicht, solange die englische Sprache nicht so verdndert wurde, dass die
derzeitige Verwirrung zwischen Begriffen wie ,,Seele” und ,,Geist” und deren Verwendung beseitigt
ist. Solange wir tatsdchlich nur zwei Begriffe haben, Seele und Geist, um so viele Wesen, Arten von
Wesen und Krifte zu bezeichnen, wie diese verwendet werden, wird es Verwirrung geben.

Dr. J. D. Buck — Die Bedeutung des Wortes ,,Seele” in der theosophischen Literatur ist vielleicht
weniger verwirrend, als in vielen anderen Schriften, dennoch ist sie auch hier nicht immer
offensichtlich oder klar definiert. Ich halte es fiir sinnvoll, sich auf die Definition im Glossar zu
einigen, ndmlich: ,,das Lebensprinzip”; ,,der Atem des Lebens”; das Menschen und alle Tiere mit
der Uberseele teilen oder von ihr ableiten. In diesem Sinne ist Seele nicht spezifisch, sondern
generisch, wie die Worter ,,Leben”, ,,Bewusstsein” usw..

Wenn wir uns jedoch mit der Beschaffenheit des Menschen befassen, die Elemente seines
zusammengesetzten Wesens klassifizieren und die Begriffe , tierische Seele”, ,,menschliche Seele”,
,Zottliche Seele und dergleichen verwenden, sprechen wir von diesem ,,Lebensprinzip* oder
,Lebensatem*, wie er sich in konkreter Form manifestiert und eine Reihe von Eigenschaften auf der
einen oder anderen Ebene des Seins aufweist, wie der tierischen, der menschlichen und der
gottlichen. Zum Beispiel: Die , tierische Seele* im Menschen wiirde das Lebensprinzip oder den
Lebensatem bedeuten, der sich in der menschlichen Form auf der tierischen Ebene manifestiert. Die
,menschliche Seele* wiirde das Lebensprinzip bedeuten, das sich in der menschlichen Form auf der
menschlichen (humanen) Ebene manifestiert. Die ,,g6ttliche Seele” — der Lebensatem oder das
Lebensprinzip in der menschlichen Form, das sich auf der gottlichen Ebene manifestiert. Dies ist



nicht nur vollig konsistent und frei von Unklarheiten, sondern auch philosophisch und steht im
Einklang mit der allgemeinen Lehre vom einen Leben — Alaya —, wie sie in der Geheimlehre gelehrt
wird. Ich denke, dass gerade weil diese grundlegende Lehre verwirrend ist und aus den Augen
verloren wird, so viel Verwirrung herrscht.

FRAGE 4-

Wenn es wahr ist, dass man, um die Wahrheit der von der Theosophie vertretenen Lehren zu
erkennen, viele Leben bendtigt, nachdem man den Pfad eingeschlagen hat, wie und wo soll ich
dann diesen Pfad finden und erkennen, wenn ich ihn gefunden habe?

W. Q. Judge: Betrachten Sie diese Angelegenheit nicht so, als wéren Sie noch nie auf diesem Weg
gewesen. In jedem Fall, in dem ein Suchender diese Frage stellt, sei es mental oder gegeniiber einer
anderen Person, ist es mehr als wahrscheinlich, dass er diesen Weg bereits in einem anderen Leben
beschritten hat. Einige sind der Ansicht, dass alle Theosophen bisher auf diesem Weg waren. Jedes
Leben ist ein Schritt auf dem Weg, und selbst wenn wir viele und grof3e Fehler machen, konnen wir
dennoch auf dem Weg sein. Man sollte nicht besorgt sein, ob man auf dem Weg ist, weil man sich
stindig an bestimmte Regeln oder Vorschriften beziiglich eines Weges hélt. Diese Besorgnis ist
mechanisch. Die Natur und der Weg wahrer Weisheit sind nicht mechanisch, sondern fiir jede Seele
gibt es einen Weg und Mittel, die nur ihr und niemand anderem angemessen sind. Durch das
Befolgen dieser mechanischen Wege werden Fehler gemacht. Zum Beispiel wird jemand Vegetarier
aus dem geheimen Wunsch heraus, dadurch der Astralwelt ndher zu kommen, und nicht, weil es als
Siinde angesehen wird, Leben zu nehmen. Die Regel wird nicht verletzt. Man nimmt grof3e
Unannehmlichkeiten in Kauf und gibt sich viel Beobachtung hin, um die Regel einzuhalten, und
widmet ihr viel Aufmerksamkeit und Energie, die man anderen Pflichten entzieht. All dies ist ein
Fehler, denn das Himmelreich wird nicht durch den Verzehr von Fleisch oder durch den Verzicht
darauf gewonnen. Dieser Fehler ist auf den zu groen Wunsch zuriickzufiihren, sicher zu sein, dass
man auf dem Weg ist. Aber es ist nicht notwendig, dass man weil3, dass man auf dem Weg ist.
Wenn man seine beste Vernunft, seine beste Intuition und seine besten Anstrengungen einsetzt, um
seine Pflicht zu finden und sie zu erfiillen, dann kann man sicher sein, dass der Weg da ist, ohne
anzuhalten, um danach zu suchen. Und der Weg fiir eine Person kann das Transportieren von
Paketen sein, wihrend er fiir eine andere Person in tiefem Studium oder Kontemplation liegen kann.
Dazu sagt die Bhagavad Gita, dass die Pflicht eines anderen, voller Gefahren ist und es besser ist,
bei der Erfiillung der eigenen Pflicht zu sterben, als die Pflicht eines anderen auf wunderbare Weise
zu erfiillen.

Claude Falls Wright. — Der ,,Weg”, von dem hier die Rede ist, ist kein physischer Weg und auch
kein mentaler, sondern die Art und Weise der bewussten, durch die sich die niedere, leidende Seele
oder Manas mit ihrer spirituellen Hélfte oder ihrem Alter Ego vereint. In der alten hinduistischen
Philosophie wird sie ,,Antaskarana” genannt. Es ist der Weg oder die Methode, durch die jede Seele,
die in den Maschen von Kama oder den tierischen Leidenschaften und menschlichen und
physischen Begierden gefangen ist, Frieden findet. Okkultismus ist das Studium der Lebensgesetze,
die die sieben Prinzipien des Menschen und der Natur regieren, und durch ihn gelangt der Schiiler
zu einem Verstindnis seiner Position im Universum und jener Tendenzen, psychischer und anderer
Art, die ihn daran hindern, vollkommenes Wissen, Meisterschaft und Freiheit zu erlangen. Diese
Tendenzen und Verdanderungen des Geistes werden schon frith im Kampf beobachtet, aber erst spét
im Kampf werden ihre tatsdchlichen Wurzeln aufgedeckt. In ihrer Gesamtheit sind diese Wurzeln
Selbstsucht. Man kann immer sicher sein, dass man auf dem Weg ist, wenn man mit seinem
niederen Selbst kimpft; und jede iiberwundene egoistische und personliche Tendenz ist ein Schritt
auf diesem Weg. Denn um Kama, das Verlangen, wirklich zu besiegen, muss das Licht und die
Inspiration von Buddhi oder dem spirituellen Willen auf die Seele einwirken.

Aus diesem Grund wurde gesagt, dass man die Wahrheit nicht begreifen kann, wenn man nicht viel



gelitten und alle Hoffnung hinter sich gelassen hat (d. h. fiir den eigenen personlichen Fortschritt
und Gewinn). Der verherrlichte Eingeweihte entsteht aus dem ,,Leidenden®. Ein einfaches Beispiel
dafiir findet sich in der alltdglichen Erfahrung, dass die Erfiillung der Seele aus Opferbereitschaft
entsteht. Wenn man in den Besitz von etwas gelangt, das man sich lange gewiinscht hat, ist man von
einer Befriedigung erfiillt, die voriibergehend alles andere in den Hintergrund driangt; aber dass es
sich dabei um eine falsche, triigerische und psychische Befriedigung handelt, kann man leicht
feststellen, indem man den Preis an jemand anderen weitergibt, damit auch dieser sich daran
erfreuen kann. Die frithere psychische Befriedigung wird dann gegen einen spirituellen Frieden
eingetauscht, der dadurch entsteht, dass man sich selbst iiberwunden und etwas zum Wohle eines
anderen getan hat. Dies ist ein Schritt auf dem Weg.

Aber ihm gehen Minuten oder Jahre der Kreuzigung voraus. Jesus sagte unter dem Einfluss des
Christos: ,,Ich, Christos, bin der Weg, die Wahrheit und das Leben®, was bedeutet, dass der wahre
Weg zur Freiheit liber das Hohere Selbst fiihrt. Doch es gibt so viele Moglichkeiten der Tduschung
dartiber, was der Weg ist, und den Menschen davon abzubringen, dass alle Seher davon gesprochen
haben, dass es der schwierigste Aufstieg und Weg sei. In den Upanishaden heif3t es, es sei so schwer
darauf zu gehen, wie auf einer Rasierklinge; Mohammed spricht von einer ,,Haare Briicke,,, die
Gnostiker nannten ihn den ,,schmalen Weg*“. Aber dass er begangen werden kann und die Seele
sicher ans andere Ufer zuriickkehrt, ist allen Schiilern bewusst. Und die Geschichte der okkulten
Bruderschaften hat uns immer wieder Beispiele geliefert, Zeitalter fiir Zeitalter, von Menschen die
auf diese Weise die Verwandtschaft mit den “ S6hnen des Lichts" erfahren durften.

FRAGE 5-

Was ist mit der Aussage gemeint, dass bei einer Reinkarnation keine Erinnerung an die
gewohnlichen Ereignisse im Leben vorhanden sein kann, es sei denn, diese wurden alle als
Opfergabe an das hohere unsterbliche Prinzip in uns dargebracht? In welcher Hinsicht kénnen sie
als Opfergabe angesehen werden?

W. T. Hanson — (1) Betrachten Sie fiir den vorliegenden Zweck Handlungen, als aus, zwei Quellen
stammend — der personlichen und der individuellen — und beriicksichtigen Sie dabei auch die
offensichtliche Tatsache, dass eine Person sich nicht daran erinnern kann, etwas getan zu haben,
was sie nicht getan hat. Das personliche Selbst ist fiir seine bewusste Existenz von dem
personlichen Gehirn abhéngig, in dem es entsteht — nicht unbedingt einem physischen Gehirn,
sondern einem, das in seiner Natur personlich ist, unabhidngig von seiner Beschaffenheit. Daraus
wird deutlich, dass das Bewusstsein des Selbst mit einer solchen Grundlage keine Existenz an sich
hat und dass seine Kontinuitdt unterbrochen werden muss, wenn das Gehirn, von dem es abhéngig
ist, zerstort wird. Daher sind Handlungen, die ihren Ursprung im personlichen Selbstbewusstsein
haben — all die gewohnlichen Ereignisse des Lebens, die um des personlichen Selbst willen getan
werden — nur bewusst mit dem niederen Selbst verbunden, das die Handlung ausfiihrt und aufhort
zu existieren, wenn das personliche Gehirn aufgelost wird; folglich gibt es nichts, was in die
zukiinftige Inkarnation iibergeht, um sich an das zu erinnern, was getan wurde — kein
kontinuierlicher Faden des Selbstbewusstseins erstreckt sich zwischen den beiden, durch den die
Erfahrungen des niachsten Lebens mit denen des vorhergehenden Lebens verbunden werden
konnen. Denn man darf nicht vergessen, dass das personliche Selbst einer Inkarnation, zuvor nie
existiert hat, dass es als Handlung oder vor seinem gegenwiértigen Leben nie etwas getan hat und
natiirlich keine Erinnerung an das haben kann, was es nie erlebt hat. Wenn Handlungen jedoch ihren
Ursprung im individuellen Bewusstsein haben — dem Ungeteilten, dem Unsterblichen, von dem in
der Frage die Rede ist —, ist der Fall anders. Unter dieser Bedingung hingt das Gefiihl der
bewussten Identitit nicht von einem personlichen Gehirn ab und geht nicht verloren, wenn dieses
Gehirn verschwindet. Das niedere Selbst wird nicht als der Handelnde angesehen, sondern als
blasse und voriibergehende ,,Reflexion” des wahren Handelnden erkannt, jenes Selbst, das die
vorhergehenden Personlichkeiten hervorgebracht hat und in Zukunft weitere hervorbringen wird. In



diesem Fall wird das Selbstbewusstsein mit dem identifiziert, was ohne Unterbrechung von
Inkarnation zu Inkarnation weiterbesteht, und darin wird der Faden, das verbindende Glied
hergestellt, durch das die Erfahrungen des nichsten Lebens, mit denen des gegenwaértigen,
verbunden werden konnen und so zu Erinnerungen werden. Der Handelnde in der Gegenwart wird
dann der Handelnde in der Zukunft sein, der sich selbst kennt und sich an das erinnern kann, was er
getan hat.

(2) Indem man den Akteur selbst findet. Jeder, der innehélt, um nachzudenken, wird wissen, dass Er
nicht der Korper ist, denn dieser ist an sich ein totes Ding und wird von innen heraus bewegt. Er ist
auch nicht das, was man den Verstand nennt, noch das, was man gewohnlich fiir das Selbst hilt.
Dies sind nur Manifestationen, die authoren zu existieren, wenn sich der ,,Manifestierende”
zuriickzieht. Die Selbstanalyse wird dies zeigen. Worte sind nahezu nutzlos in Bezug auf diesen Teil
der Frage. Eine ernsthafte Bemiihung um Selbstbeobachtung ist weit mehr wert, als die
Informationen eines anderen; und wer den Versuch in gutem Glauben unternimmt, wird etwas
finden — vielleicht zunédchst nur sehr wenig —, aber dennoch etwas von dem groflen Geheimnis, das
zu weiteren Bemiihungen ermutigen und anregen wird.

Claude Falls Wright — Ich weil3 nicht, ob dies genau der Fall ist, denn viele Erinnerungen
entstehen auch aus psychischen Gewohnheiten und Wiinschen. Aber es ist wahr, dass nur jene
Handlungen in der Ewigkeit und in der Erinnerung des hoheren Egos weiterleben, die als Gehorsam
gegeniiber dem gottlichen und unsterblichen Geist aller Dinge (Brahma) ausgefiihrt werden. Alle
Handlungen werden, aus einer von zwei, Perspektiven heraus ausgefiihrt: Entweder werden sie

mit dem Wunsch getan, dem personlichen Selbst zu gefallen, oder sie werden mit der
Entschlossenheit ausgefiihrt, seine Pflicht zu erfiillen, und sind frei von personlichen Wiinschen.
Der Begriff ,,Pflicht” umfasst alle Handlungen, die das niedere Selbst als Opfer fiir seine hoheren
Prinzipien ausfiihrt. Ob beim Essen, Trinken oder Schlafen; oder bei der Ausiibung seiner Tatigkeit;
oder beim Umgang mit Freunden und Menschen; wenn man diese Dinge als seine Pflicht gegeniiber
dem Leben tut, handelt man in Ubereinstimmung mit seiner héheren spirituellen Natur. Dies ist es,
was die alte hinduistische Philosophie als ,,Hingabe oder ,,Einplinktigkeit” bezeichnet. In einer der
Upanishaden findet sich folgender Satz: ¢ « Zwei Dinge néhern sich einem Menschen bei jeder
Handlung: das Angenehme und das Gute. Der Narr wihlt das Angenehme aus Selbstsucht, der
Weise wihlt das Gute aus Verlangen nach Weisheit. Dies gilt auch fiir die kleinste Handlung. Wenn
man einen ganzen Tag lang, das tut, was man tun mochte, anstatt das, was man in jedem Moment
tun sollte, erscheint der Tag im Riickblick als verschwendet, auch wenn jede Minute gliicklich
gewesen zu sein scheint.

Ahnlich erscheint ein Tag, an dem jede Handlung als Pflicht erfiillt wurde und in jedem Moment ein
Kampf gegen das personliche Verlangen nach Vergniigen stattfand, im Riickblick zwar vielleicht in
jedem Moment ungliicklich, aber dennoch lebendig; alles, was getan wurde, hat Lebenskraft und ist
mit etwas Hoherem verbunden. Das macht ihn unsterblich. Die Bhagavad Gita bezieht sich darauf,
indem sie sagt: ,,Die Handlungen, die im Augenblick wie Nektar sind, sind auf lange Sicht wie Gift;
und die Handlungen, die im Augenblick wie Gift sind, sind auf lange Sicht wie Nektar.*

Im Osten heif3t es, dass derjenige, der im Moment des Todes den Namen Brahmas ruft, in seinen
Schof} aufgenommen wird. Abergldubische Hindus glauben heutzutage, dass dies bedeutet, dass sie
im Moment des Todes tatsdchlich den Namen rufen sollten. Aber es ist eine Metapher und bedeutet,
dass die Seele im Moment jeder Handlung die sie wéihrend ihres Lebens vollbracht hat, Revue
passieren ldsst und sie alle tiberpriift, und wenn jede Handlung mit Hingabe an die Quelle der Dinge
vollbracht wurde, dann stellt das gesamte vergangene Leben ein Opfer fiir Brahma oder den Geist
dar, und die Seele gelangt dorthin, und ihre Gedanken und Handlungen sind unsterblich.

FRAGE 6.
Muss der Schiiler in einem zukiinftigen Leben notwendigerweise alle Wiinsche ernten, die er sich
gewtinscht hat und in diesem Leben nicht erhalten hat? Ist es fiir ihn nicht moglich, wenn sein Wille



stark genug ist, selbst starke Wiinsche auszuloschen, ohne die gewiinschte Sache weiter zu erleben,
als er es vielleicht bereits getan hat? Wenn dies nicht der Fall wdre, sollten wir dann nicht
versuchen alle unsere Wiinsche zu befriedigen, anstatt sie zu unterdriicken, um Erfahrungen zu
sammeln und eine Verschiebung des Karmas zu vermeiden?

Alice L. Cleather .- Diese Reihe von Fragen scheint so kompliziert und sogar inkonsequent zu sein,
dass es nicht leicht ist, die wahre Bedeutung des Fragestellers zu entwirren. Was dahinter liegt, die
Ursache der sogenannten Wiinsche, ist eine Kraft unpersonlich und diese kann nicht ,,ausgeloscht”
werden. Der Kraft kann eine andere Richtung gegeben werden, die vom Willen des Menschen
gefarbt ist; mit anderen Worten, sie kann gereinigt, umgewandelt, auf einer anderen Ebene und fiir
andere Zwecke gehalten werden, aber sie kann nicht ,,getotet” werden. Das Objekt des Verlangens
zu erhohen, ist das einzige Geheimnis und dies kann nach und nach, Tag fiir Tag geschehen, was
den stindigen Kampf beinhaltet, der dem gewdhnlichen Menschen so zuwider ist. Deshalb nimmt
er die vom Fragesteller vorgeschlagene Idee an, dass Wiinsche durch eine starke
Willensanstrengung ,,ausgeloscht” werden konnen; und er tut dies umso bereitwilliger, als es ihm
leichter erscheint, als sich auf einen unauthorlichen Kampf einzulassen.

Claude Falls Wright.

— Die Lehre, dass man seine Wiinsche in dieser oder einer zukiinftigen Inkarnation ernten oder
erfiillen muss, ist schidlich und steht nicht im Einklang mit okkulten oder theosophischen Lehren.
Ein Wunsch, der einmal wirklich bekdmpft, beherrscht, iiberwunden und zerstort wurde, kann nie
wieder autkommen. Er ist tot, und sein Platz wird im Geist von einer der spirituellen Kréfte
eingenommen. Der Mensch, der mit seinen Wiinschen und seinen Erinnerungen und mentalen
Gewohnheiten kdmpft, ist derjenige, der sich von ihnen befreit; er schaftt keine karmischen
Tendenzen in deren Richtung, sondern genau das Gegenteil. Und wenn seine Bemiihungen von
Erfolg gekront sind, wire es toricht anzunehmen, dass dieselben Wiinsche in einer zukiinftigen
Geburt wieder auftauchen werden; denn, wenn dies der Fall wire, wiirde mit ithnen sicherlich auch
die Kraft entstehen, sie zu zerstéren. Dem Verlangen nachzugeben, um es zu erschopfen, ist die
Lehre falscher Philosophen und derer, die seine wahre Ursache nicht verstehen. Die sogenannten
Begierden sind hauptsidchlich Gewohnheiten — psychophysiologische, die in fritheren oder in der
gegenwirtigen Geburt entstanden sind und die Anstrengung desjenigen, der vorankommen will,
sollte darin bestehen nicht mehr in den mentalen Kreisldufen zu rotieren, durch die sie
aufrechterhalten werden. Wiinsche leben von der Erinnerung, der Erinnerung an frithere
Befriedigung und deshalb wird ,,Erinnerung” als Nidana oder Ursache der Wiedergeburt bezeichnet.
Die Geschichte von Lots Frau, die zuriickblickte auf den Schauplatz ihrer alten Verbindungen und
Lieben und wegen ihrer Schwiche in eine Salzsdule verwandelt wurde — alchemistisch gesprochen
—, ist die Geschichte des Geistes, der es nicht schafft, das ,,gelobte Land” zu erreichen, und den
geistigen Tod erleidet, indem er an seine alten und karmischen Verbindungen denkt und sich an sie
erinnert. Obwohl es durch ehrliche Anstrengung wiederbelebt und erweckt werden kann, ist es
vorerst tot fiir jedes Gefiihl seines wahren Lebens. In Gedanken muss das Verlangen also
angegriffen und zerstdrt werden, und wenn dies beherrscht wird und der Geist aufhort, bei den
Dingen zu verweilen, die in der toten Vergangenheit waren und sind — ob angenehm oder
unangenehm —, hat er gesiegt. Latente Begierden, die nicht verstanden werden oder sich in keiner
Geburt manifestiert haben, werden natiirlich unter dem Einfluss des Karma in zukiinftigen
Geburten, wenn nicht in dieser, ihr rechtméBiges Erscheinen haben.

Was in der Stimme der Stille gesagt wird, muss ebenfalls immer beachtet werden: ,,Glaube nicht,
dass die Lust jemals ausgeldscht werden kann, wenn sie befriedigt oder gestillt wird, denn dies ist
eine Abscheulichkeit, die von Mara inspiriert ist. Indem man das Laster néhrt, wichst es und wird
stark wie der Wurm, der sich am Herzen der Bliite fett und méchtig frisst.*

FRAGE 7-



Gibt es ein Kriterium, anhand dessen wir die Echtheit oder Unechtheit einer Botschaft beurteilen
konnen, die angeblich von einem Mahatma stammt?

Alice L. Cleather. — Der Fragende selbst — vielmehr sein eigener geistiger und seelischer Zustand —
ist das einzig mogliche ,,Kriterium”. Was niitzen duflere Priifungen, wenn das innere Selbst nicht
reagiert und keine zielsichere Antwort gibt? Dariiber hinaus liegt der wahre Wert einer bestimmten
Botschaft in ihrem eigenen innewohnenden Wert, unabhéngig von zufélligen Hilfsmitteln und
Umstidnden. Spricht Sie der Inhalt der ,,Botschaft” als von Natur aus wahr, von groflem
moralischem Wert oder spiritueller Schonheit an? Dann ist sie flir Sie wahr, unabhéngig davon, wer
sie iiberbringt oder wie. Spricht sie Ihre hochsten, edelsten und selbstlosesten Instinkte an — trifft sie
einen hohen Ton? Dann, wie auch immer sie Sie erreicht, driickt diese Botschaft eine grof3e
Wahrheit in der Natur aus, gibt ihr dulleren Ausdruck. Die Wahrheit ist immer da, aber nur wenige
konnen sie horen und sehen; und vielleicht brauchten Sie gerade diese Darstellung, damit sie in
Ihren Geist eindringen und zu einer lebendigen Tatsache in Threm Leben werden kann. Aber
vergessen Sie nicht, dass Sie die ,,Botschaft” nicht annehmen und den Uberbringer vollstindig
ablehnen konnen. akzeptieren

FRAGE 8.
Inwieweit sind die Meister fiir das theosophische und individuelle Wachstum notwendig?

Claude Falls Wright.- Obwohl es keine Voraussetzung fiir die Mitgliedschaft in der
Theosophischen Gesellschaft gibt, ist der Glaube an Meister oder gottliche Menschen eine echte
Notwendigkeit fiir das geistige Wachstum. Wenn man nicht das Ideal der Vollkommenheit vor
Augen hat, das sie verkorpern, wird man selbst niemals Fortschritte machen. Dass hohere Méachte
existieren, ist allen Sehern bekannt; dass man mit ihnen kommunizieren kann, ist auch vielen
Schiilern bekannt; dass sie manchmal als lebende Menschen inkarnieren, ist seit jeher Tradition.
Wenn man sich bewusst weigert, an ihre Existenz oder mogliche Existenz zu glauben, trotz der
Aussagen derer, die behaupten, liber dieses Wissen zu verfiigen, schafft man durch diese Handlung
des Geistes, eine astralische Barriere, die die inneren Sinne daran hindert, wiahrend des Lebens
jemals bewusst mit den Bewohnern und Leben der okkulten Sphéren in Kontakt zu treten. Deshalb
wurde oft gesagt: Es ist besser zu glauben, als skeptisch zu sein, auch wenn man es nicht weil.
Denn der Glaube ist oft der Vorlaufer der Weisheit. Diejenigen, die die Existenz der Meister und
gottlichen Menschen fiir eine Liige halten, werden niemals von ihrer Existenz erfahren: Selbst wenn
thnen ein Zeichen gegeben wiirde, wiirden sie nicht glauben — sie wiirden ihre eigenen Sinne
anzweifeln und wenn mdéglich eine materielle Erkldrung finden, da sie aufgrund der vorgenannten
astralen Barriere geistig verzerrt sind; oder sie wiirden wahnsinnig werden und alles glauben was
man ihnen erzéhlt, wie es bei vielen religiosen Anhéngern der Fall ist.

Die richtige Philosophie, ein reines Leben, die Freiheit von personlichen Wiinschen und ein fester,
unerschiitterlicher Glaube an die Hoheren Méchte und Meister der Weisheit, werden zu einem
Wissen fithren, das vielen, aufgrund ihres angeborenen Misstrauens gegeniiber anderen, ihrer
Skepsis und ihres Unglaubens an alles, was nicht durch Waage und MaB}, oder durch die physischen
Sinne bewiesen werden kann, vorenthalten bleibt.



DISKUSSIONSTHEMEN.

ZUR VERWENDUNG DURCH DIE ZWEIGSTELLEN.

Verwenden Sie niemals Sanskrit- oder Fremdworter, ohne deren englische Bedeutung anzugeben,
verwenden Sie vorzugsweise das englische Wort und lassen Sie das Fremdwort lediglich als
Ergdnzung zum englischen Wort erscheinen.

DER VIERFACH-MENSCH.

Er wird als Vierfach-Mensch bezeichnet. Er besteht aus (1) dem Korper, (2) dem Lebensprinzip
oder Jiva; (3) dem Astralkorper, dem é&therischen Doppelgénger, Linga Sharira, (4) den Begierden
und Leidenschaften, Kama Rupa, Kama Manas, oder dem Geist, der von Begierden und
Leidenschaften gefangen und durchdrungen ist.

- Der Korper ist eine Begrenzung und keine Ursache. Er ist das physische Instrument fiir diese
Ebene. Da sich alle Korper auf dieser Ebene befinden, ist unser Instrument daher vollstindig
tierisch. Seine Teilchen verdndern sich stindig, wie von Wissenschaftlern bestétigt.

- Lebenskraft, Jiva, Leben. Sie ist universell, durchdringt jeden Punkt des Raums, leitet sich vom
hochsten Jiva ab und ist daher universell, wird unter allen Lebewesen ausgetauscht.

- Astralkdrper; der wahre Zweifler, Linga Sharira. Seine Funktionen und Krifte; die Form oder
Matrix, auf der das Physische aufgebaut ist; es hat Anteil an der Natur der astralen Materie;
beschreibe diese. Ist der Sitz des rein personalen, aber es gibt eine reflexartige automatische
Wirkung auf den Korper als Person.

- Neuer Astralkorper, allgemeine Regel fiir jede Geburt, aber einige werden aus fritheren Geburten
mitgenommen.

- Begierden und Leidenschaften, Kama und Kama Mana. Der Wendepunkt; mit Tieren geteilt, aufer
dass sie nur wenig oder gar kein Manas haben. Das Schlachtfeld fiir den Menschen, das der Erde
selbst dhnelt. Reinkarnation; das Rad der Wiedergeburt aufgrund der Aktion und Reaktion von
Begierde und Leidenschaft.

REFERENZEN.
Ozean der Theosophie, Kap. v und vi; Esoterischer Buddhismus, Kap. li; Moderne Theosophie
Kap. iv.

WIEDERGEBURT UND VOREXISTENZ.

Geschichte und Verbreitung der Lehren. Gelehrt von den frithen christlichen Vitern, insbesondere
Origenes. In der Antike im Osten gelehrt und bis heute fortgefiihrt. Sie herrschen in den meisten
Kopfen, Landern und Religionen vor. Wie von Jesus in Matthdus xi, xvi, xvii, in Bezug auf
Johannes den Téufer gelehrt; wenn er die Reinkarnation von Elias war, muss dies unter einem
Naturgesetz geschehen sein. Die Entwicklung der Seele und des Charakters erfordert diese Lehren.
Etwas kann nicht aus dem Nichts entstehen; daher miissen die Kraft und Vielfalt des Charakters
berticksichtigt werden.

Die Wiedergeburt erklirt viele Probleme. Gelegenheiten, die fiir Wachstum und Disziplin geboten
werden. In Bezug auf Nationen im Aufstieg, Niedergang, Fall und Verschwinden. In Bezug auf
grofle Genies wie Mozart, Bach, Napoleon und andere. Auch auf au3ergewohnliche Fille wie Blind



Tom, musikalische Wunderkinder und die vielen mathematischen Genies, anwendbar. Ohne die
Lehre sind das Elend des Lebens, die Unterschiede in Charakter und Chancen, die Nachteile der
Geburt nicht erklarbar.

REFERENZEN.
Ocean of Theosophy, Kap. VIII, IX und X; Reinkarnation (Anderson); Key to Theosophy, Abschnitt
VIIIL.

THEOSOPHIE IM LEBEN ANGEWENDET.

Der Theosoph sollte seine Theorien in die Praxis umsetzen. Intellektuelle Theosophie ist fiir den
Einzelnen nutzlos, auch wenn sie fiir andere von Nutzen sein mag. Sie fiihrt zu Heuchelei. Die
spirituelle Lehre oder Herzenslehre muss erlernt werden. Das personliche Element muss verstanden
und iiberwunden werden. Die Torheit, psychischen oder okkulten Kriften nachzujagen. Die
Notwendigkeit von Tugend, Unpersonlichkeit, Nachstenliebe usw., bei jemandem, der psychische
Kréfte hervorruft. Daher die Notwendigkeit, jede Pflicht im Leben zu erfiillen. Die Bedeutung der
Pflicht. Unsere Pflicht gegeniiber anderen und gegeniiber der Menschheit. Anwendung der Fabel
von Hase und Schildkréte auf dieses Thema.

REFERENZEN.
Voice of Silence, ,,The two Paths*; Bkagavad Gita, Kap. iii; Guide to Theosophy, Art,
,,Brotherhood*; Lucifer, Band ii, Art. ,,Occultism versus the Occult Arts®.

KARMA ODER AUSGLEICH.

Das Gesetz der Gerechtigkeit: von Aktion und Reaktion. Die Lehre in verschiedenen Religionen,
wie Buddhismus, Brahmanismus und Christentum; Verantwortung jedes Einzelnen; Verantwortung
der Rassen. Regelt Karma die standige Wiedergeburt in einer Rasse, bis die vollstindige Vergeltung
erfolgt ist und die Ahnlichkeit in den Neigungen der Rassen erschdpft ist. Ist Karma Schicksal? Was
fiir ein Schicksal ist es?

REFERENZEN.
Ocean of Theosophy, Kap.xi; Key to Theosophy, Abschnitt xi; Secret Doctrine, Kap. Xvi.,Teil 3

THEOSOPHISCHE NACHRICHTEN.

LOYALTY BRANCHT. S. ist der Name einer neuen Zweigstelle, die in Chicago gegriindet wurde.
28. Mai. Bei einer Versammlung der alten Chicagoer Zweigstelle zur Bestitigung der Beschliisse
der jlingsten Versammlung waren nicht alle Mitglieder dafiir, und um Reibereien zu vermeiden und
die Moglichkeit zu haben, die Arbeit ohne Einmischung fortzusetzen, von den anderen, zogen sich
die Mitglieder, die die Beschliisse befiirworteten (die praktisch alle alten und echten Mitarbeiter der
Zweigstelle ausmachen), zuriick und reorganisierten sich zu einer Gesellschaft unter dem oben
genannten Namen.



Bruder Allen Griffiths, der Pacific Coast-Dozent, war bei der Neuorganisation anwesend und
leistete materielle Hilfe. Der Prisident ist Bruder R. D. A. Wade und die Sekretérin ist Frau Eva

F. Gates, zwei Namen, die als Mitarbeiter in Chicago so bekannt sind, dass der Erfolg dieses
Vorhabens gesichert sein diirfte. Eine Praambel und Resolutionen beziiglich der Neuorganisation
wurden bei der Versammlung verabschiedet und Kopien an alle Zweigstellen in Amerika verschickt,
wie folgt:

PRAAMBEL UND BESCHLUSSE.

In Anbetracht dessen, dass die Chicagoer Zweigstelle der Theosophischen Gesellschaft am 15. Mai
1895 mit einer Mehrheit von einer Stimme die Ratifizierung der Beschliisse der Tagung der
Theosophischen Gesellschaft in Amerika, die am 28. und 29. April in Boston, Massachusetts,
stattfand, abgelehnt hat und in der Erwédgung, dass durch diese Ablehnung bestimmte ungerechte
und ungerechtfertigte Anschuldigungen von Mitgliedern der Europdischen Sektion gegen unseren
angesehenen und geliebten Bruder William Q. Judge gebilligt und unterstiitzt wurden; und in der
Erwigung, dass wir, die Unterzeichner, die Altesten Briider als die Hauptakteure der
theosophischen Bewegung dieses Zeitalters und als die wahren Griinder der Theosophischen
Gesellschaft anerkennen, unter denen H. P. Blavatsky, auf der &u3eren Ebene die fithrende Rolle
spielte, und William Q. Judge als einen der jiingeren Briider der Loge anerkennen, der nun als
verbindendes Glied zwischen den Meistern und uns selbst dient; In Anbetracht dessen, dass wir
seine langjdhrigen treuen Dienste fiir die Sache der Theosophie und den damit verbundenen Erfolg
der Bewegung anerkennen, bekriftigen wir unseren Glauben an die Reinheit seiner Motive, sein
gutes Urteilsvermogen und sein richtiges Handeln und versichern ihm und denen, denen er dient,
unsere unerschiitterliche Loyalitit und Unterstiitzung, und zur Bestitigung dieser Erklidrung sei
hiermit beschlossen:

Erstens, dass wir, die Unterzeichnenden, die Entscheidung der genannten Bostoner Versammlung
ratifizieren.

Zweitens, dass wir hiermit unsere Verbindung zu den Mitgliedern der Chicagoer Zweigstelle
beenden, die die Entscheidung der genannten Versammlung ablehnen, und uns hiermit zur
Loyalitdtszweigstelle der Theosophischen Gesellschaft in Amerika zusammenschlieen.

Drittens, dass wir alle Mitglieder der Chicagoer Zweigstelle briiderlich einladen, sich uns
anzuschlieBen, wenn sie dies nach reiflicher Uberlegung wiinschen, und dass wir auch alle Personen
herzlich einladen, sich uns anzuschlieflen, die mit den Zielen der Theosophischen Gesellschaft in
Amerika sympathisieren und mit uns bei den Bemiihungen zu ihrer Verwirklichung
zusammenarbeiten mochten. Dies wurde von neunundzwanzig Mitgliedern unterzeichnet.

BURCHAM HARDING reist am 6. Juni nach Chicago, um dort und in der Umgebung der Zentren
unter der Schirmherrschaft des neuen Central States Territorial Committee zu arbeiten.

Die Spenden an den Generalfonds zum Gedenken an White Lotus Tag (8. Mai) belaufen sich bisher
auf $109, 23.

Das Programm von Frau GEORGE E. HARTER zur Unterstiitzung der T.S. in Amerika hat dem
Allgemeinen Fonds seit dem 16. Januar 180 Dollar eingebracht. Seine letzte Uberweisung betrug 10
Dollar und ging am 20. Mai ein.

Ein NEUER TERRITORIALER AUSSCHUSS soll in den zentralen Bundesstaaten gebildet
werden, zu dem die Loyalty Branch, Chicago, Ft. Wayne, Columbus, Dayton, Indianapolis, Toledo,
Cincinnati und andere Zweigstellen gehoren. Dieser Ausschuss wird sich aktiv dafiir einsetzen, die
Theosophie in allen dazwischen liegenden Stadten der mittleren Bundesstaaten zu verbreiten.




DR. ALLEN GRIFFITHS hat auf seinem Weg an die Westkiiste Chicago, Omaha und Denver
besucht und dort Interesse geweckt. Nun reist er weiter nach Salt Lake City und San Diego.

DIET. S. IN AMERIKA.

Aus den eingegangenen Briefen geht hervor, dass hinsichtlich bestimmter historischer und
hinreichend belegter Sachverhalte Unwissenheit oder Verwirrung herrscht. Daher mochte ich
Folgendes feststellen:

Die T.S. wurde in Amerika gegriindet. Dies ist die ,,Parent Society. Alle anderen sind Zweigstellen,
Sektionen oder Ableger. H. P. B. sagte voraus, dass hier in Amerika die Hochburg der Theosophie
sein wiirde und dass sich hier die sechste Rasse bilden wiirde.

Die einzige Anderung, die seit ihrer Griindung in der Gesellschaft in Amerika vorgenommen wurde,
betrifft die Leitung und die Befugnisse der Geschiftsfiihrung. Alles andere bleibt im Wesentlichen
wie zuvor, was die Grundsétze, Ziele, Propaganda, Ablehnung von Dogmen und Sektierertum
betrifft.

Der Verweis auf die ,, T.S. in Amerika”, die kiirzlich in Boston als ,,eine schismatische Organisation
zum Schutz von Fehlverhalten vor gerichtlicher Bestrafung” gegriindet wurde, entbehrt jeder
Grundlage. Die Aussage ist in ihrer Form beleidigend und in ihrer Tatsache falsch, wie alle
Mitglieder der Versammlung bis auf zwei bezeugen werden.

J. D. Buck.

BEKANNTMACHUNGEN.

Der Bericht {iber die Versammlung in Boston vom vergangenen April ist derzeit im Druck und
jedes Mitglied in Amerika wird innerhalb weniger Tage ein Exemplar erhalten.

Da es sich um einen wortgetreuen Bericht aller Reden und Antrdge handelt, die auf dem Kongress
gemacht wurden, wird von jedem Mitglied erwartet, dass es sein Exemplar sorgféltig durchliest, um
sich mit den Vor- und Nachteilen der MaBBnahmen, die auf dieser bislang wichtigsten Versammlung
von Theosophen in einem Land getroffen wurden,

Der Vorstand muss in Bezug auf den auf der Versammlung gefassten Beschluss iiber den Anteil der
am 28. April verfiigbaren Mittel, die auf Verlangen an Mitglieder der alten amerikanischen Sektion
zuriickzuzahlen sind, die nicht mit der Theosophischen Gesellschaft in Amerika zusammenarbeiten
mochten, bekannt geben, dass der Anteil pro Kopf 1,29 betrégt.

Der Lotus Circle hat die Musik und Lieder, die bei seinen Ubungen verwendet werden, gedruckt
und verdffentlicht. Ein GroBteil der Musik und viele der Lieder wurden von Mitgliedern des Circles
geschrieben. Kopien sollten bei dem New Yorker Superintendenten angefordert werden, wenn
jemand Lotus Circles in anderen Zentren und Zweigstellen griinden mochte.



William Q. Judges Antwort auf die gegen ihn erhobenen Vorwilirfe, die auf der April-Konferenz
verlesen wurde, wird in wenigen Tagen an alle Mitglieder in Amerika verschickt. Jedes Mitglied hat
dann zum ersten Mal die Moglichkeit, sich ein unvoreingenommenes Urteil {iber den Fall Judge zu
bilden.

Eine Kopie der Verfassung und Satzung der T. S. in Amerika, wie sie: vom letzten Kongress
formuliert wurde, wird jedem Mitglied zusammen mit dem Kongressbericht zugesandt.

Bei der Weiterleitung ihrer Diplome an das Biiro des Prasidenten zur Bestdtigung ihrer Giiltigkeit
gemal} der Verfassung der T. S. in America, werden die Mitglieder gebeten, Briefmarken zur
Deckung der Riicksendekosten beizufiigen.

Jedes Mitglied, das Zweifel hinsichtlich der tatsdchlichen Bedeutung, Absicht und Tragweite des
Kongresses in Boston am 28. April hat, sollte seine Fragen an das Forum richten, damit diese
Punkte fiir alle vollstdndig geklart werden kdnnen.



