
THE. THEOSOPHICAL. FORUM.

NEUE SERIE: NR. I-MAI, 1895

HERAUSGEGEBEN AUF ANWEISUNG UND UNTER DER BEFUGNIS
DER THEOSOPHISCHEN GESELLSCHAFT IN AMERIKA.

 

Zur kostenlosen Verteilung an Mitglieder. Die Theosophische Gesellschaft übernimmt keine 
Verantwortung für die hierin enthaltenen Aussagen. 
Herausgegeben von der Theosophischen Gesellschaft in Amerika, 144 Madison Avenue, New 
York City. 
WILLIAM Q. JUDGE, Präsident. 
-------------

Jedes Mitglied kann Fragen, Antworten auf Fragen, Meinungen und Anmerkungen zu 
theosophischen Themen einsenden. Bei Bedarf werden die verschiedenen Mitteilungen vom 
Herausgeber zusammengefasst. Die Mitglieder sollten darauf achten, nur auf einer Seite des Papiers
zu schreiben und schwarze Tinte zu verwenden.

Alle Mitteilungen sind an den Herausgeber, Theosophical FORUM, U4 Madison Avenue, New York
City, zu richten. Eingetragen als Postsendung zweiter Klasse beim New York Post Office. Erscheint 
monatlich. 

Mit der Ausgabe dieses Monats beginnt für das FORUM ein neues Leben und eine neue Ära. Der 
bisherige Herausgeber ist aus der Gesellschaft ausgeschieden und hat keine Verbindung mehr zu 
dieser Zeitschrift; von nun an wird sie vom Büro des Präsidenten und unter seiner Leitung 
herausgegeben. Alle Studenten sind eingeladen, Antworten oder Fragen zu theosophischen Themen 
einzusenden.
Das FORUM wird künftig direkt an jedes Mitglied verschickt, und alle werden gebeten, es 
aufmerksam zu lesen, damit Vorschläge gemacht werden können, die dazu beitragen, es für die 
Mitglieder und vielleicht sogar für die Zweigstellen wertvoller zu machen. Es wird in gewisser 
Weise, wenn auch noch nicht offiziell, das Organ der Gesellschaft für Mitteilungen, Änderungen, 
Nachrichten und andere Angelegenheiten sein.
Es werden einige Änderungen zu beobachten sein. Die Form unterscheidet sich von der alten; es 
wird eine Abteilung geben, die aus zwei Seiten besteht und vier Themen für den Monatslehrplan für
alle Zweigstellen enthält, die sie nutzen möchten. Eine Nachrichtenseite wird hinzugefügt, wenn 
genügend Material vorhanden ist, um den Platz zu füllen. 
Die redaktionelle Bearbeitung der Themen durch W.Q.J., C. F. W. und anderen, die ähnliche 
Ansichten vertreten, wird sich ebenfalls von der Vergangenheit unterscheiden; und diesbezüglich 
kann nun festgestellt werden, dass, wenn die Behandlung mehrerer Themen im Widerspruch zu dem
zu stehen scheint, was in der alten Reihe gesagt wurde, dieser Widerspruch auf eine derzeit 



eindeutigere und strengere Anwendung theosophischer Theorien zurückzuführen ist - der 
vorliegenden Fragen und nicht die mechanische und engstirnige Sichtweise, die früher vorherrschte.
Es wird insbesondere darum gebeten, dass bei jeder Behauptung, dass dies oder jenes eine Lehre sei
oder „in der theosophischen Literatur so steht“ und Ähnlichem, der Autor, der Artikel, der Band und
die Seite angegeben werden. Diese selbstverständliche Regel wird ständig übersehen.

WILLIAM Q. JUDGE, Präsident. 

FRAGEN UND ANTWORTEN.

FRAGE I. 
Wenn wir die Wahrheit der theosophischen Lehren über die innere Beschaffenheit des Menschen 
und sein Schicksal nach dem Tod anerkennen, wie würde dann das Forum zur Todesstrafe stehen?

W. Q. Judge: Meiner Ansicht nach ist die Todesstrafe, sowohl nutzlos als auch schädlich. Sie ist 
eine ebenso große Ungerechtigkeit gegenüber der Welt der Wesen, die nicht hingerichtet werden, 
wie gegenüber demjenigen, der so gewaltsam aus dem Leben gerissen wird. Früher wurden in 
England Menschen wegen des Diebstahls eines Zehn-Penny-Nails oder eines Laibs Brot getötet, 
aber Diebe und Diebstähle wurden dadurch nicht weniger. Murder haben nicht abgenommen. In den
ländlichen Gegenden sind Hinrichtungen ein Mittel, um die Menschen zu brutalisieren, die eine 
Hinrichtung zum Anlass für ein Fest nehmen, um zuzusehen, wie ein Mensch rechtmäßig getötet 
wird. Aber theosophisch gesehen ist es noch viel schlimmer. Die Tatsache, dass die plötzliche 
Tötung rechtmäßig ist, ändert nichts an den Naturgesetzen. Der Mann wird plötzlich von seinem 
Körper getrennt und ist, genau wie ein Selbstmörder, dazu verdammt, ein „Gespenst” zu sein. Was 
den Körper betrifft, ist er tot, aber astral ist er lebendig. Schlimmer noch als ein Selbstmörder ist er 
von Hass und Rachegefühlen erfüllt, die er an jemandem ausleben muss. Zunächst kann er nicht 
viel ausrichten, aber bald findet er heraus, dass es auf der Erde sensible Menschen gibt, die von 
seinen bösartigen und wütenden Leidenschaften erfüllt werden können. Diese armen Seelen werden
dann dazu beeinflusst, Verbrechen zu begehen, da sie mental – von den inneren Ebenen – mit den 
Ideen und Leidenschaften des Verbrechers erfüllt sind, werden sie schließlich dazu bewegt, das zu 
tun, womit ihr Geist erfüllt ist. Der hingerichtete Verbrecher muss nicht wissen, was vor sich geht, 
denn seine rasenden Leidenschaften, die vom Henker unberührt bleiben, erregen und beeinflussen 
von selbst jeden, der dafür empfänglich ist. Deshalb werden viele Verbrechen plötzlich von 
schwachen Personen begangen, die von einer äußeren Kraft mitgerissen zu sein scheinen. Es scheint
kaum möglich, dass jemand an theosophische und okkulte Lehren glauben und gleichzeitig 
die Todesstrafe befürworten kann.
 
Dr. J. D. Buck – Ich glaube nicht, dass das Töten eines Menschen unter irgendwelchen Umständen 
gerechtfertigt ist, sei es durch einen Menschen oder durch den Staat. Die Christen haben die Zehn 
Gebote in diesem Punkt missverstanden. Die Gebot lautet: „Du sollst nicht töten”. Es gibt keine 
Ausnahme für den Staat, oder im Falle von Tieren, für irgend jemanden. Wäre diese klare 
Anweisung, wie am Anfang, klar definiert geblieben und befolgt worden, wären unzählige Übel, die
in dieser Zivilisation entstanden sind, unmöglich gewesen. Was die Frage selbst betrifft, so behaupte
ich, dass die Tötung von Verbrechern unter der Leitung des Gesetzes, ein unvermildertes Übel ist. 
Es wurde nie nachgewiesen, dass sie Verbrechen verhindert, im Gegenteil, wie früher festgestellt 
wurde, war sie einer der größten Förderer von Verbrechen in jeder Form und brutalisierte die 
Menschen in vielerlei Hinsicht. Aus der Erkenntnis dieser Tatsache heraus wurden Hinrichtungen in
den letzten Jahren, an so vielen Orten meist privat und nur von ausgewählten Personen mitverfolgt. 
Die Veröffentlichung aller Details der Hinrichtung in der öffentlichen Presse hat die öffentlichen 



Vorführungen ersetzt, sodass die Einwände gegen die letztere Methode zwar abgeschwächt, aber 
nicht beseitigt wurden. Aufgrund eines möglichen Nutzens für den Verbrecher selbst kann kein 
Argument vorgebracht werden. Wenn die Hinrichtung ihn vorerst von weiteren Verbrechen abhält, 
verhindert sie auch jede Besserung seinerseits. Die Todesstrafe ist über alle Fragen der 
Zweckmäßigkeit hinaus, aus rein theosophischen Gründen, noch weiter zu beanstanden. Die 
Vorstellung, dass die Karriere des Verbrechers als Einfluss auf die Gesellschaft, durch die 
Tötung seines Körpers beendet wird, ist der größtmögliche Irrtum. Wenn er mit seinen entflammten 
Leidenschaften aus seinem Körper entfernt wird, wird sein Einfluss zum Bösen, statt verringert 
sogar noch verstärkt. Alle sensiblen Menschen, Kinder und diejenigen mit schwachem Willen und 
ungeformtem Charakter sind empfänglich für seinen Einfluss, der subtiler und weitreichender ist als
zuvor. So wie die Luft den Raum durchdringt, so durchdringt das aktive, ungetötete persönliche 
Selbst des hingerichteten Mörders die Astralwelt, die uns alle durchdringt; es breitet sich durch den 
subtilen universellen Äther über die ganze Erde aus und kann somit jeden Menschen beeinflussen 
und infizieren, der nicht durch Tugend und einen ausgeglichenen Charakter geschützt ist.

FRAGE 2. 
Gemäß der theosophischen Lehre ist die Intuition, der sechste Sinn des Menschen. Kann sie 
kultiviert werden, und wenn ja, wie? Wenn es sich um einen Sinn, wie das Hören, Sehen und 
Riechen handelt, warum kann er dann nicht wie diese trainiert werden?
 
Katharine Hillard: Sie ist kein Sinn, wie das Hören, usw., denn das sind physische Sinne, die über 
unsere physischen Organe wirken. Die Intuition als sechster Sinn, hat mit einer anderen Ebene als 
der physischen zu tun. Aber sie kann kultiviert werden, und ich kenne keine vollkommenere 
Definition der Mittel dazu, als den Vers aus der Bhagavad-Gita.
Gita: „Suche diese Weisheit durch Dienst, durch intensives Suchen, durch Fragen und durch Demut;
die Weisen, die die Wahrheit sehen, werden sie dir mitteilen, und wenn du dies weißt, wirst du nie 
wieder in Irrtum verfallen“ (Kap. IV).
 
W. Q. Judge.- Ich weiß nicht, ob es „gemäß der theosophischen Lehre so ist, dass Intuition, der 
sechste Sinn ist”. Es wäre gut, wenn Sie das Kapitel, oder den Artikel zitieren könnten, in dem diese
Aussage gemacht wird. Die Frage des sechsten Sinnes, ist bislang spekulativ, es ist noch nichts 
entschieden. Wie die vierte Dimension ist auch sie mit Zweifeln behaftet. Daher sollte nicht davon 
ausgegangen werden, dass die Behauptung in der Frage richtig ist. Viele Menschen sind der 
Meinung, dass Intuition nicht der sechste Sinn ist, da es durchaus sein kann, dass eine Art sehr 
schneller Schlussfolgerungen in intuitive Handlungen einfließt und diese so schnell zu einem 
Ergebnis führt, dass sie ohne Schlussfolgerungen, als Mittel zur Erlangung des Ergebnisses, zu 
erscheinen, scheinen. Ich persönlich glaube nicht, dass Intuition der sechste Sinn, oder überhaupt 
ein Sinn ist. Aber was auch immer Intuition ist, sie kann nur durch die richtige mentale 
Ausgeglichenheit, die richtige Philosophie und die richtige Ethik kultiviert werden; und indem man 
der Intuition Raum oder Gelegenheit gibt, so dass wir durch viele Fehler schließlich zu einem 
Wissen darüber gelangen, wie man sie nutzt.
 
Claude Falls Wright. – Der „sechste Sinn” ist ein Begriff, der in der theosophischen Philosophie 
locker verwendet wird, und obwohl er manchmal speziell auf die latenten, aber unentwickelten 
hellseherischen Fähigkeiten des Menschen angewendet wird, wird er im Allgemeinen für alle Sinne,
Prinzipien und Kräfte verwendet, die noch schlummern, seien sie physischer, psychischer oder 
spiritueller Natur. 
Es gibt einen sechsten und sogar einen siebten physischen Sinn, und diese waren in vergangenen 
Manvantaras und Kalpas aktiv; sogar unter uns, ist heute das Sprichwort „jemanden aus seinen 
sieben Sinnen bringen”, geläufig. Sie können jetzt entwickelt werden, aber in diesem Zeitalter 
normalerweise nur auf Kosten anderer Fähigkeiten und Sinne, denn sie gehören nicht zum 



gegenwärtigen Zyklus. Ebenso müssen das sechste und siebte Prinzip des Menschen, die der 
Theosophie und der alten östlichen Philosophie bekannt sind, aktiv erweckt werden, bevor seine 
Vollkommenheit erreicht werden kann. Das Bestreben der gegenwärtigen theosophischen 
Bewegung besteht hauptsächlich darin, die latenten höheren Geistes-Sinne und die Phasen der
Intuition und der psychischen Kräfte, die heute allgemein unter dem Begriff „sechster Sinn” 
bekannt sind, zu wecken.

Dr. J. D. Buck. – Intuition ist kein Sinn und kann daher nicht als „sechster Sinn“ bezeichnet 
werden. Es handelt sich überhaupt nicht um einen Sinn, sondern um einen Konsens.  Alle 
sogenannten Sinne sind Entwicklungen aus, oder Differenzierungen des „Ein-Sinn-Bewusstseins“ 
(„Wahrnehmung, die auf sich selbst reflektiert“). Die Sinne sind spezielle Kanäle, um 
Wahrnehmungen in analytischer Form aus der Außenwelt an das zentrale Bewusstsein zu 
übermitteln, wie Licht, Ton, Farbe, Berührung und Geschmack. Die Intuition nimmt die Ergebnisse 
all dieser aufgezeichneten Erfahrungen wahr und erkennt so die Beziehung dieser Ergebnisse zum 
Ego, in Vergangenheit und Gegenwart und sagt auch die Zukunft voraus. Die Intuition ist wie ein 
Suchscheinwerfer, der den gesamten Horizont der menschlichen Erfahrung abtastet und dann 
unterscheidet und leitet. Mit den Sinnen nehmen wir wahr, mit der Intuition erkennen und 
unterscheiden wir.
 

FRAGE 3
Was genau ist unter „Seele” in der theosophischen Literatur zu verstehen? Wir sprechen von der 
„Seele des Menschen”, der „Seele der Welt”, der „Seele der Dinge”.
 
E. M. Daniel. – Der Fragesteller wird in der theosophischen Literatur noch mehr „Seelen” finden, 
als die oben aufgeführten, wie die „geistige Seele”, die „menschliche Seele”, die „tierische Seele” 
usw. Man wird dann feststellen, dass das Wort „Seele” ein übergeordneter Begriff ist, der sich auf 
das spezialisierte Bewusstsein bezieht, während die Vorsilben „menschlich”, „tierisch” usw., den 
erreichten Grad oder die erreichte Ebene definieren.

W. Q. Judge. -Die theosophische Literatur hat noch keine genaue Bedeutung für „Seele” gefunden 
und kann dies auch nicht, solange die englische Sprache nicht so verändert wurde, dass die 
derzeitige Verwirrung zwischen Begriffen wie „Seele” und „Geist” und deren Verwendung beseitigt 
ist. Solange wir tatsächlich nur zwei Begriffe haben, Seele und Geist, um so viele Wesen, Arten von
Wesen und Kräfte zu bezeichnen, wie diese verwendet werden, wird es Verwirrung geben.
 
Dr. J. D. Buck – Die Bedeutung des Wortes „Seele” in der theosophischen Literatur ist vielleicht 
weniger verwirrend, als in vielen anderen Schriften, dennoch ist sie auch hier nicht immer 
offensichtlich oder klar definiert. Ich halte es für sinnvoll, sich auf die Definition im Glossar zu 
einigen, nämlich: „das Lebensprinzip”; „der Atem des Lebens”; das Menschen und alle Tiere mit 
der Überseele teilen oder von ihr ableiten. In diesem Sinne ist Seele nicht spezifisch, sondern 
generisch, wie die Wörter „Leben”, „Bewusstsein” usw..  
Wenn wir uns jedoch mit der Beschaffenheit des Menschen befassen, die Elemente seines 
zusammengesetzten Wesens klassifizieren und die Begriffe „tierische Seele”, „menschliche Seele”, 
„göttliche Seele“ und dergleichen verwenden, sprechen wir von diesem „Lebensprinzip“ oder 
„Lebensatem“, wie er sich in konkreter Form manifestiert und eine Reihe von Eigenschaften auf der
einen oder anderen Ebene des Seins aufweist, wie der tierischen, der menschlichen und der 
göttlichen. Zum Beispiel: Die „tierische Seele“ im Menschen würde das Lebensprinzip oder den 
Lebensatem bedeuten, der sich in der menschlichen Form auf der tierischen Ebene manifestiert. Die
„menschliche Seele“ würde das Lebensprinzip bedeuten, das sich in der menschlichen Form auf der
menschlichen (humanen) Ebene manifestiert. Die „göttliche Seele” – der Lebensatem oder das 
Lebensprinzip in der menschlichen Form, das sich auf der göttlichen Ebene manifestiert. Dies ist 



nicht nur völlig konsistent und frei von Unklarheiten, sondern auch philosophisch und steht im 
Einklang mit der allgemeinen Lehre vom einen Leben – Alaya –, wie sie in der Geheimlehre gelehrt
wird. Ich denke, dass gerade weil diese grundlegende Lehre verwirrend ist und aus den Augen 
verloren wird, so viel Verwirrung herrscht.
 

FRAGE 4·
Wenn es wahr ist, dass man, um die Wahrheit der von der Theosophie vertretenen Lehren zu 
erkennen, viele Leben benötigt, nachdem man den Pfad eingeschlagen hat, wie und wo soll ich 
dann diesen Pfad finden und erkennen, wenn ich ihn gefunden habe?
 
W. Q. Judge: Betrachten Sie diese Angelegenheit nicht so, als wären Sie noch nie auf diesem Weg 
gewesen. In jedem Fall, in dem ein Suchender diese Frage stellt, sei es mental oder gegenüber einer 
anderen Person, ist es mehr als wahrscheinlich, dass er diesen Weg bereits in einem anderen Leben 
beschritten hat. Einige sind der Ansicht, dass alle Theosophen bisher auf diesem Weg waren. Jedes 
Leben ist ein Schritt auf dem Weg, und selbst wenn wir viele und große Fehler machen, können wir 
dennoch auf dem Weg sein. Man sollte nicht besorgt sein, ob man auf dem Weg ist, weil man sich 
ständig an bestimmte Regeln oder Vorschriften bezüglich eines Weges hält. Diese Besorgnis ist 
mechanisch. Die Natur und der Weg wahrer Weisheit sind nicht mechanisch, sondern für jede Seele 
gibt es einen Weg und Mittel, die nur ihr und niemand anderem angemessen sind. Durch das 
Befolgen dieser mechanischen Wege werden Fehler gemacht. Zum Beispiel wird jemand Vegetarier 
aus dem geheimen Wunsch heraus, dadurch der Astralwelt näher zu kommen, und nicht, weil es als 
Sünde angesehen wird, Leben zu nehmen. Die Regel wird nicht verletzt. Man nimmt große 
Unannehmlichkeiten in Kauf und gibt sich viel Beobachtung hin, um die Regel einzuhalten, und 
widmet ihr viel Aufmerksamkeit und Energie, die man anderen Pflichten entzieht. All dies ist ein 
Fehler, denn das Himmelreich wird nicht durch den Verzehr von Fleisch oder durch den Verzicht 
darauf gewonnen. Dieser Fehler ist auf den zu großen Wunsch zurückzuführen, sicher zu sein, dass 
man auf dem Weg ist. Aber es ist nicht notwendig, dass man weiß, dass man auf dem Weg ist. 
Wenn man seine beste Vernunft, seine beste Intuition und seine besten Anstrengungen einsetzt, um 
seine Pflicht zu finden und sie zu erfüllen, dann kann man sicher sein, dass der Weg da ist, ohne 
anzuhalten, um danach zu suchen. Und der Weg für eine Person kann das Transportieren von 
Paketen sein, während er für eine andere Person in tiefem Studium oder Kontemplation liegen kann.
Dazu sagt die Bhagavad Gita, dass die Pflicht eines anderen, voller Gefahren ist und es besser ist, 
bei der Erfüllung der eigenen Pflicht zu sterben, als die Pflicht eines anderen auf wunderbare Weise 
zu erfüllen.
 
Claude Falls Wright. – Der „Weg”, von dem hier die Rede ist, ist kein physischer Weg und auch 
kein mentaler, sondern die Art und Weise der bewussten, durch die sich die niedere, leidende Seele 
oder Manas mit ihrer spirituellen Hälfte oder ihrem Alter Ego vereint. In der alten hinduistischen 
Philosophie wird sie „Antaskarana” genannt. Es ist der Weg oder die Methode, durch die jede Seele,
die in den Maschen von Kama oder den tierischen Leidenschaften und menschlichen und 
physischen Begierden gefangen ist, Frieden findet. Okkultismus ist das Studium der Lebensgesetze,
die die sieben Prinzipien des Menschen und der Natur regieren, und durch ihn gelangt der Schüler 
zu einem Verständnis seiner Position im Universum und jener Tendenzen, psychischer und anderer 
Art, die ihn daran hindern, vollkommenes Wissen, Meisterschaft und Freiheit zu erlangen. Diese 
Tendenzen und Veränderungen des Geistes werden schon früh im Kampf beobachtet, aber erst spät 
im Kampf werden ihre tatsächlichen Wurzeln aufgedeckt. In ihrer Gesamtheit sind diese Wurzeln 
Selbstsucht. Man kann immer sicher sein, dass man auf dem Weg ist, wenn man mit seinem 
niederen Selbst kämpft; und jede überwundene egoistische und persönliche Tendenz ist ein Schritt 
auf diesem Weg. Denn um Kama, das Verlangen, wirklich zu besiegen, muss das Licht und die 
Inspiration von Buddhi oder dem spirituellen Willen auf die Seele einwirken. 
Aus diesem Grund wurde gesagt, dass man die Wahrheit nicht begreifen kann, wenn man nicht viel 



gelitten und alle Hoffnung hinter sich gelassen hat (d. h. für den eigenen persönlichen Fortschritt 
und Gewinn). Der verherrlichte Eingeweihte entsteht aus dem „Leidenden“. Ein einfaches Beispiel 
dafür findet sich in der alltäglichen Erfahrung, dass die Erfüllung der Seele aus Opferbereitschaft 
entsteht. Wenn man in den Besitz von etwas gelangt, das man sich lange gewünscht hat, ist man von
einer Befriedigung erfüllt, die vorübergehend alles andere in den Hintergrund drängt; aber dass es 
sich dabei um eine falsche, trügerische und psychische Befriedigung handelt, kann man leicht 
feststellen, indem man den Preis an jemand anderen weitergibt, damit auch dieser sich daran 
erfreuen kann. Die frühere psychische Befriedigung wird dann gegen einen spirituellen Frieden 
eingetauscht, der dadurch entsteht, dass man sich selbst überwunden und etwas zum Wohle eines 
anderen getan hat. Dies ist ein Schritt auf dem Weg.
Aber ihm gehen Minuten oder Jahre der Kreuzigung voraus. Jesus sagte unter dem Einfluss des 
Christos: „Ich, Christos, bin der Weg, die Wahrheit und das Leben“, was bedeutet, dass der wahre 
Weg zur Freiheit über das Höhere Selbst führt. Doch es gibt so viele Möglichkeiten der Täuschung 
darüber, was der Weg ist, und den Menschen davon abzubringen, dass alle Seher davon gesprochen 
haben, dass es der schwierigste Aufstieg und Weg sei. In den Upanishaden heißt es, es sei so schwer
darauf zu gehen, wie auf einer Rasierklinge; Mohammed spricht von einer „Haare Brücke„, die 
Gnostiker nannten ihn den „schmalen Weg“. Aber dass er begangen werden kann und die Seele 
sicher ans andere Ufer zurückkehrt, ist allen Schülern bewusst. Und die Geschichte der okkulten 
Bruderschaften hat uns immer wieder Beispiele geliefert, Zeitalter für Zeitalter, von Menschen die 
auf diese Weise die Verwandtschaft mit den “ Söhnen des Lichts" erfahren durften.

FRAGE 5·
Was ist mit der Aussage gemeint, dass bei einer Reinkarnation keine Erinnerung an die 
gewöhnlichen Ereignisse im Leben vorhanden sein kann, es sei denn, diese wurden alle als 
Opfergabe an das höhere unsterbliche Prinzip in uns dargebracht? In welcher Hinsicht können sie 
als Opfergabe angesehen werden? 

W. T. Hanson – (1) Betrachten Sie für den vorliegenden Zweck Handlungen, als aus, zwei Quellen 
stammend – der persönlichen und der individuellen – und berücksichtigen Sie dabei auch die 
offensichtliche Tatsache, dass eine Person sich nicht daran erinnern kann, etwas getan zu haben, 
was sie nicht getan hat. Das persönliche Selbst ist für seine bewusste Existenz von dem 
persönlichen Gehirn abhängig, in dem es entsteht – nicht unbedingt einem physischen Gehirn, 
sondern einem, das in seiner Natur persönlich ist, unabhängig von seiner Beschaffenheit. Daraus 
wird deutlich, dass das Bewusstsein des Selbst mit einer solchen Grundlage keine Existenz an sich 
hat und dass seine Kontinuität unterbrochen werden muss, wenn das Gehirn, von dem es abhängig 
ist, zerstört wird. Daher sind Handlungen, die ihren Ursprung im persönlichen Selbstbewusstsein 
haben – all die gewöhnlichen Ereignisse des Lebens, die um des persönlichen Selbst willen getan 
werden – nur bewusst mit dem niederen Selbst verbunden, das die Handlung ausführt und aufhört 
zu existieren, wenn das persönliche Gehirn aufgelöst wird; folglich gibt es nichts, was in die 
zukünftige Inkarnation übergeht, um sich an das zu erinnern, was getan wurde – kein 
kontinuierlicher Faden des Selbstbewusstseins erstreckt sich zwischen den beiden, durch den die 
Erfahrungen des nächsten Lebens mit denen des vorhergehenden Lebens verbunden werden 
können. Denn man darf nicht vergessen, dass das persönliche Selbst einer Inkarnation, zuvor nie 
existiert hat, dass es als Handlung oder vor seinem gegenwärtigen Leben nie etwas getan hat und 
natürlich keine Erinnerung an das haben kann, was es nie erlebt hat. Wenn Handlungen jedoch ihren
Ursprung im individuellen Bewusstsein haben – dem Ungeteilten, dem Unsterblichen, von dem in 
der Frage die Rede ist –, ist der Fall anders. Unter dieser Bedingung hängt das Gefühl der 
bewussten Identität nicht von einem persönlichen Gehirn ab und geht nicht verloren, wenn dieses 
Gehirn verschwindet. Das niedere Selbst wird nicht als der Handelnde angesehen, sondern als 
blasse und vorübergehende „Reflexion” des wahren Handelnden erkannt, jenes Selbst, das die 
vorhergehenden Persönlichkeiten hervorgebracht hat und in Zukunft weitere hervorbringen wird. In 



diesem Fall wird das Selbstbewusstsein mit dem identifiziert, was ohne Unterbrechung von 
Inkarnation zu Inkarnation weiterbesteht, und darin wird der Faden, das verbindende Glied 
hergestellt, durch das die Erfahrungen des nächsten Lebens, mit denen des gegenwärtigen, 
verbunden werden können und so zu Erinnerungen werden. Der Handelnde in der Gegenwart wird 
dann der Handelnde in der Zukunft sein, der sich selbst kennt und sich an das erinnern kann, was er 
getan hat.
(2) Indem man den Akteur selbst findet. Jeder, der innehält, um nachzudenken, wird wissen, dass Er
nicht der Körper ist, denn dieser ist an sich ein totes Ding und wird von innen heraus bewegt. Er ist 
auch nicht das, was man den Verstand nennt, noch das, was man gewöhnlich für das Selbst hält. 
Dies sind nur Manifestationen, die aufhören zu existieren, wenn sich der „Manifestierende” 
zurückzieht. Die Selbstanalyse wird dies zeigen. Worte sind nahezu nutzlos in Bezug auf diesen Teil
der Frage. Eine ernsthafte Bemühung um Selbstbeobachtung ist weit mehr wert, als die 
Informationen eines anderen; und wer den Versuch in gutem Glauben unternimmt, wird etwas 
finden – vielleicht zunächst nur sehr wenig –, aber dennoch etwas von dem großen Geheimnis, das 
zu weiteren Bemühungen ermutigen und anregen wird.
 
Claude Falls Wright – Ich weiß nicht, ob dies genau der Fall ist, denn viele Erinnerungen 
entstehen auch aus psychischen Gewohnheiten und Wünschen. Aber es ist wahr, dass nur jene 
Handlungen in der Ewigkeit und in der Erinnerung des höheren Egos weiterleben, die als Gehorsam
gegenüber dem göttlichen und unsterblichen Geist aller Dinge (Brahma) ausgeführt werden. Alle 
Handlungen werden, aus einer von zwei, Perspektiven heraus ausgeführt: Entweder werden sie 
mit dem Wunsch getan, dem persönlichen Selbst zu gefallen, oder sie werden mit der 
Entschlossenheit ausgeführt, seine Pflicht zu erfüllen, und sind frei von persönlichen Wünschen. 
Der Begriff „Pflicht” umfasst alle Handlungen, die das niedere Selbst als Opfer für seine höheren 
Prinzipien ausführt. Ob beim Essen, Trinken oder Schlafen; oder bei der Ausübung seiner Tätigkeit;
oder beim Umgang mit Freunden und Menschen; wenn man diese Dinge als seine Pflicht gegenüber
dem Leben tut, handelt man in Übereinstimmung mit seiner höheren spirituellen Natur. Dies ist es, 
was die alte hinduistische Philosophie als „Hingabe” oder „Einpünktigkeit” bezeichnet. In einer der 
Upanishaden findet sich folgender Satz: • • Zwei Dinge nähern sich einem Menschen bei jeder 
Handlung: das Angenehme und das Gute. Der Narr wählt das Angenehme aus Selbstsucht, der 
Weise wählt das Gute aus Verlangen nach Weisheit. Dies gilt auch für die kleinste Handlung. Wenn 
man einen ganzen Tag lang, das tut, was man tun möchte, anstatt das, was man in jedem Moment 
tun sollte, erscheint der Tag im Rückblick als verschwendet, auch wenn jede Minute glücklich 
gewesen zu sein scheint.
Ähnlich erscheint ein Tag, an dem jede Handlung als Pflicht erfüllt wurde und in jedem Moment ein
Kampf gegen das persönliche Verlangen nach Vergnügen stattfand, im Rückblick zwar vielleicht in 
jedem Moment unglücklich, aber dennoch lebendig; alles, was getan wurde, hat Lebenskraft und ist 
mit etwas Höherem verbunden. Das macht ihn unsterblich. Die Bhagavad Gita bezieht sich darauf, 
indem sie sagt: „Die Handlungen, die im Augenblick wie Nektar sind, sind auf lange Sicht wie Gift;
und die Handlungen, die im Augenblick wie Gift sind, sind auf lange Sicht wie Nektar.“
Im Osten heißt es, dass derjenige, der im Moment des Todes den Namen Brahmas ruft, in seinen 
Schoß aufgenommen wird. Abergläubische Hindus glauben heutzutage, dass dies bedeutet, dass sie
im Moment des Todes tatsächlich den Namen rufen sollten. Aber es ist eine Metapher und bedeutet, 
dass die Seele im Moment jeder Handlung die sie während ihres Lebens vollbracht hat, Revue 
passieren lässt und sie alle überprüft, und wenn jede Handlung mit Hingabe an die Quelle der Dinge
vollbracht wurde, dann stellt das gesamte vergangene Leben ein Opfer für Brahma oder den Geist 
dar, und die Seele gelangt dorthin, und ihre Gedanken und Handlungen sind unsterblich.

FRAGE 6.
Muss der Schüler in einem zukünftigen Leben notwendigerweise alle Wünsche ernten, die er sich 
gewünscht hat und in diesem Leben nicht erhalten hat? Ist es für ihn nicht möglich, wenn sein Wille



stark genug ist, selbst starke Wünsche auszulöschen, ohne die gewünschte Sache weiter zu erleben, 
als er es vielleicht bereits getan hat? Wenn dies nicht der Fall wäre, sollten wir dann nicht 
versuchen alle unsere Wünsche zu befriedigen, anstatt sie zu unterdrücken, um Erfahrungen zu 
sammeln und eine Verschiebung des Karmas zu vermeiden?
 
Alice L. Cleather .- Diese Reihe von Fragen scheint so kompliziert und sogar inkonsequent zu sein,
dass es nicht leicht ist, die wahre Bedeutung des Fragestellers zu entwirren. Was dahinter liegt, die 
Ursache der sogenannten Wünsche, ist eine Kraft unpersönlich und diese kann nicht „ausgelöscht” 
werden. Der Kraft kann eine andere Richtung gegeben werden, die vom Willen des Menschen 
gefärbt ist; mit anderen Worten, sie kann gereinigt, umgewandelt, auf einer anderen Ebene und für 
andere Zwecke gehalten werden, aber sie kann nicht „getötet” werden. Das Objekt des Verlangens 
zu erhöhen, ist das einzige Geheimnis und dies kann nach und nach, Tag für Tag geschehen, was
den ständigen Kampf beinhaltet, der dem gewöhnlichen Menschen so zuwider ist. Deshalb nimmt 
er die vom Fragesteller vorgeschlagene Idee an, dass Wünsche durch eine starke 
Willensanstrengung „ausgelöscht” werden können; und er tut dies umso bereitwilliger, als es ihm 
leichter erscheint, als sich auf einen unaufhörlichen Kampf einzulassen. 

Claude Falls Wright.
 – Die Lehre, dass man seine Wünsche in dieser oder einer zukünftigen Inkarnation ernten oder 
erfüllen muss, ist schädlich und steht nicht im Einklang mit okkulten oder theosophischen Lehren. 
Ein Wunsch, der einmal wirklich bekämpft, beherrscht, überwunden und zerstört wurde, kann nie 
wieder aufkommen. Er ist tot, und sein Platz wird im Geist von einer der spirituellen Kräfte 
eingenommen. Der Mensch, der mit seinen Wünschen und seinen Erinnerungen und mentalen 
Gewohnheiten kämpft, ist derjenige, der sich von ihnen befreit; er schafft keine karmischen 
Tendenzen in deren Richtung, sondern genau das Gegenteil. Und wenn seine Bemühungen von 
Erfolg gekrönt sind, wäre es töricht anzunehmen, dass dieselben Wünsche in einer zukünftigen 
Geburt wieder auftauchen werden; denn, wenn dies der Fall wäre, würde mit ihnen sicherlich auch 
die Kraft entstehen, sie zu zerstören. Dem Verlangen nachzugeben, um es zu erschöpfen, ist die 
Lehre falscher Philosophen und derer, die seine wahre Ursache nicht verstehen. Die sogenannten 
Begierden sind hauptsächlich Gewohnheiten – psychophysiologische, die in früheren oder in der 
gegenwärtigen Geburt entstanden sind und die Anstrengung desjenigen, der vorankommen will, 
sollte darin bestehen nicht mehr in den mentalen Kreisläufen zu rotieren, durch die sie 
aufrechterhalten werden. Wünsche leben von der Erinnerung, der Erinnerung an frühere 
Befriedigung und deshalb wird „Erinnerung” als Nidana oder Ursache der Wiedergeburt bezeichnet.
Die Geschichte von Lots Frau, die zurückblickte auf den Schauplatz ihrer alten Verbindungen und 
Lieben und wegen ihrer Schwäche in eine Salzsäule verwandelt wurde – alchemistisch gesprochen 
–, ist die Geschichte des Geistes, der es nicht schafft, das „gelobte Land” zu erreichen, und den 
geistigen Tod erleidet, indem er an seine alten und karmischen Verbindungen denkt und sich an sie 
erinnert. Obwohl es durch ehrliche Anstrengung wiederbelebt und erweckt werden kann, ist es 
vorerst tot für jedes Gefühl seines wahren Lebens. In Gedanken muss das Verlangen also 
angegriffen und zerstört werden, und wenn dies beherrscht wird und der Geist aufhört, bei den 
Dingen zu verweilen, die in der toten Vergangenheit waren und sind – ob angenehm oder 
unangenehm –, hat er gesiegt. Latente Begierden, die nicht verstanden werden oder sich in keiner 
Geburt manifestiert haben, werden natürlich unter dem Einfluss des Karma in zukünftigen 
Geburten, wenn nicht in dieser, ihr rechtmäßiges Erscheinen haben.
Was in der Stimme der Stille gesagt wird, muss ebenfalls immer beachtet werden: „Glaube nicht, 
dass die Lust jemals ausgelöscht werden kann, wenn sie befriedigt oder gestillt wird, denn dies ist 
eine Abscheulichkeit, die von Mara inspiriert ist. Indem man das Laster nährt, wächst es und wird 
stark wie der Wurm, der sich am Herzen der Blüte fett und mächtig frisst.“

FRAGE 7·



Gibt es ein Kriterium, anhand dessen wir die Echtheit oder Unechtheit einer Botschaft beurteilen 
können, die angeblich von einem Mahatma stammt?
 
Alice L. Cleather. – Der Fragende selbst – vielmehr sein eigener geistiger und seelischer Zustand –
ist das einzig mögliche „Kriterium”. Was nützen äußere Prüfungen, wenn das innere Selbst nicht 
reagiert und keine zielsichere Antwort gibt? Darüber hinaus liegt der wahre Wert einer bestimmten 
Botschaft in ihrem eigenen innewohnenden Wert, unabhängig von zufälligen Hilfsmitteln und 
Umständen. Spricht Sie der Inhalt der „Botschaft” als von Natur aus wahr, von großem 
moralischem Wert oder spiritueller Schönheit an? Dann ist sie für Sie wahr, unabhängig davon, wer 
sie überbringt oder wie. Spricht sie Ihre höchsten, edelsten und selbstlosesten Instinkte an – trifft sie
einen hohen Ton? Dann, wie auch immer sie Sie erreicht, drückt diese Botschaft eine große 
Wahrheit in der Natur aus, gibt ihr äußeren Ausdruck. Die Wahrheit ist immer da, aber nur wenige 
können sie hören und sehen; und vielleicht brauchten Sie gerade diese Darstellung, damit sie in 
Ihren Geist eindringen und zu einer lebendigen Tatsache in Ihrem Leben werden kann. Aber 
vergessen Sie nicht, dass Sie die „Botschaft” nicht annehmen und den Überbringer vollständig 
ablehnen können. akzeptieren

FRAGE 8. 
Inwieweit sind die Meister für das theosophische und individuelle Wachstum notwendig? 

Claude Falls Wright.- Obwohl es keine Voraussetzung für die Mitgliedschaft in der 
Theosophischen Gesellschaft gibt, ist der Glaube an Meister oder göttliche Menschen eine echte 
Notwendigkeit für das geistige Wachstum. Wenn man nicht das Ideal der Vollkommenheit vor 
Augen hat, das sie verkörpern, wird man selbst niemals Fortschritte machen. Dass höhere Mächte 
existieren, ist allen Sehern bekannt; dass man mit ihnen kommunizieren kann, ist auch vielen 
Schülern bekannt; dass sie manchmal als lebende Menschen inkarnieren, ist seit jeher Tradition. 
Wenn man sich bewusst weigert, an ihre Existenz oder mögliche Existenz zu glauben, trotz der 
Aussagen derer, die behaupten, über dieses Wissen zu verfügen, schafft man durch diese Handlung 
des Geistes, eine astralische Barriere, die die inneren Sinne daran hindert, während des Lebens 
jemals bewusst mit den Bewohnern und Leben der okkulten Sphären in Kontakt zu treten. Deshalb 
wurde oft gesagt: Es ist besser zu glauben, als skeptisch zu sein, auch wenn man es nicht weiß. 
Denn der Glaube ist oft der Vorläufer der Weisheit. Diejenigen, die die Existenz der Meister und 
göttlichen Menschen für eine Lüge halten, werden niemals von ihrer Existenz erfahren: Selbst wenn
ihnen ein Zeichen gegeben würde, würden sie nicht glauben – sie würden ihre eigenen Sinne 
anzweifeln und wenn möglich eine materielle Erklärung finden, da sie aufgrund der vorgenannten 
astralen Barriere geistig verzerrt sind; oder sie würden wahnsinnig werden und alles glauben was 
man ihnen erzählt, wie es bei vielen religiösen Anhängern der Fall ist.
Die richtige Philosophie, ein reines Leben, die Freiheit von persönlichen Wünschen und ein fester, 
unerschütterlicher Glaube an die Höheren Mächte und Meister der Weisheit, werden zu einem 
Wissen führen, das vielen, aufgrund ihres angeborenen Misstrauens gegenüber anderen, ihrer 
Skepsis und ihres Unglaubens an alles, was nicht durch Waage und Maß, oder durch die physischen 
Sinne bewiesen werden kann, vorenthalten bleibt.



DISKUSSIONSTHEMEN.

ZUR VERWENDUNG DURCH DIE ZWEIGSTELLEN.

Verwenden Sie niemals Sanskrit- oder Fremdwörter, ohne deren englische Bedeutung anzugeben;
verwenden Sie vorzugsweise das englische Wort und lassen Sie das Fremdwort lediglich als 
Ergänzung zum englischen Wort erscheinen.

DER VIERFACH-MENSCH.

Er wird als Vierfach-Mensch bezeichnet. Er besteht aus (1) dem Körper, (2) dem Lebensprinzip 
oder Jiva; (3) dem Astralkörper, dem ätherischen Doppelgänger, Linga Sharira, (4) den Begierden 
und Leidenschaften, Kama Rupa, Kama Manas, oder dem Geist, der von Begierden und 
Leidenschaften gefangen und durchdrungen ist.
- Der Körper ist eine Begrenzung und keine Ursache. Er ist das physische Instrument für diese 
Ebene. Da sich alle Körper auf dieser Ebene befinden, ist unser Instrument daher vollständig 
tierisch. Seine Teilchen verändern sich ständig, wie von Wissenschaftlern bestätigt. 
- Lebenskraft, Jiva, Leben. Sie ist universell, durchdringt jeden Punkt des Raums, leitet sich vom 
höchsten Jiva ab und ist daher universell, wird unter allen Lebewesen ausgetauscht.
- Astralkörper; der wahre Zweifler, Linga Sharira. Seine Funktionen und Kräfte; die Form oder 
Matrix, auf der das Physische aufgebaut ist; es hat Anteil an der Natur der astralen Materie; 
beschreibe diese. Ist der Sitz des rein personalen, aber es gibt eine reflexartige automatische 
Wirkung auf den Körper als Person.
- Neuer Astralkörper, allgemeine Regel für jede Geburt, aber einige werden aus früheren Geburten 
mitgenommen. 
- Begierden und Leidenschaften, Kama und Kama Mana. Der Wendepunkt; mit Tieren geteilt, außer
dass sie nur wenig oder gar kein Manas haben. Das Schlachtfeld für den Menschen, das der Erde 
selbst ähnelt. Reinkarnation; das Rad der Wiedergeburt aufgrund der Aktion und Reaktion von 
Begierde und Leidenschaft. 

REFERENZEN.
Ozean der Theosophie, Kap. v und vi; Esoterischer Buddhismus, Kap. li; Moderne Theosophie
Kap. iv.

WIEDERGEBURT UND VOREXISTENZ.

Geschichte und Verbreitung der Lehren. Gelehrt von den frühen christlichen Vätern, insbesondere 
Origenes. In der Antike im Osten gelehrt und bis heute fortgeführt. Sie herrschen in den meisten 
Köpfen, Ländern und Religionen vor. Wie von Jesus in Matthäus xi, xvi, xvii, in Bezug auf 
Johannes den Täufer gelehrt; wenn er die Reinkarnation von Elias war, muss dies unter einem 
Naturgesetz geschehen sein. Die Entwicklung der Seele und des Charakters erfordert diese Lehren. 
Etwas kann nicht aus dem Nichts entstehen; daher müssen die Kraft und Vielfalt des Charakters 
berücksichtigt werden.
Die Wiedergeburt erklärt viele Probleme. Gelegenheiten, die für Wachstum und Disziplin geboten 
werden. In Bezug auf Nationen im Aufstieg, Niedergang, Fall und Verschwinden. In Bezug auf 
große Genies wie Mozart, Bach, Napoleon und andere. Auch auf außergewöhnliche Fälle wie Blind 



Tom, musikalische Wunderkinder und die vielen mathematischen Genies, anwendbar. Ohne die 
Lehre sind das Elend des Lebens, die Unterschiede in Charakter und Chancen, die Nachteile der 
Geburt nicht erklärbar.
 
REFERENZEN.
Ocean of Theosophy, Kap. VIII, IX und X; Reinkarnation (Anderson); Key to Theosophy, Abschnitt
VIII.

THEOSOPHIE IM LEBEN ANGEWENDET.

Der Theosoph sollte seine Theorien in die Praxis umsetzen. Intellektuelle Theosophie ist für den 
Einzelnen nutzlos, auch wenn sie für andere von Nutzen sein mag. Sie führt zu Heuchelei. Die 
spirituelle Lehre oder Herzenslehre muss erlernt werden. Das persönliche Element muss verstanden 
und überwunden werden. Die Torheit, psychischen oder okkulten Kräften nachzujagen. Die 
Notwendigkeit von Tugend, Unpersönlichkeit, Nächstenliebe usw., bei jemandem, der psychische 
Kräfte hervorruft. Daher die Notwendigkeit, jede Pflicht im Leben zu erfüllen. Die Bedeutung der 
Pflicht. Unsere Pflicht gegenüber anderen und gegenüber der Menschheit. Anwendung der Fabel 
von Hase und Schildkröte auf dieses Thema.
 
REFERENZEN.
Voice of Silence, „The two Paths“; Bkagavad Gita, Kap. iii; Guide to Theosophy, Art ,
„Brotherhood“; Lucifer, Band ii, Art. „Occultism versus the Occult Arts“.

KARMA ODER AUSGLEICH.

Das Gesetz der Gerechtigkeit: von Aktion und Reaktion. Die Lehre in verschiedenen Religionen, 
wie Buddhismus, Brahmanismus und Christentum; Verantwortung jedes Einzelnen; Verantwortung 
der Rassen. Regelt Karma die ständige Wiedergeburt in einer Rasse, bis die vollständige Vergeltung 
erfolgt ist und die Ähnlichkeit in den Neigungen der Rassen erschöpft ist. Ist Karma Schicksal? Was
für ein Schicksal ist es?
 
REFERENZEN.
Ocean of Theosophy, Kap.xi; Key to Theosophy, Abschnitt xi; Secret Doctrine, Kap. Xvi.,Teil 3

THEOSOPHISCHE NACHRICHTEN.

LOYALTY BRANCH T. S. ist der Name einer neuen Zweigstelle, die in Chicago gegründet wurde.
28. Mai. Bei einer Versammlung der alten Chicagoer Zweigstelle zur Bestätigung der Beschlüsse 
der jüngsten Versammlung waren nicht alle Mitglieder dafür, und um Reibereien zu vermeiden und 
die Möglichkeit zu haben, die Arbeit ohne Einmischung fortzusetzen, von den anderen, zogen sich 
die Mitglieder, die die Beschlüsse befürworteten (die praktisch alle alten und echten Mitarbeiter der 
Zweigstelle ausmachen), zurück und reorganisierten sich zu einer Gesellschaft unter dem oben 
genannten Namen.



Bruder Allen Griffiths, der Pacific Coast-Dozent, war bei der Neuorganisation anwesend und 
leistete materielle Hilfe. Der Präsident ist Bruder R. D. A. Wade und die Sekretärin ist Frau Eva 
F. Gates, zwei Namen, die als Mitarbeiter in Chicago so bekannt sind, dass der Erfolg dieses 
Vorhabens gesichert sein dürfte. Eine Präambel und Resolutionen bezüglich der Neuorganisation 
wurden bei der Versammlung verabschiedet und Kopien an alle Zweigstellen in Amerika verschickt,
wie folgt:

PRÄAMBEL UND BESCHLÜSSE.

In Anbetracht dessen, dass die Chicagoer Zweigstelle der Theosophischen Gesellschaft am 15. Mai 
1895 mit einer Mehrheit von einer Stimme die Ratifizierung der Beschlüsse der Tagung der 
Theosophischen Gesellschaft in Amerika, die am 28. und 29. April in Boston, Massachusetts, 
stattfand, abgelehnt hat und in der Erwägung, dass durch diese Ablehnung bestimmte ungerechte 
und ungerechtfertigte Anschuldigungen von Mitgliedern der Europäischen Sektion gegen unseren 
angesehenen und geliebten Bruder William Q. Judge gebilligt und unterstützt wurden; und in der 
Erwägung, dass wir, die Unterzeichner, die Ältesten Brüder als die Hauptakteure der 
theosophischen Bewegung dieses Zeitalters und als die wahren Gründer der Theosophischen 
Gesellschaft anerkennen, unter denen H. P. Blavatsky, auf der äußeren Ebene die führende Rolle 
spielte, und William Q. Judge als einen der jüngeren Brüder der Loge anerkennen, der nun als 
verbindendes Glied zwischen den Meistern und uns selbst dient; In Anbetracht dessen, dass wir 
seine langjährigen treuen Dienste für die Sache der Theosophie und den damit verbundenen Erfolg 
der Bewegung anerkennen, bekräftigen wir unseren Glauben an die Reinheit seiner Motive, sein 
gutes Urteilsvermögen und sein richtiges Handeln und versichern ihm und denen, denen er dient, 
unsere unerschütterliche Loyalität und Unterstützung, und zur Bestätigung dieser Erklärung sei 
hiermit beschlossen: 
Erstens, dass wir, die Unterzeichnenden, die Entscheidung der genannten Bostoner Versammlung 
ratifizieren. 
Zweitens, dass wir hiermit unsere Verbindung zu den Mitgliedern der Chicagoer Zweigstelle 
beenden, die die Entscheidung der genannten Versammlung ablehnen, und uns hiermit zur 
Loyalitätszweigstelle der Theosophischen Gesellschaft in Amerika zusammenschließen.
Drittens, dass wir alle Mitglieder der Chicagoer Zweigstelle brüderlich einladen, sich uns 
anzuschließen, wenn sie dies nach reiflicher Überlegung wünschen, und dass wir auch alle Personen
herzlich einladen, sich uns anzuschließen, die mit den Zielen der Theosophischen Gesellschaft in 
Amerika sympathisieren und mit uns bei den Bemühungen zu ihrer Verwirklichung 
zusammenarbeiten möchten. Dies wurde von neunundzwanzig Mitgliedern unterzeichnet.

-----------------
BURCHAM HARDING reist am 6. Juni nach Chicago, um dort und in der Umgebung der Zentren 
unter der Schirmherrschaft des neuen Central States Territorial Committee zu arbeiten.
Die Spenden an den Generalfonds zum Gedenken an White Lotus Tag (8. Mai) belaufen sich bisher 
auf $109, 23.
Das Programm von Frau GEORGE E. HARTER zur Unterstützung der T.S. in Amerika hat dem 
Allgemeinen Fonds seit dem 16. Januar 180 Dollar eingebracht. Seine letzte Überweisung betrug 10
Dollar und ging am 20. Mai ein.
----------------
Ein NEUER TERRITORIALER AUSSCHUSS soll in den zentralen Bundesstaaten gebildet 
werden, zu dem die Loyalty Branch, Chicago, Ft. Wayne, Columbus, Dayton, Indianapolis, Toledo, 
Cincinnati und andere Zweigstellen gehören. Dieser Ausschuss wird sich aktiv dafür einsetzen, die 
Theosophie in allen dazwischen liegenden Städten der mittleren Bundesstaaten zu verbreiten.
 
-------------------



DR. ALLEN GRIFFITHS hat auf seinem Weg an die Westküste Chicago, Omaha und Denver 
besucht und dort Interesse geweckt. Nun reist er weiter nach Salt Lake City und San Diego.

-----------------

DIE T. S. IN AMERIKA.
Aus den eingegangenen Briefen geht hervor, dass hinsichtlich bestimmter historischer und 
hinreichend belegter Sachverhalte Unwissenheit oder Verwirrung herrscht. Daher möchte ich 
Folgendes feststellen:
Die T.S. wurde in Amerika gegründet. Dies ist die „Parent Society“. Alle anderen sind Zweigstellen,
Sektionen oder Ableger. H. P. B. sagte voraus, dass hier in Amerika die Hochburg der Theosophie 
sein würde und dass sich hier die sechste Rasse bilden würde.
Die einzige Änderung, die seit ihrer Gründung in der Gesellschaft in Amerika vorgenommen wurde,
betrifft die Leitung und die Befugnisse der Geschäftsführung. Alles andere bleibt im Wesentlichen 
wie zuvor, was die Grundsätze, Ziele, Propaganda, Ablehnung von Dogmen und Sektierertum 
betrifft.

-----------------

Der Verweis auf die „T.S. in Amerika”, die kürzlich in Boston als „eine schismatische Organisation 
zum Schutz von Fehlverhalten vor gerichtlicher Bestrafung” gegründet wurde, entbehrt jeder 
Grundlage. Die Aussage ist in ihrer Form beleidigend und in ihrer Tatsache falsch, wie alle 
Mitglieder der Versammlung bis auf zwei bezeugen werden.
J. D. BucK.

BEKANNTMACHUNGEN.

Der Bericht über die Versammlung in Boston vom vergangenen April ist derzeit im Druck und 
jedes Mitglied in Amerika wird innerhalb weniger Tage ein Exemplar erhalten.
Da es sich um einen wortgetreuen Bericht aller Reden und Anträge handelt, die auf dem Kongress 
gemacht wurden, wird von jedem Mitglied erwartet, dass es sein Exemplar sorgfältig durchliest, um
sich mit den Vor- und Nachteilen der Maßnahmen, die auf dieser bislang wichtigsten Versammlung 
von Theosophen in einem Land getroffen wurden,
 

Der Vorstand muss in Bezug auf den auf der Versammlung gefassten Beschluss über den Anteil der 
am 28. April verfügbaren Mittel, die auf Verlangen an Mitglieder der alten amerikanischen Sektion 
zurückzuzahlen sind, die nicht mit der Theosophischen Gesellschaft in Amerika zusammenarbeiten 
möchten, bekannt geben, dass der Anteil pro Kopf 1,29 beträgt.
 

Der Lotus Circle hat die Musik und Lieder, die bei seinen Übungen verwendet werden, gedruckt 
und veröffentlicht. Ein Großteil der Musik und viele der Lieder wurden von Mitgliedern des Circles
geschrieben. Kopien sollten bei dem New Yorker Superintendenten angefordert werden, wenn 
jemand Lotus Circles in anderen Zentren und Zweigstellen gründen möchte.
 



William Q. Judges Antwort auf die gegen ihn erhobenen Vorwürfe, die auf der April-Konferenz 
verlesen wurde, wird in wenigen Tagen an alle Mitglieder in Amerika verschickt. Jedes Mitglied hat
dann zum ersten Mal die Möglichkeit, sich ein unvoreingenommenes Urteil über den Fall Judge zu 
bilden. 

Eine Kopie der Verfassung und Satzung der T. S. in Amerika, wie sie: vom letzten Kongress 
formuliert wurde, wird jedem Mitglied zusammen mit dem Kongressbericht zugesandt.

Bei der Weiterleitung ihrer Diplome an das Büro des Präsidenten zur Bestätigung ihrer Gültigkeit 
gemäß der Verfassung der T. S. in America, werden die Mitglieder gebeten, Briefmarken zur 
Deckung der Rücksendekosten beizufügen.

Jedes Mitglied, das Zweifel hinsichtlich der tatsächlichen Bedeutung, Absicht und Tragweite des 
Kongresses in Boston am 28. April hat, sollte seine Fragen an das Forum richten, damit diese 
Punkte für alle vollständig geklärt werden können.


