
Ein Arbeitsglossar 
für theosophische Studenten

 von 
W. Q. Judge, 
September 1892 

[3. Auflage, mit Anhang]

Vorwort

Ein Glossar wird definiert als „ein Wörterbuch, das unbekannte, veraltete, regionale oder für 
bestimmte Kulturen oder Fachgebiete spezifische Begriffe erklärt”. Dieses kleine Buch ist kein 
Wörterbuch, denn dazu müsste es alle Wörter einer Sprache enthalten, was nicht der Fall ist.

Es handelt sich vielmehr um den Versuch, Studierenden der theosophischen Literatur, die keine 
Sanskritisten sind, ein Glossar zur Verfügung zu stellen – nichts weiter – mit den vielen Sanskrit- 
und anderen seltsamen Wörtern, die so häufig in Büchern und Schriften vorkommen, die von 
Mitgliedern unserer Gesellschaft veröffentlicht und verfasst wurden. Die Leser werden daher 
verstehen, dass wir ihnen weder eine Sanskrit-Grammatik noch ein Buch anbieten, das ihnen alles 
erklärt, was sie über die richtige Aussprache von Sanskrit-Wörtern wissen möchten. Letzteres wäre 
unserer Meinung nach ein hoffnungsloses Unterfangen und wird nicht versucht.

Selbst ein Wörterbuch ist selten vollständig, und wir behaupten nicht, dass dieses Glossar jedes 
Fremdwort enthält, das in theosophischen Büchern vorkommen kann, aber es enthält alle wichtigen.

Um eine Vorstellung von der richtigen Aussprache des Sanskrit zu vermitteln, jedoch nur als 
Anhaltspunkt und nicht als verbindliche Richtlinie, finden Sie am Ende dieser Absätze eine kurze 
Tabelle, die Ihnen bei sorgfältigem Studium helfen wird, sich dem richtigen Klang anzunähern.

Doch selbst diese Tabelle wird für diejenigen unverständlich sein, die nicht begreifen können, dass 
wir, wenn wir für e den Klang von a in gay postulieren, Kate als Ket schreiben müssen. 
Spanischsprachige werden die richtige Aussprache sehr leicht erlernen, wenn sie wissen, dass in 
Sanskrit wie im Spanischen in fast allen Fällen „a” wie „ah” ausgesprochen wird, „e” wie „a” in 
„gay”, „i” wie „ee”, „o” wie „oh”, „u” wie „oo”, „ai” wie „i” und „au” wie „ow”, wobei keiner 
dieser Laute durch die Nebeneinanderstellung oder Kombination von Buchstaben verändert wird.

Man sollte auch bedenken, dass ein wenig gesunder Menschenverstand und Gedächtnis uns sofort 
erkennen lassen, dass ein Autor, der „Arjoon“ schreibt, dasselbe meint wie ein anderer mit 
„Arjuna“. Die alte Ausgabe von Wilkins' Übersetzung der „Bhagavad-Gita“ kommt der richtigen 
Aussprache in englischer Form so nahe wie kein späteres Werk. Er schreibt Gita als Geeta, Arjuna 
als Arjoon, Pandu als Pandoo, Amrita als Amreetti und Krishna als Kreeshna.

Ein Anhang mit neuen Wörtern, sowie einigen Ergänzungen und Korrekturen zu Wörtern im 
Haupttext, wurde hinzugefügt.



Da dieses Glossar für normale Leser und Interessierte gedacht ist, wurden Akzentzeichen 
weggelassen, da es in der Vielzahl der Systeme keine Einheitlichkeit gibt. Pedanterie in dieser 
Hinsicht würde den Wert des Buches nicht erhöhen.

TABELLE DER VOKALE.

a wie a in father.

e wie a in hate.

i wie i in pique.

o wie o in go.

u wie oo in root.

ai wie i in mine.

au wie ow in now.

BEISPIELE: 

Avidya, ah-veed-yah; Buddha, Booh-dhah; Hatha-Yoga, hat-ha-yogah; Isvara, Eesh-wah-ra; Shiva, 
Shee-vah, Surya, Soor–yah; Yuga, yoo-gah.

W. Q. J.,
New York, Juli 1892.

Ein Arbeitsglossar
für Studierende der theosophischen Literatur

ABHAVA, Nicht-Existenz, Nicht-Wesen; Entbehrung, Negation, Zerstörung, Tod. (a, nicht; bhava, 
Sein: Nicht-Sein.)

ABHINIVESA, untätiger Schrecken, der den Tod verursacht.

ABHUTARAJASAS, strahlende, körperlose Wesen, Gottheiten, die nicht einmal eine astralische 
Form haben. (a, nicht; bhuta, Element; raj, leuchten.)

ABHYASANA, ununterbrochene Kontemplation eines Objekts. (abhi, in; asa, werfen: „sich [ins 
Studium] stürzen”.)

ACHARYA, ein heiliger Lehrer; ein Lehrer der Mysterien. (Wörtlich: „derjenige, der die Achara 
oder Regeln kennt”.)

ACHIT, einer der drei untrennbaren Aspekte von Parabrahmam. (a, frei von; chit, Gedanke, 
intelligente Kraft, Geist.)

ACHYUTA, der „Unfehlbare”, derjenige, der nicht dem „Fall” unterworfen ist; ein Titel, der 
Krishna in der Bhagavat-Gita gegeben wird; ein Name von Vishnu.

ADEPT (engl.), wie es heutzutage verwendet wird, wird auf die Mahatmas angewendet, aber da es 
schwarze und weiße, hohe und niedrige Adepten gibt, ist diese Verwendung falsch. Das Wort 
bedeutet streng genommen einen Experten oder Meister in einer bestimmten Kunst oder 
Wissenschaft. In der theosophischen Literatur wird der Begriff im Allgemeinen für diejenigen 
Okkultisten verwendet, die das Alter der Lehre überschritten haben und sozusagen „volljährig” 
geworden sind im Studium und in der Praxis des Okkultismus, die mehr als Chelas, aber weniger 
als vollwertige Eingeweihte sind.



ADHARMA, Ungerechtigkeit, Bosheit, Laster.

ADHIBAUTIKA, natürlich; ein Begriff, der für natürliche und äußerliche Schmerzen verwendet 
wird.

ADHIBHUTA, der Herr des Lebens; der Höchste Geist, wenn er durch die geheimnisvolle Kraft 
der Illusion der Natur in allen Elementen der Natur wohnt. (adhi, über; bhuta, Element.)

ADHIDAIVATA, (auch ADHIDAIVA), herrschende Gottheit, Herr aller Götter; der Höchste Geist, 
der im Sonnenkörper wohnt (was nach östlichen Vorstellungen bedeutet, dass die höchste Kraft 
dieses Sonnensystems ihren Platz in der Sonne hat) oder wenn er sich vollständig im Menschen 
manifestiert. (adhi, über; deva, ein Gott.)

ADHIDAIVIKA, spirituell; ein Begriff, der für übermenschliche Schmerzen verwendet wird.

ADHIYAJNA, der Höchste Geist als Lenker des Körpers, da nach der alten Lehre ein Geist alle 
Menschen leitet und in jedem eine scheinbare Getrenntheit annimmt, die auf das persönliche 
niedere Selbst zurückzuführen ist. (adhi, über; yajna, Opferzeremonie: „Lenkender der 
Opferzeremonie” – was das menschliche Leben ist.)

ADHYATMA, die Seele der Seelen; die Überseele. (adhi, über; atma, Seele.)

ADHYATMIKA, sich auf die Seele (adhyatma) beziehend; ein Begriff, der für natürlichen und 
untrennbaren Schmerz verwendet wird.

ADI, der Erste, der Anfang; die unbekannte Gottheit, Brahma.

ADI-BUDDHA, erste oder urzeitliche Weisheit; ein Aspekt von Parabrahmam. (adi, erster; buddha,
Weisheit.)

ADI-BUDDHI, das erste oder unmanifestierte Bewusstsein.

ADI-SANAT, „der erste Alte“, Brahma, der Schöpfer.

ADITI, „die Grenzenlose“, d. h. Raum; Äther; Akasha; vedischer Name für Mulaprakriti; abstrakter
Raum oder ideale Natur, entsprechend der ägyptischen Isis, der weiblichen Seite der schöpferischen
Natur.

ADITYAS, die zwölf Sonnengötter, die die universelle Feuersbrunst dieses Sonnensystems 
herbeiführen.

ADI-VARSHA, das erste Land; das Eden der ersten Rassen.

ADONAI, ein hebräisches Wort, das „Herr“ bedeutet und beim Lesen der heiligen Schriftrollen als 
Ersatz für den unaussprechlichen Namen aus vier Buchstaben, J-H-V-H, verwendet wurde. Dieser 
Begriff wurde von mittelalterlichen Schriftstellern als Bezeichnung für bestimmte Klassen der 
Dhyan Chohans verwendet.

ADRISHTA, Unsichtbares; jenseits der Reichweite des Bewusstseins; das Verdienst oder Vergehen,
das mit dem Verhalten eines Menschen in einer früheren Inkarnation verbunden ist, und die 
entsprechende (scheinbar willkürliche) Strafe oder Belohnung in der gegenwärtigen oder einer 
zukünftigen Inkarnation; Schicksal.

ADVAITA, Nicht-Dualität; die einzige sekundlose Existenz, die einzige Realität; ein auf Nicht-
Dualität basierendes philosophisches System.

AGAMI, eine der drei Arten von Karma. (a, nicht; gami, gehen.) (Siehe KARMA.)

AGNI, Name eines Gottes; Feuer, insbesondere Feuer vom Himmel; manchmal indirekt als 
Bezeichnung für Parabrahmam.

AGNIHOTRI, Priester und Anrufer des Feuers. (agni, Feuer, insbesondere Feuer vom Himmel; 
hotri, Priester, Opfernder, Anrufer.)

https://theosophylib.com/c/karma


AGNISVATTAS, Götter des Feuers und der Luft; eine der beiden Arten von Pitris, unkörperlich, 
ohne selbst astralen Formen, die den inneren Menschen formen.

AHAMKARA, Egoismus; das, was in uns sagt: „Ich bin der Handelnde, für mich wird all dies 
getan”; in der Sankhya-Philosophie der dritte der acht Schöpfer der Schöpfung. (Aham, ich; kara, 
machen: das Machen des Selbst.)

AHRIMAN, das böse Prinzip des Universums; der „Satan” des Zoroastrismus; ein Asura.

AISVARYA, Macht; übermenschliche Kräfte der Allgegenwart, Allmacht, Unsichtbarkeit usw.

AITAREYA-BRAHMANA, Name einer Upanishad. (Siehe BRAHAMANA.)

AITIHYA, mündliche Überlieferung, traditionelle Unterweisung.

AJA, nicht geboren, seit Ewigkeit existierend; ein Begriff, der für die höheren Gottheiten 
verwendet wird.

AJNYANA, Unwissenheit.

AKASA, die feinstoffliche Flüssigkeit, die den gesamten Raum durchdringt und überall und in 
allem existiert, als Träger des Lebens und des Klangs; „Ausblick”, offener Raum, Himmel, Äther. 
Es heißt, dass durch die Kenntnis und Nutzung des Akasa alle magischen Taten vollbracht werden 
können.

AKHYAYIKAS, kurze Geschichten oder Anekdoten.

AKSHA, Auge; jedes runde Ding.

AKSHARA, ungebrochen, unvergänglich; Brahma, Vishnu oder Shiva: die Silbe Om; die Seele. 
(aksha, ein rundes Ding, ein Kreis, ungebrochen [wie ein Kreis].)

AKTA, gesalbt, initiiert.

ALAYA, die Überseele. (a, nicht; laya, Auflösung: Nicht-Auflösung, Beständigkeit.)

AMANASA, der Gedankenlose. (a, nicht; manas, Geist.)

AMITABHA, ein Dhyani-Buddha; der himmlische Name von Gautama Buddha, der im 
japanischen Buddhismus häufig verwendet wird. (Wörtlich: „von unermesslicher Pracht”.)

AMRITA, das Wasser der Unsterblichkeit, das laut einer Allegorie im Mahabharata durch das 
Aufwühlen des Ozeans durch die Suras und Asuras gewonnen wurde, was die spirituelle 
Kultivierung bedeutet, die aus dem Konflikt zwischen unserer höheren und niederen Natur 
resultiert; Soma-Saft; Unsterblichkeit; die Gesamtheit der Unsterblichen; das unsterbliche Licht; 
endgültige Befreiung. (Wörtlich: „Todlos”.)

ANAISVARYA, machtlos, ohne Vorherrschaft.

ANANDA, Glückseligkeit; ein Aspekt von Parabrahmam.

ANANDAMAYA-KOSA, die spirituelle Seele, Buddhi. (Siehe KOSA.)

ANANTA, unendlich; ein Begriff, der auf verschiedene Gottheiten angewendet wird, sowie auf die 
siebenköpfige Schlangencouch, auf der Krishna (der manifestierte Vishnu) ruht, wenn er die Welten
erschafft; das Unendliche jenseits von Zeit und Raum.

ANAVASADA, Gleichgültigkeit gegenüber Leiden.

ANAYAM, eine Zeiteinheit von 180 Tagen.

ANDHATAMISRA, völlige Dunkelheit der Seele.

ANIMA, eine Kraft oder Siddhi, durch die man in das kleinste Atom eindringen kann.

ANIMA MUNDI (lateinisch), die Seele der Welt. In der Esoterik bedeutet dies die tatsächliche 



Seele oder psychische Kraft der Welt; das heißt, dass dieser Globus als Ganzes mit seinen 
Geschöpfen eine eigene Seele hat.

ANISHTUBHA, ein besonderes Sanskrit-Metrum.

ANITYA, vorübergehend, nicht ewig.

ANNAMAYA-KOSA, der materielle Körper. (Siehe KOSA.)

ANTAHKARANA, der Kommunikationskanal zwischen den höheren und niedrigeren Aspekten 
von Manas; der Sitz des Denkens und Fühlens. (antar, innerhalb; karana, Instrument oder Mittel 
zum Verursachen.)

ANU, atomar.

ANUDDHARSHA, Zufriedenheit, Befriedigung mit dem eigenen Zustand.

ANUGITA, eine Episode aus dem vierzehnten Buch des Mahabharata. Sie enthält den Dialog 
zwischen Krishna und Arjuna nach der Schlacht, mit dem die Bhagavad-Gita beginnt. (anu, nach; 
gita, Lied: ein Nachgesang.)

ANUMANA, Schlussfolgerung, das Ziehen einer Schlussfolgerung aus gegebenen Prämissen, eines
der Mittel zum Erlangen von Wissen gemäß den Sankhya- oder Nyaya-Systemen.

ANUMAPAKA, die Grundlage der Schlussfolgerung.

ANUMATA, Erzeuger von Zufriedenheit im Handelnden, obwohl er selbst nicht an der Handlung 
beteiligt ist, aber dennoch als solcher erscheint.

ANUPADAKA, ohne Vorfahren; ein Name, der allgemein für himmlische Wesen und auch für die 
höchsten Adepten verwendet wird.

ANUSRAVA, vedische Tradition; durch wiederholtes Hören erworben.

ANYATHAJNANA, Verwechslung der Eigenschaften einer Sache mit denen einer anderen. 
(anyatha, anders; jnana, Wissen.)

AP, Wasser; Luft; die Zwischenregion.

APAH, (Plural von AP), Gottheiten und Kräfte.

APAM-NAPAT, vedischer Name für Agni oder Feuer, das aus Wasser entspringt; intelligente Kraft,
die die Natur durchdringt, das „Licht des Logos”, Fohat. (apam, Wasser; napat, Nachkomme.)

APANA, Ausatmen, Ausatmung, eine der fünf Lebensenergien (im Gegensatz zu Prana); eine 
kultivierte körperliche Fähigkeit, die in bestimmten Hatha-Yoga-Übungen genutzt wird.

APAVARGA, die Befreiung der Seele vom Elend wiederholter Wiedergeburten; endgültige 
Glückseligkeit. (apa, von, weg; varga, gereinigt, befreit.)

APRITHAKSIDDHA, untrennbare und ewige Vereinigung, wie sie zwischen Chit, Achit und 
Isvara besteht.

ARANIS, die beiden Holzstücke, die zur Erzeugung des heiligen Feuers durch Reibung verwendet 
werden.

ARGHYA, eine Trankopfergabe an Götter oder Heilige, bestehend aus Reis, Blumen usw. mit 
Wasser oder nur aus Wasser, in einem kleinen bootförmigen Gefäß.

ARGHYANATH, Herr der Trankopfer, ein Titel des Maha-Chohan.

ARGHYA-VARSHA, das Land der Trankopfer; der geheimnisvolle Name des Landes, aus dem der
Kalki-Avatar kommen soll.

ARHATS, eingeweihte heilige Männer des buddhistischen und jainistischen Glaubens; oft 
synonym mit Rishi, Mahatma und Adept verwendet. (Wörtlich: „die Würdigen”.)



ARJUNA, eine Persönlichkeit in der Bhagavat Gita, Sohn und Avatar von Indra, allegorisch 
stellvertretend für den Menschen; auch als Nara bezeichnet. (Arjuna, silberweiß; Mara, Mensch, der
Urmensch, ein Held.)

ARUPA, formlos, farblos. (a, nicht; rupa, Farbe, Form.)

ARYA, ein Mann der vedischen Indianerstämme, ein Arier. (Wörtlich „einer der Gläubigen”.)

ARYASANGHA, die Gesamtheit der Arier; Name des Gründers der Yogachara (Yogakara) Schule 
des Buddhismus.

ARYAVARTA, das heilige Land der Arier; Indien.

ASAKTI, Behinderung.

ASANA, eine Haltung eines Gläubigen, die Art und Weise des Sitzens, die Teil der achtfachen 
Observanzen eines Asketen ist; eines der acht Mittel oder Stufen des Yoga. (Siehe YOGA.)

ASAT, Nichtsein.

ASMITA, Egoismus.

ASTRALKÖRPER (engl.), ein Begriff, der in der theosophischen Literatur sehr locker verwendet 
wird, um jede Art von phantasmatischer oder ätherischer Erscheinung der menschlichen Form zu 
bezeichnen. Seine Hauptbedeutungen sind wie folgt: (1.) Der Begriff wird als englisches Äquivalent
zum Sanskrit-Begriff linga-sarira verwendet und bezeichnet dann die ätherische oder feinstoffliche 
Form, um die herum der physische Körper aufgebaut ist, eine Form, die als Vehikel für Prana oder 
Leben dient und die Form bildet, in die und aus der die Atome der grobstofflichen Materie ständig 
übergehen. Der Linga-Sarira oder Astralkörper in diesem Sinne kann aus dem physischen Körper 
austreten oder heraussickern und für die physischen Sinne wahrnehmbar werden. Dies tritt häufig 
bei spiritistischen Medien auf, deren Phänomene, insbesondere die sogenannten Materialisationen, 
durch die Wirkung dieses Astralkörpers hervorgerufen werden. Der Linga-Sarira kann sich jedoch 
niemals weit vom physischen Körper entfernen und zerfällt in der Regel kurz nach dessen Tod. (2.) 
Der Begriff „Astralkörper” wird auch für den Mayavi-Rupa oder die Gedankenform oder illusionäre
Form verwendet. Wie der Name schon sagt, handelt es sich dabei um eine Form oder einen Körper, 
der durch die Kraft der Gedanken geschaffen wird, und es ist dieser Mayavi-Rupa, der in Fällen von
Erscheinungen lebender Personen in einiger Entfernung vom physischen Körper zu sehen ist. (3.) 
Der Begriff „Astralkörper” wird manchmal auch in Bezug auf den Kama-Rupa oder Körper der 
Begierden verwendet, der nach dem Tod des physischen Körpers und der Auflösung des 
eigentlichen Linga-Sarira in der Astralwelt verbleibt, wo er langsam verblasst, wenn die Energie, 
die er aus dem wahren Ego, dem Manas-Buddhi, bezogen hat, sich auflöst.

ASTRALLICHT (engl.), das von den Sternen abgeleitete Licht; das niedrigste Prinzip des Akasa. 
Dieser Begriff wurde so wahllos verwendet, dass er heute gleichbedeutend mit Akasa und Äther ist. 
Obwohl es „Licht” genannt wird, kann es nur psychisch wahrgenommen werden. Ein dünnes 
Medium oder Äther, das den gesamten Raum durchdringt und das nur richtig verstanden werden 
kann, wenn man die Lehre vollständig akzeptiert, dass die scheinbar feste Welt und materielle 
Objekte allesamt Illusionen oder sichtbar gewordener Raum sind. (Siehe AKASA.)

ASU, Lebensgeist, kraftvolles Leben; der Atem; spirituelles Leben.

ASURA, ein spirituelles, göttliches Wesen; (abgeleitet von asu, Atem;) ein böser Geist, ein Dämon 
höchster Ordnung, der in ständiger Feindschaft mit den Göttern steht; (fälschlicherweise abgeleitet 
von a, nicht, und sura, Gott: ein Nicht-Gott, ein Dämon.)

ASURA-MAYA, Name eines großen atlantischen Magiers, der angeblich ein großer Astronom war.

ASVAMEDHA, das Pferdeopfer, eine Zeremonie aus vedischer Zeit.

ASVATHA, der heilige Feigenbaum, Symbol für das Universum.



ATHARVA-VEDA, der vierte der Veden.

ATMA, der Geist des Universums; Geist; Seele; der belebende spirituelle Atem; das ewige Selbst; 
das höchste Prinzip des Lebens im Universum; in gewisser Weise Brahma, die höchste Gottheit und
Seele des Universums.

ATMA-VIDYA, Wissen über die Seele oder den Höchsten Geist.

ATRI, ein berühmter Rishi, Verfasser einer Reihe vedischer Hymnen.

ATYANTIKA PRALAYA, absolute Auflösung oder Verdunkelung, wie zum Beispiel einer ganzen 
Planetenkette.

AUGOEIDES (griechisch, wörtlich „selbstleuchtend” oder „strahlend”), ein Begriff, den die 
Neuplatoniker für das höhere Ego oder die Individualität des Menschen verwenden, im Gegensatz 
zu seinem niederen Selbst oder seiner Persönlichkeit. In der Geheimlehre werden die Andeutungen 
in Isis Unveiled durch die Aussage erklärt, dass Augoeides, der „Vater im Himmel” und das 
„Höhere Ego” synonyme Begriffe sind, die sich auf den Manasa-Dhyani beziehen, der in den 
geistlosen Menschen der dritten Rasse inkarnierte oder sie überschattete und ihnen so die Kraft der 
göttlichen, bewussten Unsterblichkeit verlieh.

AVABOHDA, Erwachen, Wahrnehmung, Unterscheidungsvermögen, Wissen.

AVALOKITESVARA, ein Bodhisattva; der manifestierte Logos, die Synthese der sieben Dhyani-
Buddhas oder Dhyan-Chohanic-Heerscharen. (avalokita, gesehen; isvara, Herr: der Herr, der [dem 
Selbst] manifestiert ist. Rhys Davids übersetzt es mit „der Herr, der von oben herabblickt”.)

AVARANA-SAKTI, die Kraft, die eine Sache als eine andere erscheinen lässt.

AVASTHA, Zustand, Verfassung.

AVASTHA-TRAYA, die drei Zustände der Seele gemäß der Vedanta-Philosophie, die der 
Uneingeweihten Menschheit bekannt sind, nämlich: jagrata, Wachzustand; svapna, Traumzustand; 
und sushupti, traumloser Schlaf. (Siehe auch TURIYA.)

AVATARA, ein Avatar, das Erscheinen einer Gottheit auf der Erde, insbesondere jedoch die 
Inkarnationen Vishnus in seinen zehn Hauptformen, nämlich: Fisch, Schildkröte, Eber, Mensch-
Löwe, Zwerg, die beiden Ramas, Krishna, Buddha und Kalki, der letzte, der noch kommen wird 
und der am Ende der vier Yugas erscheinen wird.

AVIDYA, ohne Wissen, Unwissenheit, Illusion; personifizierte Illusion oder Maya, im Buddhismus 
Unwissenheit zusammen mit Nicht-Existenz. (a, nicht, ohne; vidya, Wissen.)

AVIKARA, unveränderlich, undifferenziert.

AVYAKTA, undifferenzierte Materie, das Urprinzip, aus dem die phänomenale Welt hervorgeht; 
Mulaprakriti; die Allseele. (Siehe MULAPRAKRITI.)

BANDHA, Fesselung; Knechtschaft, im Gegensatz zu Moksha oder Befreiung.

BARHISHAD, eine Klasse von Mond-Pitris, die Schöpfer des physischen Menschen sind. (baris, 
Opfergras, kusa; sad, sitzend: auf dem Kusa-Gras sitzend.)

BHAGAVAD-GITA, ein Epos im Mahabharata, bestehend aus einem Dialog zwischen Krishna und
Arjuna, der in einem Streitwagen zwischen zwei gegnerischen Armeen geführt wird. Der 
Streitwagen bedeutet esoterisch gesehen den Körper; Arjuna ist das Ego; Krishna ist der Höchste 
Geist, und die gegnerischen Heerscharen der Kauravas und Pandavas sind die höhere und niedere 
Natur des Menschen; die Pferde können als der Verstand bezeichnet werden, der den Körper zieht. 
Das Gedicht wurde von Burnouf ins Französische, von Lassen ins Lateinische, von Stanislav Gotti 
ins Italienische, von Galanos ins Griechische und von Wilkins, Davies, Thompson, Kasinath Telang,
Chintamon, Mohini, Arnold und anderen ins Englische übersetzt. (bhagavat, glücklich, gesegnet; 
gita, Lied: Lied des Gesegneten.)



BHAKTI, Hingabe, etwas, das zugeteilt oder beiseite gelegt wird, Anteil.

BHAKTI-YOGA, systematisierte Hingabe zur Erlangung der Vereinigung mit Parabrahmam, im 
Visishtadvaita-Katechismus vorgeschrieben als „die Kontemplation von Parabrahmam mit seinen 
verschiedenen Attributen und Eigenschaften, ohne jegliche Unterbrechung, während des gesamten 
Lebens und gleichzeitig die Erfüllung der eigenen Pflichten nach bestem Vermögen, oder wahre 
Hingabe”. (Siehe auch die Bhagavad-Gita für die Vorschrift und das Beharren auf dem Erreichen 
von Hingabe, verbunden mit der strikten Erfüllung der Pflicht. )

BHARATA, „der Unterstützte“, ein Beiname von Agni, der von Menschen aufrechterhalten oder 
am Leben erhalten wird; das wahre Bewusstsein, dessen Spiegelbild das Bewusstsein der inneren 
Fähigkeiten ist; ein Beiname, der Arjuna in der Bhagavad-Gita gegeben wurde, um seine enge 
Beziehung zu seinem Volk und seiner Nation zu verdeutlichen.

BHARATA-VARSHA, Indien.

BHIMA, Sohn von Vayu, dem Gott des Windes; herrschende Gottheit der Luft, allegorisch für 
Macht; ein König von Vidarbhan; die höhere Natur des Menschen. (Wörtlich: „schrecklich“.)

BHISHMA, der Großvater (Stiefbruder des Großvaters) sowohl der Kauravas als auch der 
Pandavas, allegorisch für die niedere Natur des Menschen. (Wörtlich: „schrecklich”.)

BHOGA, Verwirklichung, Genuss.

BHOKTA, das Bewusstsein, das das Buddhi durchdringt und als bewusste Wesen erscheint.

BHRANTIDARSANATAH, falsche Wahrnehmung, die Wahrnehmung eines Menschen, der sich 
unbeständig und ohne Ziel bewegt (oder denkt).

BHRIGU, der Planet Venus; ein Volk von Wesen, das im Rig-Veda als diejenigen beschrieben wird,
die das ihnen vom Wind gebrachte Feuer schätzen oder das Feuer aus den Aranis entfachen; einer 
der zehn Maharshis, von denen diese Wesen abstammen. In gewisser Weise gibt dies einen Hinweis 
auf die Verwendung und Funktion der Venus in Bezug auf unsere Erde.

BHUH, die Welt.

BHURLOKA, der Ort der Erde, die irdische Welt.

BHUTA, ein Element; geschaffenes Wesen, Elementarwesen, Geist, Kobold, Teufel, Dämon, 
Phantom, Elementarwesen.

BHUTA-DAK, ein „Geistermedium”; jemand, der mit Elementaren kommuniziert. (Ein Mischwort,
wobei dak normalerweise „Wagen” bedeutet.)

BHUTATMA, die vitale Seele oder das elementare Selbst, im Gegensatz zu Kshetrajna. (bhuta, 
Elementarwesen; atma, Selbst, Seele.)

BHUVAH, Himmel.

BODISATTVA, jemand, dessen Wesen vollkommene Weisheit ist und der in nur einer oder einer 
bestimmten Anzahl von Geburten den Zustand eines Buddhas erreichen wird; das irdische Pendant 
eines Dhyani-Buddhas, ein menschlicher Buddha.

BRAHMA, das Absolute, Parabrahmam.

BRAHMA, der Schöpfer; der unpersönliche, das Universum durchdringende Geist, der unter 
diesem Namen personifiziert wird; der Herr oder Herrscher über ein Brahmanda, an dessen Ende 
dieses System in seine letzten Elemente aufgelöst und von Parbrahmam wieder aufgenommen wird.

BRAHMACHARIN, ein asketischer Bettelmönch, der unter der Leitung eines spirituellen Meisters
lebt und sich zu Zölibat und Bettelei verpflichtet hat.

BRAHMACHARYA, Leben in religiöser Lehre und Heiligkeit.



BRAHMA-KALPA, ein „Tag Brahmas”, der einen Zeitraum von vierzehn Manvantaras umfasst, 
zusammen mit den Sandhis zwischen zwei Manus, insgesamt 1.000 Mahayugas oder 4.320.000.000
Sonnenjahre.

BRAHMAN, religiöse Hingabe, Gebet; jemand, der betet, ein Priester.

BRAHMANA, eine Klasse von Prosawerken, die den Veden angehängt sind, wie der Rig-Veda den 
Aitareya-Brahmana und den Kaushitaka-Brahmana; der Weiße Yajur-Veda den Satapatha-
Brahmana; der schwarze Yajur-Veda hat das Taittiriya-Brahmana; der Sama-Veda hat acht 
Brahmanas; und der Atharva-Veda hat das Gopatha-Brahmana. Sie sind esoterische Schlüssel zur 
zeremoniellen Magie der Veden.

BRAHMANDA, ein Makrokosmos, das weltliche Ei; eine Unterteilung des unendlichen Raums, 
der die vierzehn Lokas enthält. (Brahma, der Schöpfer; anda, Ei.)

BRAHMA-PURA, ein vedischer Begriff für das Herz, auch für den Körper. (brahma, Brahma; 
pura, Stadt: Stadt des Brahma.)

BRAHMA-PUTRAS, Söhne des Brahma.

BRAHMA-RANDHRA, eine Öffnung in der Krone des Kopfes, durch die die Seele beim Tod 
entweichen soll. Normalerweise werden neun Öffnungen des menschlichen Körpers gezählt, wobei 
Brahma-randhra die zehnte ist. Im eigentlichen Sinne handelt es sich jedoch um einen astralen 
Strom und nicht um einen materiellen Ort oder eine Öffnung. (brahma, der Höchste, der Atma; 
randhra, eine Öffnung, jede der Öffnungen des menschlichen Körpers. )

BRAHMA-RISHI, (auch BRAHMARSHI), ein Priester-Weiser.

BRAHMA-SAMADHI, abstrakte Meditation über Brahma, vollkommene Versenkung in 
Gedanken über den Höchsten Geist.

BRIH, Gebet; Ausdehnung.

BRIHASPATI, die Personifizierung des exoterischen Ritualismus; der Planet Jupiter.

BRIHAT-SAMAN, ein heiliger Vers, der den Weg zum Nirvana offenbaren soll.

BUDDHA, eine Manifestation des Höchsten, wobei der erste Buddha Avalokitesvara ist, von dem 
die sieben Dhyani-Buddhas („Buddhas der Kontemplation”) hervorgehen, die durch die Kraft der 
Meditation für sich selbst die himmlischen Bodhisattvas erschaffen, die zu Beginn jedes 
menschlichen Zyklus als Menschen auf der Erde inkarnieren und zu menschlichen Bodhisattvas und
schließlich zu irdischen Buddhas werden, von denen es bisher vier gegeben hat, wobei sich die 
Menschheit derzeit in der vierten Runde befindet.

BUDDHI, Intelligenz; in der Sankhya-Philosophie der Intellekt als zweites Tattva, das auf 
Mulaprakriti oder Avyakta folgt und aus diesem hervorgeht; das passive spirituelle Vehikel oder die 
latente Ideation von Atma, das dazu dient, es mit Manas, dem individuellen Selbst, zu verbinden. 
(Siehe MANAS.)

BUDHA, wach, intelligent, weise; der Planet Merkur.

BYTHOS, der Abgrund oder das Chaos – ein gnostischer Begriff.

CADUCEUS (griechisch), der Stab des Merkur, bestehend aus zwei Schlangen, die sich um einen 
Stab winden. Manchmal endet der Stab auch in einem Schlangenkopf.

CHAITANYA, der höchste Geist, der als die Essenz allen Seins betrachtet wird.

CHAKRA, Rad, Scheibe, Zentrum; im Körper Zentren psychischer Energie; die Waffe Vishnus, 
Symbol für zyklische Evolution; ein Zyklus.

CHAKSHUS, das Auge.

CHANDALA, ein Ausgestoßener, ein Paria.



CHANDRA, der Mond. (Wörtlich: „glitzernd”.)

CHARVAKA, ein hinduistischer Philosoph, Begründer des Charvaka-Philosophiesystems, das von 
manchen als materialistisch angesehen wird.

CHATURMASYA, drei Opfer, die alle vier Monate zu Beginn der drei Jahreszeiten dargebracht 
werden.

CHELA, Schüler, Jünger. (Siehe LANOO.)

CHEMI, das Land Ägypten.

CHETANA, Wissen um Recht und Unrecht; das Prinzip des Denkens. (Siehe CHAITANYA.)

CHHAYA, ein reflektiertes Bild, Schatten, Schattenbild; das astralische Bild, das als Vorbild für 
den materiellen Menschen projiziert wird.

CHIDATMA, der Logos – das heißt, die einheitliche Seele und Intelligenz in einem Aspekt (chit, 
Intelligenz; atma, Seele).

CHINMATRA, reine Intelligenz.

CHIT, Intelligenz, Wahrnehmung; das Element des immateriellen und ewigen Geistes in jedem 
Menschen, die individuelle Seele; intelligente Kraft; potenzielles Verständnis; einer der Aspekte von
Parabrahmam. Es wird angenommen, dass Chit und Achit ohne Parabrahmam nicht existieren, 
sondern wie Substanz und Qualität in untrennbarer Verbindung miteinander und mit Parabrahmam 
stehen.

CHITRA-GUPTA, Name eines der Wesen, die in Yamas Welt die Laster und Tugenden der 
Menschheit aufzeichnen. (chat, sichtbar, Äther; gupta, bewacht, bewahrt: im Äther bewahrt.)

CHITTA, Gedanke, Verstand, Vernunft: das Herz als Sitz des Intellekts; Wahrnehmung (im Sinne 
von Beobachtung).

CHRISTOS (griechisch), das Höhere Selbst, Isvara.

CHYUTA, „die Gefallenen“, ein Begriff, der für jene Dhyanis verwendet wird, die in menschlicher 
Gestalt inkarniert sind und in die Generation „gefallen“ sind.

CRORE, 10.000.000.

CRUX ANSATA (lateinisch), das ansatierte Kreuz. (Siehe SVASTIKA.)

DAGOBA, ein kegelförmiges Bauwerk aus Ziegeln oder Stein, das Reliquien der Buddhisten 
umgibt und auf einer Plattform errichtet ist.

DAITYAS, Nachkommen von Diti, Dämonen, Riesen, die in frühester Zeit lebten.

DAITYA-YUGA, ein Zeitalter der Dämonen, bestehend aus 12.000 göttlichen Jahren.

DAIVA-PRAKRITI, die Synthese der sechs Kräfte im astralen Licht; das „Licht des Logos”.

DAKSHA, Fähigkeit, Begabung, Stärke, Kraft – allesamt mit besonderer Anwendung auf 
spirituelle Kraft und Willen; Sohn von Marisha, Kandus Tochter, eine allegorische Figur, die in den 
Puranas vorgestellt wird.

DALADA, der linke Eckzahn Buddhas – eine Reliquie.

DAMA, Victor, ein Sohn von Bhima; Haus, Zuhause; Selbstbeherrschung.

DANAVAS, Söhne von Danu, Dämonen und Feinde der Götter; in der Bhagavad-Gita als böse 
Geister oder gefallene Engel bezeichnet.

DANDA, Züchtigung, Zurechtweisung; Eroberung; eine Zeiteinheit, 60 macht einen siderischen 
Tag.



DANU, eine der Töchter von Daksba und Mutter der Danavas.

DARSANAS, die sechs Systeme der hinduistischen Philosophie, nämlich: Sankhya von Kapila, 
Yoga von Patanjali, Nyaya von Gotama, Vaiseshika von Kanada, Purva-Mimansa von Jamini, 
Uttara-Mimansa oder Vedanta von Vyasa.

DEHA, der Körper.

DEMIURGOS (griechisch), der Schöpfer, nicht im persönlichen Sinne, sondern als Gesamtheit der
schöpferischen Kräfte im Universum.

DEVA (auch DEVATA), ein himmlisches Wesen, ein Gott.

DEVACHAN, Himmel, die subjektive Ruhe zwischen den Inkarnationen.

DEVADATTA, die Muschel von Arjuna; eine der lebenswichtigen Luftarten. (deva, Gott; delta, 
gegeben: von Gott gegeben.)

DEVAKI, die Mutter von Krishna.

DEVANAGIRI, die Schrift, in der Sanskrit normalerweise geschrieben wird. (Wörtlich: „die 
Schrift der göttlichen Stadt”.)

DEVARSHI, göttlicher Weiser, Halbgott. (deva, Gott; rishi, Weiser.)

DEVI (weibliche Form von DEVA), ein Elementarwesen, eine Göttin,

DHAIRYA, Standhaftigkeit, Festigkeit.

DHANANJAYA, ein Titel von Arjuna in der Bhagavad-Gita; ein Beiname von Soma; eine 
bestimmte Lebensenergie, die den Körper nährt. (dhanam, Beute, Reichtum; jaya, erobern: 
Reichtum erobern.)

DHARANA, aufrechterhalten, unterstützen, stützen; standhafte Konzentration. (Siehe YOGA.)

DHARMA, Gesetz; Pflicht; Religion; gute Werke; Brauch, Sitte, korrektes Verhalten; natürliche 
Handlung von allem unter seinen Gesetzen; Tugend.

DHARMA-MEGHA, Wolke der Tugend; eine der zehn Bhumis (Erden, Welten) im Buddhismus. 
(dharma, Tugend; megha, Wolke.)

DHARMANA, im Einklang mit der Natur; gemäß der festgelegten Ordnung der Dinge.

DHARMA-SASTRA, Gesetzbuch.

DHOTI, das Tuch, das Hindus um die Lenden wickeln. Es ist 2 1/2 bis 3 1/2 Yards lang und 2 oder 
3 Fuß breit. Es ist auf den ältesten Fresken und Skulpturen dargestellt.

DHRITARASHTRA, ein blinder König, eine der Persönlichkeiten im Mahabharata, der 
allegorisch die materielle Existenz repräsentiert – wofür seine Blindheit und sein Durst nach einem 
langen Leben typisch sind. Er ist die erste Figur, die in der Bhagavad-Gita prominent erwähnt wird, 
wo er, da er blind ist, ängstlich nach Einzelheiten der Schlacht fragt, da die Niederlage seiner Seite 
bedeutet, dass die materielle Existenz in Bedeutungslosigkeit versinken wird. (dhrita, fest, gestützt; 
rashtra, Königreich: „dessen Reich fest ist”.)

DHRITI, Geduld, Standhaftigkeit; ein bestimmtes Abendopfer, das dem Asvamedha dargebracht 
wird.

DHRUVA (auch DHRUVATARA), der Polarstern. (Wörtlich: „an einem Ort verbleibend”.)

DHURTI, Verfall; Verletzung, Schaden.

DHYANA, Meditation; abstrakte Kontemplation; göttliche Intuition. (Siehe YOGA.)

DHYAN CHOHANS, die höchsten schöpferischen Intelligenzen; Götter; Seelen, die zu Göttern 
werden und mit der Natur zusammenarbeiten.



DHYANI-BUDDHA, ein spiritueller oder mentaler Buddha, von denen sieben, manchmal auch 
zehn erwähnt werden; die ersten Wesen, die von Avalokitesvara emaniert wurden.

DIKSHA, Zeremonien vor dem Opfer; Neugeburt – ein Initiationsritus; Initiation, personifiziert als 
die Frau von Soma.

DIKSHITA, initiiert; ein Eingeweihter.

DIOSCURI (griechisch), die Zwillingsbrüder Castor und Pollux.

DIS, Raum; eine Himmelsrichtung.

DNYANA. (Siehe JNANA.)

DNYANA-MARGA. (Siehe JNANA-MARGA.)

DNYANA-YOGA. (Siehe JNANA-YOGA.)

DOSHA, Fehler.

DRAUPADI, die Frau der fünf Pandu-Prinzen, Personifizierung von Yoga-Maya oder der Kraft der 
Illusion.

DRAVYA, Ding, Objekt, Substanz, von denen in der Nyaya-Philosophie neun Arten unterschieden 
werden, nämlich: prithivi, Erde; ap, Wasser; tejas, Feuer; vayu, Luft; akasa, Äther; kala, Zeit; dis, 
Raum; atma, Seele; und manas, Geist.

DRIKSTHITI, der Zustand, in dem jemand, der sein inneres Auge in eines reinen Wissens 
verwandelt hat, die gesamte vergängliche Welt als Brahma betrachtet; die wahre Konzentration. 
(drik, der Sehende, ein Seher; sthiti, Stehen, Standhaftigkeit. )

DRISHTA, gesehen, wahrgenommen.

DRISYA, sichtbar, zu sehen.

DUGPA (tibetisch), ein Zauberer oder „Rotmütze” aus Bhutan. (Siehe GELUPA.)

DUHKHA, Elend, Unbehagen, Qual; Schmerz, personifiziert als Sohn von Narada und Vedana.

DURGA, eine Göttin, die Frau von Shiva – Göttin der Zerstörung, auch Kali genannt.

DVAITA, Dualismus; ein philosophisches System, das die Unterscheidbarkeit des menschlichen 
Geistes vom universellen Geist behauptet.

DVAPARA. (Siehe DVAPARA-YUGA.)

DVAPARA-YUGA, das dritte der vier Zeitalter. (Siehe YUGA.)

DVARAKA, Krishnas Stadt, die vom Meer verschlungen wurde. Auf der Halbinsel Guzerat steht 
noch immer ein Tempel, der ein Wallfahrtsort ist. (Wörtlich: „Stadt mit vielen Toren”.)

DVESHA, Hass.

DVIJA, ein eingeweihter Brahmane, Kshatriya oder Vaishya. (dvi, zweimal; ja, geboren: zweimal 
geboren.)

DVIPA, eine Insel, Halbinsel, jedes von Wasser umgebene Land; jeder Kontinent, auf dem sich eine
Wurzelrasse entwickelt hat.

EGG OF THE WORLD, die Eiform, die der Höchste Geist laut Rig-Veda annimmt, aus der sich 
die Welt entwickelt.

EGO (lateinisch), ich; ich selbst; Selbst.

EKA, eins, einzeln.

EKAGRATA, einspitzig; die vollkommene Konzentration der Kontemplation. (eka, eins; agrata, 
spitz.)



EKANEKARUPA, das Eine und das Viele in äußerer Form.

ELEMENTARE (engl.), Naturgeister, die über die Elemente Feuer, Luft usw. herrschen; Wesen, 
die sich aus der niederen, elementaren Natur des Menschen entwickelt haben oder diese ausmachen;
Kraftzentren im astralen Licht.

ELEMENTAR (engl.), der psychische Rest, der nach dem Tod in der Astralebene zurückbleibt, wo 
er schließlich sich auflöst. Obwohl vom wirklichen Ego verlassen, kann er die Elemente der 
niederen Persönlichkeit bewahren und durch den Zustrom von Kraft aus Elementarwesen oder aus 
einem lebenden Medium eine falsche Erscheinung des Verstorbenen hervorbringen, die leicht mit 
dem Geist dieser Person verwechselt werden kann. Die kabbalistischen Werke nennen die 
Elementarwesen, ohne sie von den Verstorbenen zu unterscheiden.

EPOPTA (griechisch), ein Seher; jemand, der in die höheren Mysterien eingeweiht ist.

FAKIR, ein mohammedanischer asketischer Wundertäter; das Äquivalent zum hinduistischen Yogi 
unter den Mohammedanern.

FLAGAE (lateinisch), ein Name, den Paracelsus einer der höheren Gruppen der Dhyan Chohans 
gab.

FOHAT (tibetisch), Kraft; Kraft in ihrer höchsten Ausprägung – das, was der kosmischen Materie 
Differenzierung und Leben verleiht.

GANDHA, Geruch, Duft; duftende Substanz; Parfüm.

GANDHARVAS, himmlische Sänger, die zum Hofe Indras gehören, eine Klasse von 
Elementargeistern.

GANDIVA, der Bogen Arjunas, der aus der Pflanze gandi hergestellt wurde. Er wurde von Soma an
Varuna, von diesem an Agni und von Agni an Arjuna überreicht.

GANESA, der Gott der Weisheit, von dem gesagt wird, dass er Hindernisse verursacht und 
beseitigt. Er ist der Sohn von Shiva und Parvati und wird als kleiner, dicker Mann mit einem 
Elefantenkopf und nur einem Stoßzahn dargestellt; normalerweise reitet er auf einer Ratte oder wird
von einer begleitet. Es heißt, er habe das Mahabharata niedergeschrieben, wie es ihm von Vyasa 
diktiert wurde. Er ist die allegorische Darstellung des magischen Lernens. (gana, Gefolge, Shivas 
Truppe; isa, Befehlshaber: Anführer von Shivas Gefolge.)

GARIMA, eine Siddhi oder magische Kraft, die die Kontrolle über die Schwerkraft ermöglicht, 
sodass man nach Belieben leicht oder schwer werden kann.

GARUDA, ein mythischer Vogel, der als Begleiter von Vishnu dargestellt wird, so wie der Adler 
der Vogel von Jupiter ist. Er ist ein Symbol für den großen Kreislauf kosmischer Aktivität.

GATHA, ein heiliger Vers, der gesungen oder rezitiert wird; ein religiöser Vers, der jedoch nicht zu 
den Veden gehört.

GHEE, ein gebräuchliches Wort für ghi oder ghrita – geklärte Butter, die sowohl für kulinarische 
als auch für religiöse Zwecke verwendet wird.

GHORA, furchterregend, unangenehm; ein Beiname Shivas.

GHRANA, die Nase; Geruch; Riechen.

GHRITA, Ghee, geklärte und gehärtete Butter.

GNANA. (Siehe JNANA.)

GNANI. (Siehe JNANIN.)

GNYANA. (Siehe JNYANA.)

GOVINDA, der Finder von Kühen, der Sucher nach Kühen, ein Beiname von Krishna oder dem 



manifestierten Vishnu.

GRIHASTHA, ein Priester nur des exoterischen Rituals; ein Haushälter. (grihia, Haus sthia, 
stehen, verweilen.)

GUHA, eine Höhle oder unterirdische Zuflucht eines Yogis.

GUNA, eine Eigenschaft, ein Attribut; als Begriff in der Philosophie eine der drei durchdringenden 
Eigenschaften von Prakriti, Materie, die speziell sind: Sattva, Wahrheit, Reinheit; Rajas, 
leidenschaftliche Aktivität; Tamas, Dunkelheit. (guna, ein einzelner Faden einer Schnur.)

GUNAVISESHA, Modifikationen oder Affekte der Eigenschaften.

GUPTA-VIDYA, gehütetes oder geheimes Wissen. (gupta, verborgen; vidya, Wissen.)

GURU, ein spiritueller Elternteil oder Lehrer. (guru, gewichtig, wichtig, ehrwürdig.)

HA, die Sonne; ein Symbol für den Atem, der in Hatha-Yoga-Praktiken Prana genannt wird.

HAMSA, (auch HANSA), ein mythischer Vogel, der in gewisser Weise dem Schwan entspricht und
das Reittier von Brahma ist; er symbolisiert spirituelle Weisheit. (Wahrscheinlich abgeleitet von 
aham, ich, und sa, das: „ Ich bin das“, d. h. der Höchste Geist, wobei sa eine Form von tad oder tat 
ist. Es kann auch von han, „gehen“, abgeleitet sein und würde dann „der ewig Gehende“ bedeuten. 
Siehe auch SO’HAM.)

HANUMAN, (HANUMAT), ein Affenkönig, der berühmteste einer riesigen Schar affenähnlicher 
Wesen, die laut Ramayana von den Göttern geschaffen wurden, um Rama-chandra in seinem Krieg 
gegen Ravana zu unterstützen. Hanumat war der Sohn von Pavana oder Maruta, „dem Wind“ (nach 
einigen Legenden von Shiva), und verfügte über viele magische Kräfte. (Wörtlich: „mit großen 
Kiefern“.)

HARI, hellgelb oder golden, braun – „Braune“, die braunen Renner von Indra; „der Entferner“, ein 
Titel, der Krishna verliehen wurde.

HARIVANT, „Herr der braunen Renner“ – ein Titel Indras.

HATHA-YOGA, ein System körperlicher Übungen, das darauf abzielt, Willenskraft zu entwickeln,
den Geist von äußeren Objekten abzuwenden und bestimmte Veränderungen im physischen Körper 
herbeizuführen, um die niederen Siddhis oder magischen Kräfte zu erlangen. Es beinhaltet große 
Entbehrungen, schwierige und oft schmerzhafte Körperhaltungen, Atemkontrolle usw., ist mit 
großen Gefahren verbunden und führt dennoch im besten Fall lediglich zu einer abnormalen 
Kultivierung körperlicher und psychischer Kräfte auf Kosten des spirituellen Fortschritts. (hatha, 
Gewalt, Kraft; yoga, Vereinigung, Kontemplation: den Geist zwingen, sich von äußeren Objekten 
fernzuhalten.)

HERMETISCHE PHILOSOPHIE, das philosophische System von Hermes Trismegistos, von 
dem in der westlichen Literatur nur unzuverlässige Fragmente erhalten geblieben sind.

HERMETIST, jemand, der der Philosophie von Hermes Trismegistos folgt.

HETUMAT, eine Ursache oder einen Ursprung haben; aus einer Ursache hervorgehen. (Wörtlich: 
„das hetu haben”, Grund für eine Schlussfolgerung, das zweite Glied des fünfgliedrigen Nyaga-
Syllogismus.)

HEYA-GUNAS, schlechte Eigenschaften.

HIEROPHANT (engl.), ein Lehrer der Mysterien, ein Initiator. (Griechisch hieros, heilig; phantes, 
jemand, der zeigt.)

HINA-YANA, das minderwertige oder geringere Fahrzeug, ein System buddhistischer Lehre. 
(Siehe MAHA-YANA.)

HINDU, ein Hindu; der Name der Religion der Hindus.



HIRANYA-GARBHA, ein Name von Brahma, dem Schöpfer, der angeblich aus einem goldenen 
Ei geboren wurde, das aus dem Samen entstanden war, den der selbstexistierende Brahma in den 
Gewässern hinterlassen hatte; ein Symbol für die universelle abstrakte Natur. (hiranya, golden; 
garbha, der empfängnisbereite Schoß, die Frucht des Schoßes: „Gold-Spross” oder „Frucht des 
goldenen [Eies]”.)

HEILIGE DREIFALTIGKEIT, im Buddhismus der Herr (Buddha), das Gesetz und die 
Versammlung.

HOTRI, ein Priester, der mit dem Rig-Veda vertraut ist; ein Opfernder mit Feuer.

HRIDAYA, das Herz; das Zentrum oder die Essenz von allem; göttliches Wissen.

HRISHIKESHA, Herr der Sinnesorgane oder der Fähigkeiten. (hrishika, jedes Sinnesorgan oder 
indriya; isa, Meister, Herrscher. (Siehe INDRIYATMAN.)

IAO (Hebräisch), bei den Semiten ein Name für den Höchsten Geist, wie Aum bei den Ariern.

ICHCHHA, Wunsch, Verlangen.

ICHCHHANABHIGHATA, unbehindertes Verlangen.

ICHCHHA-SAKTI, die Kraft des Willens im Sinne eines starken Verlangens.

IDA, ein magnetischer Strom auf der rechten Seite des menschlichen Körpers, zwischen dem 
Herzen und dem Brahma-randhra.

IKSVAKU, Sohn von Manu Vaivasvata und Gründer und erster Verwandter der Sonnendynastie in 
Ayodhya, der Hauptstadt von Rama, die als das heutige Oude bezeichnet wird.

INDRA, eine der großen Kräfte der Natur; der Name eines Gottes oder einer Kraft im Himmel 
(svarga), der in der Sanskrit-Literatur vorkommt und manchmal direkt, manchmal indirekt 
Parabrahmam bezeichnet.

INDRIYAS, die Sinne. (Wörtlich: „Indra gehörend”.)

ISA, Herr; der Name einer der Upanishaden, die sich mit spiritueller Identität oder Einheit befassen.

ISVARA, Herr, Meister; ein Beiname von Shiva, aber auch von Durga oder jeder anderen 
weiblichen Shakti; der Höchste Geist oder Atman – die übliche Bedeutung in modernen 
theosophischen Werken; eine der drei untrennbaren Realitäten – Chit, Achit und Isvara –, die in 
Parabrahmam, dem Dreieinigen, vereint sind, das das Universum durchdringt und kontrolliert; jener
Teil der Dreifaltigkeit, der in Form von Suddasatva (intellektuelle Substanz) Yogis, die sonst nicht 
in der Lage wären, die unpersönliche Gottheit zu kontemplieren oder zu begreifen, zur 
Kontemplation befähigt. (Ausgesprochen und oft geschrieben als Ishwara.)

JAGAT, beweglich; alles, was sich bewegt; die belebten Wesen des sichtbaren, materiellen 
Universums.

JAGAD-YONI, ein Beiname von Shiva, Brahma, Vishnu und Krishna. (jagat, Welt; yoni, 
Gebärmutter: Gebärmutter der Welt.)

JAGANNATHA, ein hinduistischer Gott, der „Juggernaut” der christlichen Missionare. Er ist die 
allegorische Darstellung der Seele, die im Körper und in der Welt wohnt. (jagat, beweglich, der 
Körper, die Welt; natha, Herrscher, Meister.)

JAGRATA, waches Dasein, einer der drei Bewusstseinszustände, die dem gewöhnlichen Menschen
bekannt sind. (Siehe AVASTHA-TRAYA.)

JAINA, eine von Rishabadeva in Indien gegründete Sekte. Sie leugnen die Unfehlbarkeit der 
Veden, verehren heilige Männer, die Tirthankaras genannt werden, und töten nichts, was Leben hat. 
Sie sind Anhänger von Jina und bekennen sich zum Nirvana. (Die anglisierte Form des Wortes 
lautet Jains.)



JANAKA, ein berühmter König und Adept, der als Beispiel für jemanden gilt, der inmitten der 
Erfüllung seiner Pflichten dennoch die göttliche Wissenschaft meisterhaft beherrschte.

JANA-LOKA, der fünfte der sieben Lokas, in dem die Söhne Brahmas wohnen. (jana, geschaffene
Wesen; loka, Ort, Welt.)

JANARDANA, „Geber all dessen, was die Menschen verlangen”, einer der Titel Krishnas; eine 
Klasse von Gottheiten. (jana, geschaffene Wesen, Menschen; ardana, bewegend: Menschen 
aufwühlend.)

JANMAN, Geburt; Existenz; Lebensdauer.

JAPA, eine religiöse Übung, die darin besteht, Passagen aus den Schriften mit leiser Stimme zu 
wiederholen, Gebete oder Zaubersprüche zu murmeln, die Perlen eines Rosenkranzes zu zählen 
usw. (Wörtlich: „flüstern“, „murmeln“.)

JAYA, eine Klasse von Gottheiten, die zwölf großen Götter, die von Brahma geschaffen wurden, 
um ihm bei der Schöpfung zu helfen; ein Name für die Sonne. (Wörtlich: „erobern“.)

JIHVA, die Zunge; die Zunge der Flamme von Agni.

JINA, ein Name Buddhas.

JIVA, Leben; das Prinzip des Lebens; das Lebensprinzip im materiellen Körper; Monade; 
individuelle Seele; der im esoterischen Buddhismus verwendete Name für eines der sieben 
menschlichen Prinzipien. Es gibt, so wird gelehrt, drei Klassen von Jivas oder Seelen: erstens die 
Nityas, diejenigen, die dauerhaft höchste Glückseligkeit genießen und niemals der Materie oder 
dem Karma unterworfen sind; zweitens die Muktas, diejenigen, die höchste Glückseligkeit erlangt 
haben und von allen Leiden und der Notwendigkeit der Reinkarnation befreit sind; drittens die 
Baddhas, die allem Karma und den Leiden unterworfen sind, die aus der Verbindung mit der 
Materie entstehen.

JIVAN-MUKTA, jemand, der während seines Lebens die Freiheit von der bedingten Existenz 
erlangt hat; eine Seele in bewusster Vereinigung mit dem Höchsten Geist.

JIVAN-MUKTI, Befreiung, Erlösung. (Siehe JIVAN-MUKTA.)

JIVATMA, der menschliche Geist; das intellektuelle Leben des Egos; der Logos; die lebendige 
Seele; manchmal auch auf die Monade angewendet, die alle Inkarnationen durchläuft. (jiva, Leben; 
atma, Seele.)

JNANA, Wissen, insbesondere über die höheren Wahrheiten der Religion und Philosophie. (Siehe 
VIDYA.)

JNANA-MARGA, Wissen über den Weg. (jnana, Wissen; marga, Weg.)

JNANA-SAKTI, Kraft des Wissens.

JNANA-YOGA, die Religion des Wissens.

JNANENDRIYAS, die Sinnesorgane oder Wahrnehmungsorgane; die Organe, mit denen äußere 
Objekte wahrgenommen werden.

JNANIN, ein Weiser; jemand, der über okkulte Weisheit verfügt.

JYOTIS, Licht; Stern; Himmelskörper; das Licht im Kopf.

KABALA (Hebräisch), die esoterische Bedeutung der Schriften und Traditionen der Juden, die sie 
von den Chaldäern übernommen haben. Da in der hebräischen Sprache normalerweise nur die 
Konsonanten geschrieben und die Vokale weggelassen wurden, die Buchstaben in gleichen 
Abständen und ohne Interpunktion standen und jeder Buchstabe auch eine Zahl darstellte, konnte 
die wahre Bedeutung unter einer scheinbar realen Formulierung verborgen bleiben.

KAIVALYA, Befreiung der Seele von der Materie; Genuss höchster Glückseligkeit durch die Jiva 



in ihrem wahren Zustand. (Wörtlich: „isoliert”, „losgelöst”.)

KALA, Zeit. (Siehe ZEIT.)

KALAYANA, Wahrheitssuche, Barmherzigkeit, Nächstenliebe; fair, liebenswert.

KALI, schwarz; ein Beiname Shivas; die Göttin Durga.

KALIDASA, der größte Dramatiker Indiens, in der europäischen Literatur sehr bekannt. Sein 
Drama Sakuntala wurde 1789 erstmals ins Englische übersetzt. Er soll im sechsten Jahrhundert n. 
Chr. gelebt haben.

KALI-YUGA, das Zeitalter des Lasters, eine Periode von 432.000 Jahren der Sterblichen nach 
brahmanischer Zeitrechnung. Es ist das gegenwärtige Yuga, das Zeitalter, in dem wir leben, und 
wird im Mahabharata als ein Zeitalter beschrieben, das durch großen materiellen Fortschritt und 
spirituelle Finsternis gekennzeichnet ist. (Siehe YUGA.)

KALKI AVATAR, der zehnte und letzte Avatar von Vishnu, der am Ende der vier Yugas erscheinen
wird. (Siehe AVATARA.)

KALPA, ein Tag Brahmas oder 1.000 Yugas, ein Zeitraum von 432.000.000 Jahren für Sterbliche. 
(Siehe YUGA.)

KAMA, Begierde, Sehnsucht, Liebe.

KAMA-DHUK, ein mythologisches Tier, die Kuh der Fülle.

KAMA-RUPA, eines der menschlichen „Prinzipien”; „Form der Begierde”. (kama, Begierde; rupa,
Form.)

KAPILA, ein großer indischer Weiser, der die Sankhya-Philosophieschule gründete.

KARANA-SARIRA, der kausale Körper, in dem sich der Logos widerspiegelt. (karana, kausal; 
sarira, Körper.)

KARANOPADHI, die spirituelle Seele oder Buddhi, das Vehikel des Atma. (karana, kausal; 
upadhi, Grundlage.)

KARMA, das Gesetz der universellen Harmonie oder die sich selbst regulierende Kraft der Natur, 
die durch Handlungen gestörte Harmonie wiederherstellt; die sich selbst durchsetzende Gleichung 
von Handlung – Ursache und Wirkung in endloser Abfolge; das moralische Gesetz der Vergeltung, 
das alle Lebensbedingungen, Elend und Glück, Geburt, Tod und Wiedergeburt hervorbringt, selbst 
sowohl Ursache als auch Wirkung, Handlung und Wirkung der Handlung, Belohnung des Guten 
und Bestrafung des Bösen ist und immer wirksam ist, alle Welten bis hin zu der von Brahma 
einbeziehend. Die drei Unterteilungen des Karma in der siamesischen Schule sind: thittham 
wethaniya kam, Früchte, die sofort oder in diesem Leben erfahren werden; upadha wethaniya kam, 
Früchte für das nächste Leben; aprapara wethaniya kam, Früchte in zukünftigen Leben ab dem 
dritten. In den indischen Schulen sind einige der großen Unterteilungen: Karma, das jetzt erfahren 
wird; Karma, das wir für die nächste Inkarnation oder Inkarnationen schaffen, und verzögertes 
Karma aus anderen Leben, das noch nicht erfahren wurde. (Karma, Handlung, Werk, Tat; abgeleitet
von der Wurzel kri, „machen”, verwandt mit dem lateinischen cre-are, woraus das englische „cre-
ate” stammt.)

KARMA-YOGA, die Religion der guten Taten oder der richtigen Erfüllung der Pflicht, wie sie in 
der Bhagavad-Gita vorgeschrieben ist, wobei stets der Höchste Geist im Blickfeld bleibt.

KARMENDRIYAS, die fünf Handlungsorgane, nämlich: vak, Stimme; pani, Band; pada, Fuß; 
payti, Anus; upastha, Fortpflanzungsorgane. (karma, Handlung; indriya, Organ.)

KARSHVARES, die sieben Sphären unserer Planetenkette.

KARTTIKA, ein Name von Skanda. (Siehe KARTTIKEYA.)



KARTTIKEYA, Skanda, der Gott des Krieges, so genannt, weil er von den Plejaden oder Karttikas
ernährt wurde.

KARYA, Handlung; Wirkung.

KASHAYA, in der Praxis des Yoga jene Veranlagung des Geistes, die dazu treibt, an unangenehme 
Dinge zu denken.

KASHTA. (Siehe ZEIT.)

KASI, Benares; die heilige Stadt; das voll entwickelte Bewusstsein, das sich zwischen den 
Augenbrauen befindet.

KASYAPI, ein Beiname von Aruna, dem Wagenlenker der Sonne; auch von Garuda, dem Vogel 
Vishnus. (Wörtlich: „mit schwarzen Zähnen”.)

KESAVA, einer der Titel Krishnas. (Wörtlich: „mit langem oder sehr schönem Haar”.)

KHANDA, gebrochen; ein Teil, ein Kapitel; Unterteilungen einiger Upanishaden.

KHANDA-KALA, bedingte Zeit; Zeit, die anhand der Umdrehungen der Planeten berechnet wird.

KIM-PURUSHAS, himmlische Geister.

KOSA, (KOSHA), Hülle; ein Begriff, insbesondere aus dem Vedanta, für fünf menschliche 
Prinzipien, die als aufeinanderfolgende „Hüllen” um die göttliche Monade herum betrachtet 
werden.

KRISHNA, eine der Manifestationen des Absoluten und in sich selbst Unerkennbaren, die mit 
endlicher Intelligenz erfasst werden kann; die Personifizierung des Höchsten Geistes; der 
menschliche Geist; ein göttlicher Avatar, der 125 Jahre in sterblicher Gestalt blieb und 3001 v. Chr. 
starb. (Wörtlich „dunkel”, „schwarz”.)

KRITA, gemacht, getan, gut gemacht, gut; die Seite eines Würfels, die mit vier Punkten markiert 
ist.

KRITA-YUGA, das erste Zeitalter, manchmal auch Satya-Yuga, „das Zeitalter der Wahrheit”, 
genannt, das 4.800 göttliche Jahre umfasst, was multipliziert mit 360 1.728.000 Jahre ergibt. (Siehe 
YUGA.)

KRITTIKAS, die Plejaden.

KRIYA, Leistung, Pflicht, Handlung; seine Pflicht, wie in den Veden vorgeschrieben, so perfekt 
wie möglich erfüllen.

KRIYA-SAKTI, die Kraft des Denkens, die durch ihr Wissen Ergebnisse auf der objektiven Ebene 
hervorbringt. (kriya, Kraft; sakti, Kraft: Handlungsfähigkeit.)

KSHA, Verlust; Zerstörung der Welt; die vierte Inkarnation von Vishnu als Mensch-Löwe oder 
Nara-Sinha.

KSHANA, eine Zeiteinheit. (Siehe ZEIT.)

KSHANTI, Gleichgültigkeit, Geduld, Nachsicht.

KSHARA, Wasser; das, was fließt oder strömt; vergänglich; ein materieller Körper.

KSHATRA, Herrschaft, Herrschaftsgebiet, weltliche Macht; der zweite oder militärische Stamm 
oder die zweite oder militärische Kaste.

KSHATRIYA, der zweite oder militärische Stamm oder die zweite oder militärische Kaste in 
Indien.

KSHETRA, ein Feld; das Feld der bösen Leidenschaften, d. h. der Körper.

KSHETRA-JNA, die verkörperte Seele. (kshetra, Feld; jna, Wissen.)



KUCHAKRI, „der Intrigant“, ein Titel, den einige Kommentatoren der Bhagavad-Gita aufgrund 
einer bestimmten Allegorie über ihn auf Krishna angewandt haben.

KUMARAS, Götter, die in der dritten Wurzelrasse inkarniert waren. (Wörtlich: „leicht sterbend“.)

KUMBHAKA, unerschütterliche Konzentration auf die Überzeugung von der Identität der 
individuellen Seele und des Höchsten Geistes; im Hatha-Yoga das Anhalten des Atems durch 
Schließen des Mundes und der Nasenlöcher mit den Fingern der rechten Hand.

KUMUDI-PATI, der Mond. (kumud, Lotus, Seerose; pati, Vater: Vater des Lotus.)

KUNDALINI-SAKTI, die schlangenförmige Kraft, das astralische Feuer, ein Aspekt von Buddhi, 
die Grundkraft aller manifestierten Natur. (kundalini, ringförmig, spiralförmig, gewunden; sakti, 
Kraft.)

KUNTI. Arjunas Mutter.

KURAVAS, Söhne von Kuru (der der Vorfahr sowohl von Pandu als auch von Dhrita-rashtra war, 
obwohl dieser Vatersname nur für die Nachkommen des Letzteren verwendet wird); die 
personifizierten bösen Neigungen des Menschen, seine Laster und ihre Verbündeten.

KURU-KSHETRA, das Feld der Schlacht zwischen den Kurus und den Pandus; allegorisch 
gesehen die menschliche Persönlichkeit als umkämpftes Terrain zwischen kosmischer Energie und 
spirituellen Kräften. (kuru, Sohn von Dhrita-rashtra oder personifizierte materielle Existenz, die 
kosmischen oder astralen Kräfte; kshetra, ein Feld.)

KUSA, das poa cynosuroides, ein Gras mit langen Stielen und zahlreichen spitzen Blättern, das als 
heilig gilt und in bestimmten religiösen Zeremonien verwendet wird. Es soll starke magnetische 
Eigenschaften haben.

KUSINAGARA, der Ort von Buddhas Nirvana, der sich etwa hundert Meilen nordöstlich von 
Benares befinden soll.

KUTASTHA, in der Philosophie alles, was unbeweglich, unveränderlich, ewig und universell 
gleich ist; der unzerstörbare Geist. (kuta, der Gipfel; stha, stehen: auf dem Gipfel stehen. )

KUTHUMI, ein Schüler von Panshyinji und Lehrer des Sama Veda.

LAGHIMA, Leichtigkeit, eine der magischen Kräfte, mit denen man das Gewicht kontrollieren 
kann.

LAKH, (auch LAC), 100.000.

LAKSHANA, charakteristisches Merkmal; Thema.

LAKSHMI, ein Zeichen oder Symbol für Glück, gut oder schlecht, aber normalerweise gut, und 
somit für Reichtum, Wohlstand; die Göttin des Reichtums.

LALITA-VISTARA, nepalesisches Leben Buddhas.

LANKA, die Hauptstadt des alten Ceylon; die Insel Ceylon.

LANKRIKA, psychophysiologische Kräfte, die durch physiologische Mittel entwickelt werden 
sollen; die durch Hatha-Yoga-Übungen erzielten Ergebnisse.

LANOO (Tibetisch), Schüler, Chela, Neuling oder Student der Mysterien, unter der Anleitung eines
Gurus oder Meisters.

LAYA, Passivität; ein neutrales Zentrum; in der Yoga-Praxis die natürliche Neigung zur Passivität 
des Geistes, eines der Hindernisse für die Konzentration.

LHA (Tibetisch), Pitris, Geister.

LINGAM, das Geschlechtsorgan, membre virile, Phallus.



LINGA-SARIRA, die astralische Form, auf der der physische Körper konkretisiert ist. (linga, 
charakteristisch; sarira, Körper.)

LOGOS (griechisch), das Wort; die erste Ursache; der Demiurgos; Isvara; Brahma; ein Spiegel, der
den universellen Geist reflektiert; das große Unsichtbare; das unbekannte Licht; der eine Strahl.

LOKAS, Welten, Orte, Sphären. Die Vishnu-Purana nennt sieben, nämlich: Pitri-Loka; Indra oder 
Svarga; Marut-Loka oder Devi-Loka; Mahar-Loka oder Gandharva-Loka; Janar-Loka der Heiligen; 
Tapar-Loka der sieben Weisen; Brahma-Loka oder Satya-Loka der unendlichen Wahrheit. Die Loka 
von Krishna, Go-Loka genannt, ist unzerstörbar.

LOKOTHRA, psychische Kräfte, die mit der spirituellen Entwicklung einhergehen.

MAKROKOSMOS die große Welt oder das Universum, von dem der Mikrokosmos oder die 
kleine Welt – der Mensch – eine Kopie ist.

MADHAVA, ein Titel Krishnas. (Wörtlich: „aus Honig gemacht”.)

MADHU, der Dämon der Dunkelheit; ein Riese, der von Krishna getötet wurde.

MADHVACHARYA, ein großer Philosoph, der lehrte, dass die Beziehung zwischen Gottheit und 
Mensch die eines Herrn und Dieners ist. Er begründete ein philosophisches System und gründete 
Mönchsorden, die bis heute bestehen.

MADHYA-STHA, neutral, gleichgültig, unbeteiligt. (madhya, Mitte, medius; stha, stehen.)

MAHA-BHUTAS, die fünf großen Elemente, Äther, Luft, Feuer, Wasser und Erde. (maha, groß; 
bhuta, Element. )

MAHA-KALPA, 100 Jahre Brahmas, bestehend aus 360 Tagen und Nächten Brahmas, was 
311.040.000.000.000 Sonnenjahren entspricht. (maha, groß; kalpa, Zeitalter.)

MAHA-PURUSHA. Der höchste Geist. (maha, groß; purusha, Geist.)

MAHAT, Intellekt im universellen Sinne; zuerst manifestierter Intellekt.

MAHATMA, große Seele. In Bezug auf Lebewesen wird dieser Begriff von manchen als 
vollkommen entwickelter Weiser verstanden, der eins mit dem universellen Geist geworden ist. 
(maha, groß; atma, Geist: mahatma, der höchste Geist oder maha-tattva; mahatma, großseelisch, 
mächtig.)

MAHA-YANA, „das große Fahrzeug”, ein von Nargajuna verbreitetes System des Buddhismus.

MAHESVARA, der große Herr, der höchste Geist. (maha, groß; isvara, Meister.)

MAHIMA, eine Kraft oder Siddhi, durch die man das Bewusstsein und die Wahrnehmung 
erweitern kann, um die größte Masse oder den größten Raum zu erfassen.

MAHIMNASTAVA, eine Lobeshymne.

MAITREYA, Titel einer Upanishad, verfasst von Maitri, der Frau von Yajnavalkya; Name eines 
noch kommenden Buddhas.

MAKARA, im hinduistischen Tierkreis das zehnte Zeichen, Steinbock, soll nach dem alten System 
das achte Zeichen gewesen sein; ein sagenhaftes Seeungeheuer, das manchmal mit dem Krokodil 
verwechselt wird.

MALIMLUCH, ein Dämon, ein Kobold.

MANAS, Geist, im weitesten Sinne in Bezug auf Gedanken und Emotionen; der Intellekt, die 
Gefühle, die Veranlagung; eines der sieben menschlichen Prinzipien, das individuelle Selbst oder 
das wiedergeborene Ego, entsprechend dem griechischen Nous.

MANASA-PUTRAS, aus dem Geist geborene Söhne. (Siehe AUGOEIDES.)



MANAVA, (fem. MANAVI), Mensch; Nachkomme von Manti.

MANTRA, (auch MANTRAM), Beschwörungsformel; Zauberformel; Zauber; heiliger Text; 
wesentliche Tugend, in Klang oder anderweitig, von Versen oder Worten.

MANU, Menschheit; ein Name, der für jeden der vierzehn spirituellen Herrscher der Menschheit 
verwendet wird, wobei der erste Svayambhuva (aus dem Selbst-Existierenden hervorgegangen) und
der siebte oder gegenwärtige Manu Vaivasvata (aus der Sonne geboren) ist. Sie sind 
Personifikationen der kollektiven Menschheit. Die hinduistischen „Gesetze des Manu” werden 
Svayambhuva zugeschrieben.

MANVANTARA, die Periode der schöpferischen, formenden und wiederaufbauenden Aktivität auf
den objektiven Ebenen des Universums, die zwischen zwei Pralayas liegt; eine Periode der 
Evolution; das Leben eines Manu.

MARA, Tod; die Welt des Todes, d. h. diese Welt; bei den Buddhisten der Zerstörer, der Böse.

MARTTANDA, unsere Sonne; der Sonnengott; ein Aditya.

MARTYA-LOKA, die Welt der Sterblichen, diese Welt. (martya, sterblich; loka, Welt.)

MARUTS, die Sturmgötter; Indras Gefährten.

MATI, Verständnis; Hingabe.

MATRIKA-SAKTI, die Kraft des Klangs.

MATSYA, eine Fischart; das zwölfte Zeichen des Tierkreises, Fische; Name eines der achtzehn 
Puranas, so genannt, weil es angeblich von Vishnu in Form eines Fisches an Vaivasvata Manu 
übermittelt wurde.

MAUNA, der Zustand eines Weisen oder Muni, der alle Zweifel hinsichtlich der Beziehungen 
zwischen Brahma und Jagat aufgibt.

MAYA, Illusion, die die vielfältigen Manifestationen der einen Realität hervorbringt und in alle 
endlichen Dinge eindringt; im Sankhya-System prakriti.

MAYA-KRITA, durch Illusion geschaffen, illusorisch.

MAYAVI-RUPA, illusorischer Körper, die Form, die ein Adept annimmt, wenn er in einiger 
Entfernung von seinem physischen Körper erscheint. (mayavi, illusorisch; rupa, Form.)

MELHAS (Tibetisch), Feuergötter.

MERU, der himmlische Berg, auf dem angeblich die Götter und höchsten spirituellen Wesen 
wohnen. Er wird mit dem Samenbehälter einer Lotusblume verglichen, deren Blätter aus den 
verschiedenen Kontinenten (Dvipas) bestehen, wobei der zentrale Dvipa Jambu ist. Meru wird von 
einigen als der Nordpolkontinent angesehen, der heute nicht mehr zu sehen ist.

METEMPSYCHOSE, Seelenwanderung, der Übergang der Seele (Psyche) von einem Körper in 
einen anderen.

MIKROKOSMOS, eine kleine Welt; der Mensch. (Siehe MAKROKOSMOS.)

MIMANSA, ein indisches philosophisches System, gegründet von Jaimini. Es lehnt die Lehre vom 
freien Willen ab. (Wörtlich: „etwas, das zu bedenken ist”.

MISRANA, Vermischung.

MLECHCHHA, ein Fremder, Barbar, Ausgestoßener, Nicht-Arier.

MOHA, Trägheit; Unempfindlichkeit; Zerstörung; Verblendung des Geistes, die das Erkennen der 
Wahrheit verhindert, indem sie die Menschen dazu verleitet, an die Realität weltlicher Objekte zu 
glauben.



MOKSHA, Erlösung; vollständige Befreiung vom bedingten Dasein und Genuss höchster 
Glückseligkeit. Diejenigen, die dies erreichen, können sich auf der Erde wiederinkarnieren, um der 
Menschheit zu helfen, unterliegen dabei jedoch weder dem Karma noch den Bedingungen der 
Materie und kehren nach Ablauf ihrer freiwilligen Reinkarnation zu Moksha zurück. Zwei Arten 
von Moksha – Kaivalya und Brahmanda, auch Sayujya genannt – werden in der Visishtadvaita-
Philosophie beschrieben.

MONAD, ein ultimatives Atom; ein nicht ausgedehnter Punkt; ein Elementarwesen; der Geist, das 
Ego.

MRIGA, ein wildes Tier.

MRITYU, Tod.

MUHURTTA. (Siehe ZEIT.)

MUKTATMA, befreiter Geist. (mukta, befreit; atma, Geist.)

MUKTI, Erlösung, Befreiung, Loslösung von der bedingten Existenz.

MULA-BANDHA, Wurzeln haben, tief verwurzelt sein.

MULA-PRAKRITI, undifferenzierte Materie; die Wurzel der Materie; die erste Emanation von 
Parabrahmam, selbst ein Aspekt von Parabrahmam. (mula, Wurzel; prakriti, Materie.)

MUMUKSHUTVA, Verlangen nach Moksha oder endgültiger Befreiung.

MUNDANE EGG. (Siehe EGG OF THE WORLD, auch HIRANYAGHARBA.)

MUNI, ein Asket, ein Heiliger, ein heiliger Mann; Druck, Impuls; ein Mann, der von innerem 
Druck oder Impuls getrieben wird.

NAGA, eine Schlange; ein Baum; ein Berg; die Sonne; die Zahl sieben; ein Symbol der Weisheit; 
ein Eingeweihter.

NAIMITTIKA-PRALAYA, jene Veränderung, durch die am Ende jedes Brahma-Kalpa alle Dinge 
in einem einzelnen Sonnensystem in ihre ursprünglichen Elemente aufgelöst werden. (naimittika, 
periodisch; pralaya, Auflösung.)

NAKSHATRA, Stern; die 27 Mondhäuser oder Tierkreiszeichen.

NARA, Mensch; der Urmensch; ein Held; ein Titel von Arjuna.

NARAKA, ein Seinszustand „an einem bestimmten Ort”, in dem das Jivatma Schmerz als Strafe 
oder Folge von schlechtem Karma empfindet; Hölle, deren Dauer durch Karma begrenzt ist; ein Ort
der Vergeltung für böses Karma, der sich angeblich in der Nähe der Erde in einem ätherischen 
Zustand befindet – von verschiedenen Systemen unterschiedlich beschrieben, mit zahlreichen 
Unterteilungen, von denen allgemein gesagt wird, dass es einundzwanzig sind.

NARAYANA, Sohn des Urmenschen; Vishnu, eine Manifestation von Parabrahmam. (nara, 
Wasser; ayana, sich bewegend: sich auf dem Wasser bewegend.)

NATHA, Herr, Beschützer, Herrscher.

NEPHESH (Hebräisch), der „Atem des Lebens”; die lebenswichtige Seele; Manas. In der Kabbala 
lautet die Einteilung: neschamah, ruach, nephesh.

NESCHAMAH (hebräisch), der Geist; atma. (Siehe NEPHESH.)

NIMISHA, die Zeit, die ein Augenzwinkern dauert. (Siehe ZEIT.)

NIMITTI-KARANA, die instrumentelle Ursache.

NIRAKARA, formlos; Vishnu; universeller Geist.

NIR-GUNA, frei von Eigenschaften oder Qualitäten.



NIRMALAH, frei von Liebe, Hass usw.

NIRMANAKAYAS, Menschen, die den Punkt erreicht haben, an dem sie ins Nirvana eintreten 
können, dies jedoch freiwillig aufgeben und in einem unsichtbaren Körper auf der Erde bleiben, um
den Menschen zu helfen.

NIRUKTA, ausgesprochen, erklärt.

NIRVANA, das Erlöschen des Verlangens; das Reich des unbeschreiblichen Friedens; die 
Vernichtung der Illusionen der Materie; bewusste Ruhe in Allwissenheit. In Burma Niebban und in 
China Nippang genannt.

NIR-VIKARAH, formlos.

NISH-KARMA, karmalos. (nish, ohne; karma, Karma.)

NISH-KRIYA, handlungslos; ein Begriff für den Höchsten Geist. (nis, ohne; kriya, Handlung.)

NITYA, beständig; täglich; immer.

NITYA-MUKTAH, getrennt.

NITYA-PRALAYA, beständige Auflösung; die Veränderung, die wahrnehmbar und nicht 
wahrnehmbar in allem im Universum der Materie stattfindet, vom Globus bis zum Atom, ohne 
Unterlass.

NIYAMA, Pflicht, freiwillige Buße; beständiges und untrennbares Bewusstsein der Einheit mit 
Brahma.

NOUMENA (griechisch), Realitäten, im Gegensatz zu Phänomenen oder illusorischen 
Erscheinungen.

NOUS (griechisch), das höhere Manas oder reinkarnierende Ego.

NYAYA, Methode, System; Logik; das philosophische System von Gautama.

NYAYYA, normal, richtig, regelmäßig.

OKKULTISMUS, die wahre Wissenschaft der Dinge, die der uneingeweihten Menschheit derzeit 
unbekannt ist; die Wissenschaft der unbekannten astralen und spirituellen Ebenen; geheimes 
Wissen.

OM, der Name der Gottheit, der sowohl von den Brahmanen als auch von den Buddhisten als heilig
angesehen wird. Sie sagen, dass seine Klänge ein Geheimnis enthalten und das Universum 
symbolisieren. Seine vollständige Form ist Aum. Der erste Laut, in seiner Aussprache – ein a-Laut –
steht für Brahma und symbolisiert die Schöpfung; der zweite Laut – ein u-Laut – steht für Vishnu 
und symbolisiert die Erhaltung des Universums; der dritte Laut, oder „Stopp“ – der m-Laut – steht 
für Shiva und symbolisiert die Zerstörung. Seine okkulte Bedeutung ist sehr groß. Sein Ersatzwort 
ist Pranava.

OM-KARA, der Name von Om.

OSHA, Verbrennung, Verglühen.

PADA, Fuß; Schritt; Tempo; Fußabdruck; Spur; Zeichen; Überrest; Teil; Weg.

PADMA, der Lotus – nicht die Pflanze selbst, sondern nur die Blume.

PADMI, der Lotus – die ganze Pflanze, wobei Padma nur die Blume ist.

PANCHA-KARAIENDRIYA, die fünf Handlungsorgane. (pancha, fünf; karma, Handlung; 
indriya, Organ.)

PANCHA-KOSA, die fünffache Hülle, Umhüllung oder Hülle der Seele – anna-maya, prana-maya,
manomaya, vignana-maya und ananda-maya. (pancha, fünf; kosa, Hülle.)



PANCHA-MAHA-BHUTA, die fünf groben Elemente – Erde, Wasser, Feuer, Luft, Äther. (pancha,
fünf; maha, groß; bhuta, Element.)

PANCHA-MAHA-PRANA, die fünf großen Luftarten – die aufsteigende und absteigende Luft, die
Luft der Zirkulation, der Assimilation und der Atmung. (pancha, fünf; maha, groß; prana, Atem.)

PANCHA-RATNANI, die fünf Juwelen oder fünf am meisten bewunderten Episoden im 
Mahabharata.

PANCHA-TAN-MATRAS, die fünf subtilen Elemente. (Siehe TANMATRAS.)

PANDAVAS, die fünf Söhne Pandus – Yudhi-sthira, Bhima, Arjuna, Nakula und Saha-deva – und 
ihre Anhänger: Persönlichkeiten im Mahabharata, die die höheren Prinzipien im Menschen 
repräsentieren.

PANDITA, ein gelehrter Brahmane.

PANI, die Hand.

PAPA, böse, zerstörerisch; schlechtes Karma; eine der Höllen.

PARA, das gegenüberliegende Ufer eines Flusses; die Grenze oder äußerste Reichweite; bezogen 
auf die erste Hälfte – nun abgeschlossen – des gegenwärtigen Maha-Kalpa, von dem das Universum
gerade erst in die zweite Hälfte eingetreten ist; anderes, oberstes, höchstes.

PARA-BRAHMA, (auch PARA-BRAHMAM), das Absolute, über allem, doch in allem und alles 
umfassend; Brahma, das Unerkennbare, über und jenseits von Brahma und allen Schöpfern.

PARA-DEVATA, die höchste Gottheit – im Sinne der höchsten Abstraktion des menschlichen 
Geistes.

PARA-GURU, höchster Lehrer, im okkulten und religiösen Sinne.

PARAMAPADA, der höchste Zustand oder Weg – Vaikuntha Loka – über allen materiellen Welten,
bestehend aus intellektueller Substanz – Suddha-Sattva –, in dem höchste Glückseligkeit genossen 
wird.

PARAMARTHA, die höchste oder erhabenste Wahrheit.

PARAMITAS, die buddhistischen sechs und zehn Vollkommenheiten, die zu einem Bodhisattva 
gehören. (Wörtlich: „transzendent”.)

PARA-NIRVANA, jenseits des Nirvana.

PARINAMA, Veränderung, Wandlung, Fortschreiten im Alter.

PARVATI, ein Name von Durga, der Göttin, die die kosmische Energie repräsentiert.

PASA, eine Schlinge, eine Schnur.

PASU, Haustier, Opfertier; Uneingeweihte.

PAYU, der Anus.

PENTAGRAMM, eine Figur dieser Form:

PHALA, Frucht (der Handlung); Ergebnis.

PHRABAT, der heilige Fußabdruck Buddhas, der sich angeblich in Siam befindet, wo ein Tempel 
darüber errichtet wurde. Er wird jedes Jahr von Pilgern besucht. Es gibt viele angebliche 
Fußabdrücke Buddhas in Indien und anderen Orten.

PARA CHITR, siamesisches Äquivalent für göttlichen Geist.

PINDA, Klumpen, Kugel, insbesondere die Kugel oder der Kuchen aus Mehl, die den Manen 
verstorbener Vorfahren dargebracht werden. (Siehe SRADDHA. )



PINDI, ein Mehlkuchen.

PINGALA, ein bestimmter Strom im Körper: der rechte von drei Strömen, die vom Steißbein zum 
Kopf verlaufen und laut der Anatomie des Yoga-Systems die Hauptatmungswege sind. (Wörtlich: 
„gelblich”.)

PISACHA, ein böser Geist oder Dämon; ein böser Geist.

PITRI-PATRI, Herr oder König der Pitris.

PITRIS, Väter, Mondgeister, Wesen, die (innerhalb ihres Bereichs) auf der Mondkette der Planeten 
vollendet wurden und hierher versetzt wurden, um die Menschheit zu führen und zu leiten. Einige 
indische Wundertäter behaupten, die Hilfe der Pitris in Anspruch zu nehmen.

PITRI-YAJNA, Opfergabe an die Manen oder Pitris. (pitri, Vorfahr; yajna, Opfergabe.)

PLEROMA, Raum; Akasha.

PRABHUTA, regiert, geleitet.

PRADHANA, im Sankhya-System die Quelle der materiellen Welt; die Manifestation von 
Mulaprakriti. (Wörtlich: „der Ursprung”.)

PRAGNA, (auch PRAJNA), Bewusstsein; personifizierte Weisheit; die Energie von Adi-Buddhi.

PRAJA-PATIS, Schöpfer; die sieben Vorfahren der ersten sieben Menschengruppen auf dem 
Planeten. (praja, Nachkommen; patis, Väter, Herren.)

PRAKASANA, sich manifestieren; erleuchten; ein Beiname von Vishnu.

PRAKRITA, wesentlich, natürlich.

PRAKRITA-PRALAYA, der Wandel des Universums von seinem gegenwärtigen zu einem 
latenten Zustand und seine Auflösung in unmanifestierter Natur, in der bis zum Beginn eines neuen 
Manvantara keine Evolution stattfinden kann. Dies geschieht am Ende jedes Maha-Kalpa, und das 
Pralaya dauert einen Zeitraum, der einem Maha-Kalpa entspricht – 311.040.000.000 Sonnenjahre.

PRAKRITI, Natur; kosmische Materie, immer in Verbindung mit Geist – Purusha. (Wörtlich: 
„gezeugt”.)

PRAKRITI-SAMBANDHA, Verbindung mit Materie; an Materie gebunden sein.

PRALAYA, Übergang vom gegenwärtigen objektiven oder manifestierten Zustand in einen latenten
oder elementaren Zustand; Zerstörung; Auflösung.

PRANA, Atem; die von der Sonne abgeleitete Kraft, die im Menschen durch den Atem repräsentiert
wird; eines der sieben menschlichen Prinzipien.

PRANA-MAYA-KOSA, die lebenswichtige Hülle, die die Seele umgibt.

PRANAVA, ein Ersatzwort für das heilige Wort Aum.

PRANAYAMA, das Anhalten des Atems: durch Rechaka, das Halten des linken Nasenlochs und 
Atmen durch das rechte; Puraka, das Schließen des rechten Nasenlochs und Atmen durch das linke;
Kumbhaka, das Schließen beider Nasenlöcher und Anhalten des Atems.

PRAPATTI, eine Phase des Yoga – Hingabe und Mittel zur Erlangung höchster Glückseligkeit –, in
der man zunächst über die eigene Unfähigkeit nachdenkt, eine der anderen Arten des Yoga zu 
praktizieren, und dann über die Eigenschaften und Qualitäten von Isvara als dem einzigen Erlöser. 
Prapatti wird in der Visishtadvaita-Schule der Religionsphilosophie sehr geschätzt. Es ist 
insbesondere für diejenigen gedacht, die nicht in der Lage sind, über die unpersönliche Gottheit 
nachzudenken.

PRARABDHA-KARMA, das Karma, das bereits begonnen hat, Ergebnisse hervorzubringen, wie 
wir sie jetzt erleben.



PRATIBHA, Begreifen, Verstehen.

PRATYAGATMA, die individuelle Seele.

PRATY-AHARA, Zurückhaltung der Sinnesorgane von allen äußeren Dingen und ihre vollständige
Ausrichtung auf mentale Eindrücke. (Wörtlich: „Zurückziehen, Zurückhaltung”.)

PRATY-AKSHA, Wahrnehmung, Erfassen durch die Sinne. (prati, nahe; aksha, Auge: in 
Sichtweite.)

PRATY-EKA-BUDDHA, ein Buddha, der nur für sich selbst Befreiung erlangt. (Wörtlich: „einer 
nach dem anderen”.)

PRETYA-BHAVA, der Zustand nach dem Tod. (pretya, gestorben sein; bhava, Sein.)

PRITHIVI, die Erde.

PURA, Füllen; Ansteigen eines Flusses; Flut; Hochwasser; früher.

PURANAS, eine große Klasse indischer Werke mit historischem und prophetischem Charakter. Es 
gibt achtzehn davon, darunter Brahma, Padma, Vishnu, Vrihan-naradiya, Bhagavata, Martanda, 
Agni, Bhavisya, Brahma-vairvata, Linga, Varaha, Skanda, Vamana, Kurma, Matsya, Garuda und 
Brahmanda. Es gibt achtzehn kleinere Puranas. (Wörtlich „Geschichten aus alten Zeiten”, von pura,
„früher”, „es war einmal”.)

PURUSHA, Geist; die Intelligenz, die die Natur durchdringt; der göttliche Geist, der die Materie 
erfüllt.

PURUSHOTTAMA, der höchste Geist. (purusha, Lebensprinzip, Geist; uttama, oberstes, 
höchstes.)

PURVA-MIMANSA, eines der sechs Systeme der indischen Philosophie; eine Upanishad 
(manchmal auch Karma-Mimansa genannt), die sich mit dem ersten oder rituellen Teil der Veden 
befasst. Es handelt sich dabei eigentlich um eine Interpretation des Vedentextes und wird allgemein 
als die Mimansa bezeichnet, während der Begriff Vedanta – „Ende der Veden“ – für die Uttara-
Mimansa verwendet wird, die eine Auslegung des späteren Teils der Veden oder Upanishaden 
darstellt. (purva, vorhergehend, alt, mimansa, Diskussion.)

PUSHAN, die Gottheit in der Sonne.

RAGA, Emotion, Gefühl, Liebe; Freude, Vergnügen; Bedauern, Trauer; die Eigenschaft von Rajas. 
(Siehe GUNA, auch RAJOGUNA.)

RAJASIKA, entspricht Rajoguna.

RAJA-YOGA. (Siehe YOGA.)

RAJOGUNA, die Eigenschaft in der Natur, die zum Handeln antreibt, eine Mischung aus Gut und 
Böse in ihrer Entwicklung im Menschen, da kein unvollkommener Mensch ohne einen Hauch von 
Egoismus handeln kann. (Rajas, Energie, Aktivität; Guna, eine Eigenschaft, ein „einziger Faden”.)

RAKSHASAS, nachtaktive Dämonen, die Opfer stören; ein Name für die Atlanter oder Menschen 
der vierten Rasse. (Wörtlich „Schädiger”, „Zerstörer”.)

RAMANUJACHARYA, Name des Begründers eines noch heute existierenden Systems religiöser 
Philosophie und Mönchsorden. Er lehrte, dass der Höchste Geist die einzige Realität ist.

RASA, Saft; Würze, Geschmack; Neigung.

RASASVADA, in der Yoga-Praxis die Neigung (eines der Hindernisse) des Geistes, von dem für 
die Kontemplation ausgewählten Objekt zu angenehmen Ideen zu fliehen. (rasa, Saft; asvada, 
schmecken, genießen: das Nippen an Säften, die Wahrnehmung des Genusses.)

RATHA, Wagen, Streitwagen, Kriegswagen; der Körper als Vehikel der Seele.



RECHAKA, Entleeren; in der Yoga-Praxis das Ausatmen durch eines der Nasenlöcher; die 
Negation der phänomenalen Illusion und die Überzeugung, dass der Geist die einzige Realität ist.

RIG-VEDA. (Siehe VEDA.)

RISHI, Sänger heiliger Lieder; Dichter; einer derjenigen, denen die Veden offenbart wurden, später
als patriarchalischer Weiser angesehen. Die sieben Rishis sind die sieben Dhyan Chohans oder 
schöpferischen Geister.

RUACH (Hebräisch), in der Kabbala die spirituelle Seele oder Buddhi.

RUCHI, Licht; Schönheit; Begierde, Leidenschaft.

RUDRAS, eine Klasse von Sturmgöttern (Maruts), angeführt von Rudra, der in der späteren 
Sanskrit-Literatur zu Shiva wurde – dem dritten Mitglied der Dreifaltigkeit. (Shiva, „der 
Gnadenvolle”, ein Euphemismus für Rudra, den Heulenden, den Schrecklichen.)

RUPA, Form, äußere Erscheinung, Körper; Sichtbarkeit.

SADAIKA-RUPA, die unveränderliche Natur oder Essenz; unveränderliche Form. (sada, immer; 
eka, eins; rupa, Form.)

SADATMA, das Ego. (sada, immer; atma, Seele.)

SADHANAS, Reichtümer besitzen, spirituelle Errungenschaften haben.

SADHU, ein heiliger Mann. (Wörtlich: „direkt zum Ziel führend”.)

SAHA-DEVA, einer der „Söhne der Sonne”, der in der Mahabharata-Allegorie das Wasser 
repräsentiert. (saha, mit; deva, Gott.)

SAHAKARIKARANA, die hilfsweise Ursache.

SAKRIYA, veränderlich, beweglich.

SAKSHI, Zeuge. (Wörtlich: „derjenige, der Augen hat”.)

SAKTI, Kraft, Fähigkeit; die Kraft zu erschaffen.

SAKYA-MUNI, der „Sakya-Heilige”, ein Titel von Gautama Buddha, wobei Sakya der Name der 
Familie Buddhas ist.

SALOKYA, an ein und demselben Ort wie Isvara lebend.

SAMA, die erste Qualifikation eines Schülers – vollkommene Beherrschung des Geistes. (Wörtlich:
„gleich“, „ebenbürtig“, „gleichwertig“.)

SAMADHANA, von Natur aus unfähig, vom rechten Weg abzuweichen.

SAMADHI, abstrakte Meditation; vollkommene Versenkung des Geistes in den Höchsten Geist – 
die höchste und letzte Stufe des Yoga.

SAMAJA, Gesellschaft, Versammlung.

SAMANA, gut; geehrt.

SAMARTHYA, nach reiflicher Überlegung; entschlossen.

SAMA-VEDA. (Siehe VEDA.)

SAMBHAVA, Verhältnis; Identität.

SAM-YOGA, Verbindung, – eine der vierundzwanzig Gunas des Nyaya-Systems.

SANCHITA-KARMA, das latente Karma, das aufgrund der aktiven Wirkung anderer Karmas 
keine Wirkung zeigt, aber in einer zukünftigen Inkarnation wirksam werden wird. (sanchita, 
angehäuft, angesammelt; karma, Karma.)



SANDHI, der Zeitraum am Ende jedes Yuga, der einem Sechstel seiner Dauer entspricht; tritt auch 
am Ende jedes Manvantara auf. (san, zusammen; dhi, setzen: Verbindung.)

SANDHYA, Morgen- oder Abenddämmerung; der Zeitraum, der einem Yuga vorausgeht.

SANDHYANSA, der Teil eines Sandhi (Dämmerung), der auf ein Yuga folgt und in seiner Dauer 
dem Morgengrauen vor dem Yuga entspricht. (sandhi, Zeitraum zwischen Tag und Nacht; ansa, ein 
Teil, ein Abschnitt.)

SANGHA, die Ordnung, die Versammlung.

SANJAYA, der Wagenlenker von König Dhrita-rashtra und Erzähler in der Bhagavad-Gita.

SANJNA, Name des Gayatri, des heiligsten Verses der Veden; Name einer Tochter von Visva-
karman und Frau der Sonne, allegorisch für spirituelles Bewusstsein.

SANKALPA, Willenskraft, Geisteskraft; Gedanke, Reflexion.

SANKARACHARYA, einer der großen Lehrer des Brahmanismus; soll eine Reinkarnation von 
Gautama Buddha sein.

SANKHYA, eines der großen Systeme der indischen Philosophie – ein spekulatives System, das 
sich im Gegensatz zum praktischen System, das auf der Ausübung moralischer und religiöser 
Pflichten basiert, deutlich unterscheidet. (Wörtlich: „die Zusammenfassung [der Philosophie]”.)

SANNYASA, Askese; Rückzug aus der Welt des Leidens.

SANNYASIN, jemand, der sich aus weltlichen Angelegenheiten zurückzieht; ein Asket.

SANSARA, Wanderung; Durchlaufen einer Abfolge von Zuständen; Übergang von einem Körper 
zum anderen, Reinkarnation.

SANSAYA, Zweifel; Irrtum.

SANSIDDHIKA, angeboren.

SANSKARA, Fantasie, Vorstellungskraft; Neigung.

SANTA, ruhig, angenehm.

SANYAMA, die Kombination aus Aufmerksamkeit, Kontemplation und abstrakter Meditation; in 
der Yoga-Praxis die Zurückhaltung aufgrund der vorgenannten Kombination.

SAPTA, sieben.

SAPTARSHI, (auch SAPTA-RISHI), die ersten sieben Weisen oder großen Lehrer der Menschen. 
(sapta, sieben; rishi, Weiser.)

SARASVATI, die Frau oder weibliche Sakti von Brahma. (Wörtlich „wässrig”.)

SARIRA, Körper; Eigenschaften. Das Sarira von Parabrahmam kann als Eigenschaften bezeichnet 
werden.

SARIRI, Substanzen.

SARUPYA, einen Körper oder eine Gestalt haben, ähnlich wie Isvara.

SARVA-JNA, allwissend. (sarva, alles; jna, wissen.)

SARVA-SAKTI, allmächtig. (sarva, alles; sakti, Macht.)

SASTRA, eine religiöse oder wissenschaftliche Abhandlung, jedes heilige Buch oder jede 
maßgebliche Autorität.

SAT, Wahrheit, „Sein“, Selbstexistenz; einer der Aspekte von Parabrahmam.

SAT-KARYYAM, existierende Wirkung.



SATTVA, Sein, Existenz, Wesen, Leben; Wahrheit, Realität; in der Philosophie die höchste der drei 
Gunas.

SATYA, real, wahr; Wahrheit, bedingungslose Realität.

SATYAKI, ein großer Held, eine allegorische Personifizierung, die in der in der Bhagavad-Gita 
beschriebenen Schlacht eingeführt wird.

SATYA-LOKA, der höchste Himmel; Ort der Wahrheit.

SATYA-YUGA, das erste der vier Zeitalter, das goldene Zeitalter, das 1.728.000 Menschenjahre 
umfasst. (Siehe YUGA.)

SAVITRI, die Sonne; die göttliche Sonne. Laut Sayana ist Savitri die Sonne vor ihrem Aufgang, 
und nach ihrem Aufgang bis zu ihrem Untergang wird sie Surya genannt. (Wörtlich: „der 
Belebende”.)

SAWAN, siamesisch für Himmel.

SAYUJYA, ein Zustand von Moksha (höchster Glückseligkeit), der Salokya und Sarupya umfasst, 
aber keine absolute Vereinigung mit Parabrahmam bedeutet.

SESHA, Name der tausendköpfigen Schlange – auch Ananta genannt –, die manchmal als Liege 
und Baldachin von Vishnu dargestellt wird, während er in der Nacht von Brahma schläft. Sie ist ein 
Symbol für ewige Materie.

SHAT-KONA, ein Symbol, das aus zwei ineinander verschlungenen Dreiecken besteht, von denen 
eines nach oben und das andere nach unten zeigt – „Indras Blitz“ bei den Hindus, „Salomos Siegel“ 
bei den Juden. (shat, sechs; kona, Winkel, Punkt.)

SIDDHA, jemand, der durch die Beherrschung okkulter Wissenschaften übersinnliche Kräfte 
erlangt hat; vollkommen; jemand, der Vollkommenheit erlangt hat; jemand, der Siddhis erworben 
hat.

SIDDHARTHA, ein Titel von Gautama Buddha.

SIDDHAS, Halbgötter mit übermenschlichen Kräften.

SIDDHASANA, eine bestimmte Haltung in der religiösen Meditation, beschrieben als das Anlegen 
der linken Ferse unter den Körper und der rechten Ferse davor.

SIDDHI, magische Kraft; außergewöhnliche Kraft, die der Mensch durch spirituelle Entwicklung 
erlangen kann.

SISHTA, gezüchtigt, korrigiert, belehrt, unterwiesen, regiert.

SIVA, einer der drei Götter der hinduistischen Dreifaltigkeit (Brahma, Vishnu und Siva), der 
Zerstörer oder Verwandler. (Wörtlich „der Gnadenvolle”, eine Umschreibung für Rudra, „der 
Brüllende”, „der Schreckliche”.)

SKANDA, ein Name von Karttikeya, Sohn von Siva und Gott des Krieges. (Wörtlich „springend”.)
(Siehe KARTTIKEYA.)

SKANDHAS, die vergänglichen Elemente, die in die Konstitution des Menschen eingehen und die 
er bei seiner Inkarnation annimmt. (Wörtlich „Zweige”, „Verzweigungen”.)

SMRITI, Erinnerung; Tradition; Gesetze, die von menschlichen Autoren überliefert wurden und 
nicht wie Sruti „offenbart“ wurden.

SO’HAM, das Gegenteil von Hamsa, symbolisiert schwarze Magie. (sas, das; aham, ich: ich, genau
diese Person, ich selbst – Ausdruck von schlechtem Egoismus –, während Hamsa (aham, ich; sas, 
das: ich bin Das) eine Bestätigung der göttlichen Einheit ist.)

SALOMONS SIEGEL, zwei ineinander verschlungene Dreiecke, eines mit der Spitze nach oben, 



das andere nach unten, eines dunkel und das andere hell, Ausdruck der Vereinigung von Geist und 
Materie.

SOMA, der Mond; eine Flüssigkeit, die aus der Mondpflanze gewonnen wird.

SPARSA, Greifbarkeit, das, was man berühren kann.

SPARSANAKA, das, was berührt (verwendet im Zusammenhang mit der Haut).

SRADDHA, eine Opfergabe an die Manen, die gleichzeitig mit der Pinda-Opfergabe dargebracht 
wird.

SRADDHA, Vertrauen, Glaube.

SRI, schönes Aussehen, schön; Göttin des Glücks, des Wohlstands und der Schönheit; auch ein 
Ehrentitel, „die Glorreiche”, wie Sri Krishna.

SROTRAM, das Ohr.

SRUTI, Offenbarung; Äußerung; heilige Äußerung, die durch die Tradition überliefert wurde.

STHAMBHA, Steifheit, Starre, Benommenheit, Dummheit, Betäubung; eine magische Fähigkeit, 
von der viele Arten in den Tantras aufgezählt werden.

STHAVARA, stehend, bewegungsunfähig; die niederen Ordnungen der geschaffenen Dinge, 
Pflanzen und Mineralien.

STHULA, der differenzierte Zustand der Materie.

STHULA-SARIRA, der grobstoffliche Körper.

STHULOPADHI, die unterste der drei Grundlagen in der Taraka-Yoga-Klassifizierung der 
menschlichen Prinzipien, einschließlich des Sthula-Sarira, Prana und Linga-Sarira. (sthula, 
physisch; uphadhi, Grundlage, Vehikel.)

SUCHI, flammend, glühend; das Sonnenfeuer; das Feuer der Leidenschaft und des tierischen 
Instinkts.

SUKHA, Vergnügen.

SUKRA, der Planet Venus; rein, hell.

SUKSHMA, atomar, immateriell, klein, fein; der undifferenzierte Zustand der Materie.

SUKSHMA-SARIRA, der feinstoffliche Körper, das „Doppel“.

SUKSHMAVASTHA, der latente Zustand der Eigenschaften vor Beginn der Evolution.

SUKSHMOPADI, der psychische Körper im Traumzustand; der feinstoffliche Körper, der vom 
Träumenden benutzt wird.

SURAS, gute spirituelle Wesen, die Gegenspieler der Asuras.

SURYA, die Sonne.

SUSHUMNA, einer der sieben Hauptstrahlen der Sonne; ein bestimmter Kanal im Rückenmark, 
der zwischen den Gefäßen Ida und Pingala liegt und durch den der Geist hindurchgeht. (Siehe 
BRAHMA-RANDHRA, IDA und PINGALA. )

SUSHUPTI, der Zustand des traumlosen Schlafes, in dem das Ego echte Erfahrungen von sehr 
hoher spiritueller Natur macht. Er wird von allen Menschen erreicht, ob tugendhaft oder 
niederträchtig. (Siehe AVASTHA-TRAYA.)

SUTRA, die heilige Schnur, die von den beiden höheren Hindu-Kasten getragen wird; ein religiöser
Vers, Aphorismus oder Auszug.

SUTRATMAN, in der vedantischen Philosophie die spirituelle Essenz, die durch die fünf subtilen 



Prinzipien des Menschen fließt und sie wie durch einen Faden miteinander verbindet. (sutra, Faden;
atman, Seele: Faden-Seele.)

SVABHAVA, die wahre Natur einer Sache; konkreter Aspekt von mula-prakriti, der einen Substanz.

SVABHAVIKA, eine Sekte buddhistischer Philosophen, die alle Dinge mit den Gesetzen der Natur 
erklärten.

SVAMI, Meister, Herr; spiritueller Lehrer.

SVAPNA, der Traumzustand, zwischen Jagrata und Sushupti. (Siehe AVASTHA-TRAYA.)

SVARGA, Himmel, Indras Paradies, das sich angeblich auf dem Berg Meru befindet. Es ist ein 
Zustand, in dem die körperlose Seele – unter karmischen Einschränkungen – für einen Zeitraum, 
der der spirituellen Energie entspricht, die diesen Zustand hervorgebracht hat, Glückseligkeit 
genießt.

SVASTIKA, jedes glückbringende oder verheißungsvolle Objekt; ein Zeichen in Form eines 
griechischen Kreuzes, dessen vier Arme in gleicher Richtung rechtwinklig gebogen sind.

SVAYAM-BHUVA, der erste Manu. (svayam, er selbst; bhuva, sein, existieren: selbst existierend.)

TAIJASI, hell, leuchtend, strahlend; in der Vedanta-Philosophie der „Strahlende”, d. h. manas, 
erleuchtet durch atma-buddhi.

TAMAS, Dunkelheit; die Finsternis der Hölle; eine Unterteilung der Hölle; geistige Dunkelheit, die
eine der fünf Formen von Avidya – Unwissenheit – in der Sankhya-Philosophie darstellt; die 
niedrigste der drei Eigenschaften der Materie. (Siehe GUNA, auch TAMOGUNA. )

TAMASHA, Show, Darbietung; Trick, Jonglieren, Aufführung von Phänomenen.

TAMISRA, Finsternis; Dunkelheit des Geistes, Illusion.

TAMOGUNA, die niedrigste der drei Eigenschaften der Natur, die in Erde und Wasser vorherrscht 
und in Menschen Trägheit, Gleichgültigkeit und Untätigkeit hervorruft. (tamas, Dunkelheit; guna, 
Eigenschaft. )

TANHA, Verlangen; Lebenswille; Lebenshunger.

TAN-MATRA, ein subtiles Element oder Rudiment elementarer Materie, von denen fünf allgemein
aufgezählt werden, nämlich: sabda, sparsa, rupa, rasa und gandha, aus denen die fünf groben 
Elemente hervorgehen. (tat, das; matra, Element.)

TANTRA, eine religiöse oder magische Abhandlung. Die Tantras sind in Indien sehr zahlreich und 
haben in der Regel die Form eines Dialogs zwischen Shiva und Durga. Sie umfassen fünf Themen, 
nämlich: die Schöpfung; die Zerstörung der Welt; die Verehrung der Götter; das Erreichen aller 
Ziele, insbesondere der sechs mystischen Yoga-Kräfte; die vier Methoden, um die Vereinigung mit 
dem Höchsten Geist zu erreichen. Obwohl viele von ihnen eine edle Philosophie enthalten, führt die
Ausübung der in den Tantras enthaltenen Riten und Formeln durch Uneingeweihte unweigerlich zu 
schwarzer Magie.

TANTRIKA, jemand, der sich mit den Tantras auskennt; auch ein schwarzer Magier.

TAPAS, Brennen, Hitze; Selbstkasteiung, Askese; Hingabe.

TAPASVIN, ein Asket, jemand, der religiöse Entbehrungen praktiziert.

TAT, das, das Absolute.

TATHAGATA, ein Name Buddhas – wird in seinen Reden verwendet, wenn er von sich selbst 
spricht. (Wörtlich: „den gleichen Weg gehend [wie seine Vorgänger]”.)

TATTVA, Wahrheit, Realität im Gegensatz zur Illusion. Das Sankhya-System hat fünfundzwanzig 
Tattvas, nämlich: avyakta, buddhi, ahankara, die fünf tan-matras, die fünf maha-bhutas, die elf 



Organe und purusha. Die Mahesvaras zählen fünf Tattvas auf, die den fünf Elementen entsprechen. 
In der vedantischen Philosophie wird tattva als maha-vakya, „das große Wort“, bezeichnet, durch 
das die Identität des gesamten Universums mit Brahma ausgedrückt wird. (tat, das; tva, du: das bist 
du.)

TAU (griechisch), der Buchstabe T; das Kreuz dieser Form.

TEJAS, Flamme; Strahlkraft, Glanz.

ZWEIUNDDREISSIG MERKMALE, die zweiunddreißig Zeichen, von denen einige oder alle 
bei spirituell entwickelten Menschen oder Bodhisattvas zu finden sind. Bei Buddha waren alle zu 
finden.

THVAK, die Haut als Tastorgan.

ZEIT, kala, wird von den Hindus wie folgt unterteilt: 15 Nimishas (Augenblicke) entsprechen 1 
Kashta; 30 Kashtas entsprechen 1 Kala; 30 Kalas entsprechen 1 Kshana; 12 Kshanas entsprechen 1 
Muhurttta; 30 Muhurtttas entsprechen 1 Tag und Nacht.

TIRTHANKARA, (auch TIRTHANKAR), ein Begriff aus dem Jainismus, der fast dasselbe 
bedeutet wie Avatara; ein Jaina-Arhat. (Wörtlich: „in heiligem Wasser baden”.)

TIRTHIKA, ein Pilger.

TITIKSHA, Ausdauer, Geduld, Resignation, Nachsicht.

TRETA, dritter; Name des zweiten der vier Yugas oder Zeitalter. Es umfasst 1.296.000 Jahre der 
Sterblichen. (Siehe YUGA.)

TRI-LOKAS, die drei Welten – der Menschen, Götter und halb-göttlichen Wesen. (tri, drei; lokas, 
Welten.)

TRI-PITAKAS, die drei Klassen der heiligen Bücher der Buddhisten, nämlich: Sutra-Pitaka, 
Vinaya-Pitaka und Abhidharma-Pitaka. (tri, drei; pitaka, Korb, Sammlung.)

TRISHNA, Durst; Durst nach Leben.

TURIYATITA, ein Bewusstseinszustand jenseits von turiyavastha; Name einer Upanishad. (turiya, 
vierte; atita, jenseits.)

TURIYAVASTHA, der vierte Bewusstseinszustand, der für gewöhnliche Menschen nicht 
erreichbar ist, sondern nur für Eingeweihte. (turiya, vierte; avastha, Zustand.)

TUSHTI, Zufriedenheit; Zustimmung; Gleichgültigkeit.

TYAGA, Verzicht; Loslassen der Welt der Illusionen.

UDASINI, gleichgültig, frei von Zuneigung; ein stoischer Philosoph; ein religiöser Bettelmönch. 
(ud, getrennt; asini, sitzen: getrennt sitzen.)

UPACHAYA, Anhäufung, Ansammlung.

UPADHI, Fundament, Grundlage.

UPADRASHTA, das absolute Bewusstsein in uns.

UPAMANA, Vergleich, Analogie; in der Nyaya-Philosophie das dritte der vier Mittel zu korrektem 
Wissen.

UPANAYANA, die Zeremonie der Investitur mit dem heiligen Faden der beiden höheren Hindu-
Kasten; Initiation. (Wörtlich: „zu [einem Lehrer] führen”.)

UPANISHADS, alte mystische Schriften in Sanskrit, von vielen Autoren. Die tatsächliche Anzahl 
der Upanishaden ist nicht bekannt. Müller bezifferte sie 1865 auf 149, Weber auf 235; es gibt 
jedoch noch viel mehr. Die von Müller übersetzten und herausgegebenen sind: Chandogya, 



Talavakara, Aitareya, Kaushitaka, Vajaseneya, Sanhita, Katha, Mundaka, Taitiriyaka, 
Brihadaranyaka, Svetasvatara, Prasna und Maitreyana-Brahmana. (Wörtlich: „geheimes Wissen”.)

UPARATI, Aufhören, Anhalten; die Abkehr von allen formalen Religionen – die dritte 
Qualifikation eines Schülers.

UPASAMA, Aufhören, Anhalten; Stille; Ruhe; Geduld.

UPASANA, Hingabe, Verehrung; religiöse Meditation. (Wörtlich: „neben [Isvara] sitzen”.)

UPAYA, das, womit man ein Ziel erreicht, Zweckmäßigkeit, Mittel.

URAGAS, eine Ordnung himmlischer Wesen, höhere Elementarwesen, die über großes Wissen 
verfügen. Sie werden gewöhnlich als halbgöttliche Schlangen mit menschlichen Köpfen von großer 
Schönheit dargestellt. (uras, Brust; ga, gehen: auf der Brust gehen.)

URDHVA-LOKA, die Welt oben, der Himmel. (urdhva, oben; loka, Welt.)

USANAS, der Planet Venus.

USHMAPA, ein Geist niedrigerer Ordnung, ein verstorbener Vorfahr. (Wörtlich: „sich von Wärme 
ernährend”.)

VACH, Sprache, Wort; das mystische Wort, der Logos oder die kollektive Schar der Dhyan 
Chohans.

VAHAN, Fahrzeug, Träger.

VAIKRITI, Veränderung, Wandel.

VAIKRITIKA, konstruktiv; zufällig.

VAIRAGYA, (auch VIRAGA), Freiheit von weltlicher Leidenschaft, Abwesenheit aller weltlichen 
Begierden.

VAISVA-NARA, das innere Feuer, das die Verdauung bewirkt; in der Vedanta-Philosophie der 
Geist der Menschheit, das kollektive Bewusstsein der Menschheit; ein Beiname von Savitri. 
(vaisva, alles durchdringend, allen gemeinsam; nara, Mensch, Menschheit.)

VAIVASVATA-MANU, der Manu, der während des gegenwärtigen Manvantara regiert. (Siehe 
MANU.)

VAJRA-SATTVA, mit einem Herzen aus Diamant. (vajra, diamanthart; sattva, Seele, Herz.)

VARANAKA, umgebend, umhüllend, bedeckend.

VASANA, aus der Erinnerung gewonnenes Wissen; ein Eindruck, der unbewusst im Geist von 
früheren guten oder bösen Handlungen zurückbleibt und daher Freude oder Schmerz hervorruft.

VASU-DEVA, Name des Vaters von Krishna, der auch der Bruder von Pritha oder Kunti, der 
Mutter der fünf Pandu-Prinzen, war. (vasu, ausgezeichnet; deva, ein Gott.)

VAYU, Luft, Wind.

VEDANA, Empfindung, durch die Sinne erlangtes Wissen.

VEDANTA, ein philosophisches System. (Siehe PURVA-MIMANSA.)

VEDAS, die heiligen Bücher der frühen hinduistischen Religion. Ursprünglich gab es drei Veden, 
aber später kam ein Werk namens Atharva-Veda hinzu, das den vierten Veda bildet. Zusammen 
werden sie als Sruti, „Offenbarung” oder „Ausspruch” bezeichnet – der heilige Ausspruch, der 
durch die Tradition überliefert wurde. Rig-Veda bedeutet „Veda der Verse”, von rig, einer 
gesprochenen Strophe; Sama-Veda, Veda der Gesänge, von saman, einem Lied oder Gesang; Yajur-
Veda, „Veda der Opferformeln”, von yajus, einem Opfertext. Die Besonderheit der Veden ist die 
Kraft der Anrufung. (veda, Wissen, göttliches Wissen.)



VIBHU, alles Natürliche durchdringend, allgegenwärtig.

VIDYA, Wissen, Wissenschaft des Lernens.

VIGNANA, Akt des Wahrnehmens; weltliches Wissen jeglicher Art.

VIHARA, ein buddhistischer oder jainistischer Tempel oder Konvent.

VIKALPA, Unterscheidung; Dualität; Zweifel.

VIKARA, (auch VIKRITI), Veränderung, Wandlung; in der Sankhya-Philosophie eine Schöpfung 
oder das, was sich aus einem früheren pra-kriti oder Schöpfer entwickelt hat.

VIKSHEPA, zerstreuen; in einer Diskussion widerlegen.

VINA, die indische Laute, ein siebensaitiges Instrument ähnlich einer Gitarre, das angeblich von 
Narada erfunden wurde.

VIPARAITI-GNANA, Verwechslung einer Sache mit einer anderen, die Folge unvollständiger und
folglich verwirrter Erkenntnis. (viparaiti, umgedreht, umgekehrt; gnana, Wissen.)

VIRAGA. (Siehe VAIRAGYA.)

VISHADA, Verzweiflung, seelische Not, Hoffnungslosigkeit; Betäubung.

VISHAYA, ein Sinnesobjekt. Es werden fünf Vishayas aufgezählt, eines für jedes Indriya oder 
Sinnesorgan, und jedes entspricht einem der fünf Elemente.

VISESHAS, Arten; die Unterschiede zwischen Objekten.

VISHNU, das zweite Mitglied der hinduistischen Dreifaltigkeit. (Wörtlich: „alles durchdringend”.)

VISISHTA, getrennt, für sich stehend; ausgezeichnet.

VISVA-DEVAS, eine Klasse von Gottheiten, die besonders bei den Sraddhas oder 
Begräbniszeremonien verehrt werden.

VIVASVAT, die Sonne; die erste Manifestation göttlicher Weisheit zur Zeit der Schöpfung.

VIVEKA, Unterscheidungsvermögen, gutes Urteilsvermögen; in der Vedanta-Philosophie die 
Fähigkeit, den unsichtbaren Geist von der sichtbaren Welt, den Geist von der Materie, die Wahrheit 
von der Unwahrheit, die Realität von der Illusion zu trennen. (Wörtlich: „eine Trennung“). )

VRITTI, Ereignis; Vorgang, Handlung; festgelegte Regel; Beruf, Lebensunterhalt.

VYAKTA, diskret, erkennbar, offensichtlich, deutlich.

VYASA, ein mythischer indischer Weiser und Dichter, dem die Zusammenstellung der Veden, des 
Mahabharata und anderer Werke zugeschrieben wird. Der Vishnu-Purana zählt achtundzwanzig 
Vyasas auf, wobei der erste Vyasa Svayambhuva oder Brahma selbst gewesen sein soll.

VYASHTI-SARGA, spezifische und individuelle Schöpfung. (Vyashti, vielfältig; sarga, 
Schöpfung.)

YAKSHAS, Geister, Gespenster, Elementarwesen, die Schätze bewachen. (Wörtlich: „die 
Unruhigen”.)

YAMA, Nachsicht; die erste Stufe des Yoga; der Gott des Todes. Yama und seine Schwester Yami 
bildeten in der allegorischen vedischen Tradition das erste Menschenpaar, weshalb er als Vater der 
Menschheit und König der Pitaras oder Vorfahren verehrt wird. Später wird er zum „Zügelnden” 
und regiert als „Bestrafer” über die Toten in der Unterwelt.

YATANA-DEHA, ein Körper, der sich aus dem sukshma-sarira entwickelt hat und den die Seele 
während ihres Aufenthalts in naraka – der Hölle – umhüllt. (yatana, Vergeltung, Höllenschmerzen; 
deha, Körper.)



YOGA, der zweite der beiden Zweige der Sankhya-Philosophie, lehrt die Mittel, um die 
vollständige Vereinigung mit dem Höchsten zu erreichen. Acht Stufen oder Mittel des Yoga, 
mentale Konzentration und Vereinigung mit Isvara, werden aufgezählt, nämlich: Yama, Nachsicht, 
Freiheit von Grausamkeit; Niyama, Zurückhaltung, religiöse Pflichten; Asana, Körperhaltungen; 
Pranayama, Regulierung des Atems; Pratyahara, vollständige Kontrolle über Gedanken und 
Gefühle; Dharana, Beruhigung des Geistes; Dhyana, Kontemplation; Samadhi, vollkommene 
Meditation, die höchste mystische Trance. Für das System der mentalen und ethischen Schulung 
wird der Begriff Raja-Yoga, „königliche Vereinigung”, verwendet, während physische und 
psychische Praktiken im Bereich der schwarzen Magie und des Spiritualismus als Hatha-Yoga, 
gewaltsame Kontrolle, bezeichnet werden. (Yoga, Verbinden, Vereinigung.)

YOGA-BALA, die Kraft der Hingabe; die Kraft der Magie.

YOGACHARYA, ein Lehrer der Magie; ein Lehrer der Yoga-Philosophie. (Yoga, Philosophie; 
Acharya, Lehrer.)

YOGA-VIDYA, Wissen über Yoga, göttliches Wissen.

YOGI, (auch YOGIN), ein Anhänger des Yoga-Systems, ein kontemplativer Heiliger; ein Magier.

YUGA, ein Zeitalter; ein Zyklus. Es gibt vier Zeitalter der Welt, deren Dauer zusammen ein Maha-
Yuga oder großes Zeitalter bilden. Sie werden in brahmanischen Berechnungen wie folgt 
dargestellt: Krita-yuga umfasst 1.728.000 Sonnenjahre; Treta-yuga 1.296.000; Dvapara-yuga 
864.000; Kali-yuga 432.000. Diese vier bilden ein Maha-Yuga von 4.320.000 Jahren, und 71 
solcher Maha-Yugas bilden die Regierungszeit eines Manu, die 306.720.000 Jahre umfasst. Die 
Regierungszeiten von 14 Manus (die eine Dauer von 994 Maha-Yugas umfassen) entsprechen 
4.294.080.000 Jahren; addiert man dazu die Sandhis (Zwielichte), die 6 Maha-Yugas entsprechen, 
oder 25.920.000 Jahren, beträgt die Gesamtzahl dieser Regierungsperioden und Interregna von 14 
Manus 1.000 Maha-Yugas, die ein Kalpa oder „Tag Brahmas” bilden entspricht 4.320.000.000 
Sonnenjahren. Da Brahmas „Nacht“ von gleicher Dauer ist, würde ein Tag und eine Nacht Brahmas 
8.640.000.000 Sonnenjahre umfassen; und 360 solcher Tage und Nächte ergeben ein Jahr Brahmas, 
das 3.110.400.000.000 Sonnenjahre umfasst; während 100 solcher Jahre Brahmas die gesamte 
Zeitspanne von Brahmas Alter ausmachen, die 311.040.000.000.000 Jahre der Sterblichen umfasst. 
Zu den kleineren Yugas gehört ein astronomischer Zyklus von fünf Jahren. (Yuga, ein Joch, ein 
Zusammenbinden [von Menschen] und somit die menschliche Generation, eine Generation von 
Menschen, ein Zeitalter der Welt. Die vier Yugas haben ihre Namen von den Markierungen auf 
Würfeln erhalten, wobei die beste Markierung vier Punkte und die schlechteste eine ist: Krita ist die
Seite eines Würfels, die mit vier Punkten markiert ist; Treta ist die Seite mit drei Punkten; Dvapara 
ist die Seite mit zwei Punkten und Kali ist die Seite mit einem Punkt.

ANHANG

ABHIDHARMA, der dritte Teil des „Tripitaka” oder buddhistischen Kanons. Er enthält die 
philosophischen Abhandlungen und Metaphysik der Buddhisten, aus denen die Mahayana- und 
Hinayana-Schulen ihre grundlegenden Lehren ableiteten.

ABSOLUT, alles, von dem gesagt werden kann, dass es „nicht relativ” ist. In der reinen 
Metaphysik das, was unabhängig von jeder anderen Ursache existiert; das „Unbedingte“. Daher 
dasselbe wie Parabrahmam oder das „Unwissbare”. Der Zustand oder die Bedingung, in die das 
manifestierte Universum beim großen Pralaya verschwindet. Von manchen als die Kombination von
Geist und Materie bezeichnet.

ADAM, der erste Mensch im hebräischen System. Das Wort bedeutet eigentlich „Mensch“ und 
nicht „ein Mensch“.



ADAM KADMON, in der Kabbala der himmlische Mensch; die Menschheit in ihrer idealen Form, 
denn Adam Kadmon soll mit dem Kopf im Himmel und den Füßen auf der Erde stehen.

ADIBUDDHA, der erste oder höchste Buddha. Buddha ist in Wirklichkeit keine Person, sondern 
ein Prinzip, das in verschiedenen sogenannten Buddhas inkarniert.

AEONS, Zeiträume von solcher Dauer, dass sie unbegreiflich sind; auch himmlische Wesen.

AETHER, dasselbe wie Ether. Die große lichtdurchflutete Substanz im gesamten Universum. 
Astrallicht, Akasa und dergleichen sind Formen des Äthers.

AHURA-MAZDA, das göttliche Prinzip bei den Parsen.

AIN-SOPH, aus der Kabbala; die grenzenlose, sich ausdehnende Gottheit. Es wird auch En-Soph 
geschrieben.

AJNANA, Unwissenheit oder Nichtwissen. (Siehe Ajnyana, das Wort ist dasselbe.)

ALAYA, zusätzlich zu der bereits angegebenen Bedeutung kann es mit Universelle Seele übersetzt 
werden.

ALKORAN, dasselbe wie Koran, siehe dort.

AMENTI, im ägyptischen System die Wohnstätte des Gottes Amon; dasselbe wie Hades bei den 
Griechen. Tatsächlich der Zustand des Menschen nach dem Tod, da er in verschiedene Teile 
unterteilt war, die den möglichen verschiedenen Zuständen der Seele nach dem Tod des Körpers 
entsprachen.

ANTARATMA, Geist, die menschliche Seele.

ANTARYAMIN, das, was in allem latent vorhanden ist; ein Titel von Ishwara.

ANTASKARANA, dasselbe wie antakarana.

ANU, auf S. 4 des Glossars sollte atom stehen, und auch einer der Namen von Brahma.

ASHWATTHA, dasselbe wie asvatha.

ATLANTIS, ein ehemaliger Kontinent, der vor langer Zeit während der Katastrophen, die andere 
Völker heimsuchten, versank. Ein Teil davon befand sich auf dem Grund des Atlantiks, daher der 
Name dieses Ozeans sowie des Atlasgebirges. Aber er umfasste noch viel mehr, wahrscheinlich 
auch Amerika und andere Länder.

ATMAN, dasselbe wie Atma, siehe dort.

AUM, dasselbe wie Om, siehe dort.

AVARANA-SAKTI, zentripetale Kraft oder Macht.

AVITCHI, ein Zustand der Seele. Der Ort oder Zeitpunkt für diesen Zustand ist nicht immer nach 
dem Tod, denn er kann auch im Leben und auf dieser Erde eintreten. Er wird als „die letzte der acht 
Höllen” bezeichnet und gemeinhin als Zustand nach dem Tod des Körpers angesehen.

BHIKSHUS, religiöse Bettelmönche oder Bettelmönche unter den Buddhisten. Es gibt zwei Arten, 
diejenigen, die sich durch Religion beherrschen, und diejenigen, die sich durch die Art ihrer 
Nahrung beherrschen. Einst galten sie als Wundertäter.

BHUMI, die Erde. Siehe auch Bhuh.

BINAH (hebr.), Verständnis. Die dritte der zehn Sephiroth der Kabbala. Die dritte der himmlischen 
Triade. Eine weibliche Kraft.

BLACK MACIC, Zauberei, Totenbeschwörung, Rückruf der Toten, egoistische Nutzung okkulter 
Kräfte jeglicher Art. Zum Beispiel der Einsatz von Hypnose, Magnetismus, Mesmerismus oder 
Ähnlichem für eigene Zwecke, unabhängig davon, ob diese Zwecke scheinbar gut oder böse sind, 



hat etwas mit schwarzer Magie zu tun. Die Entwicklung telepathischer Suggestion führt zu 
schwarzer Magie, da sie für die persönlichen Zwecke des Anwenders genutzt werden kann.

BUCH DER TOTEN, ein ägyptisches Ritualwerk, das auf Mumien gefunden wurde und von dem 
Teile in ägyptischen Gemälden zu sehen sind. Es stellt zum großen Teil die vermeintliche Prüfung 
der Seele nach dem Tod des Körpers dar und bezieht sich tatsächlich auf die unvergänglichen 
Aufzeichnungen des Lebens eines Menschen im Astralen Licht und die Auswirkungen seiner 
Gedanken und Handlungen in der Natur, durch die er sich selbst beurteilt.

BRAHMA VACH, die Rede von Brahma, und damit Brahma männlich und weiblich.

BRAHMA VIDYA, das Wissen von oder über Brahman; wahres Wissen – nicht im wörtlichen 
Sinne, sondern in dem Sinne, dass es, wenn es sich um Brahman handelt, wahr sein muss.

BRAHMA VIRAJ, fast dasselbe wie Brahma Vach; es ist Brahman, differenziert in materielle, 
unintelligente Natur und in spirituelle, intelligente Natur.

BROTHERS OF THE SHADOW, das Gegenteil der Adepten der weißen oder selbstlosen Schule. 
Zu den Schatten gehören alle schwarzen Magier, Zauberer und andere, die okkulte Kräfte intelligent
für selbstsüchtige Zwecke missbrauchen. Sie leben nicht nur in Körpern, sondern sind auch noch 
unzerstörte oder noch nicht zerfallene Schatten ehemaliger Lebewesen, die Magier der schwarzen 
Schule waren. Siehe auch Dugpa und Gyalukpa.

BUDDHI, das sechste „Prinzip” der siebenfachen Konstitution des Menschen.

Kausalkörper, das Prinzip Buddhi in Verbindung mit Manas, da es durch seine Verbindung mit 
dem Geist oben und der Materie unten die Ursache für die Inkarnation ist. In diesem Sinne ist es die
Seele, wodurch zusammen mit den beiden anderen die Einteilung in Körper, Seele und Geist 
entsteht.

CHESED (hebr.), Barmherzigkeit. Der vierte der zehn Sephiroth der Kabbala. Eine männliche 
Kraft, manchmal auch Gedulah genannt.

CHOCKMAH (hebr.), Weisheit. Der zweite der zehn Sephiroth in der Kabbala. Der zweite der 
himmlischen Triade. Eine männliche Kraft.

CHOHAN, Herr und Meister. Spirituelle Wesen. Siehe Geheime Lehre für ausführlichere 
Erklärungen.

CODEX NAZARAEUS, der Codex der Nazarener; das Buch Adams. Siehe Norbergs Codex 
Nazaraeus.

CYKLUS, ein Ring oder eine Umdrehung, aus dem Griechischen Kuklos; genauer gesagt eine 
Spirale; ein Tag und eine Nacht sind ein Zyklus; ein Jahr ist ein weiterer. Die Wiederkehr einer Zeit 
oder eines Eindrucks. Das Thema der Zyklen ist von größter Bedeutung, da es die gesamte 
Geschichte und alle Evolution umfasst. Der bekannteste große Zyklus ist der siderische, der etwas 
mehr als 25.000 Jahre dauert.

DANA, wahre Nächstenliebe.

TAG VON BRAHMA, die große Zeitspanne, in der die universelle Manifestation andauert. Ein 
Zeitraum, der angeblich 2.160.000.000 Jahre oder 14 Manvantaras umfasst. Siehe Yuga.

DESATIR, ein altes persisches Buch, das die Bücher der verschiedenen Propheten enthält. Es ist 
voller Mystik und für den modernen Geist nicht verständlich.

DEVAGANA, eine Schar von Göttern oder himmlischen Wesen, die über große Weisheit verfügen, 
da sie von Indra, dem Oberhaupt der Götter, angeführt werden.

DEVAGANESHWARA, ein Beiname Indras, da er der Herr einer Schar oder Gruppe von Göttern 
ist.



DHARMAKAYA, der „verherrlichte spirituelle Körper”, den jeder Buddha entwickelt; der Körper 
des Gesetzes, nicht als Sammlung von Gesetzen, sondern als Körper oder Vehikel, das durch die 
Praxis der Gebote in unzähligen Inkarnationen erlangt wird.

DOPPELGÄNGER, das Double, das mitgeht; dasselbe wie der astrale Körper, wenn dieser vom 
physischen Körper wandert; gleichbedeutend mit Geist, Erscheinung oder Vorläufer.

DOUBLE, das Gleiche wie Doppelgänger oder der vom physischen Körper getrennte Astralkörper.

DWELLER ON THE THRESHOLD, zu finden in Lyttons Zanoni; die Schatten verstorbener 
böser Menschen in Kamaloka, voller Bosheit, fähig, Böses zu tun, und mit einer Art von Intelligenz,
die nicht leicht zu erklären ist; auch die kombinierten bösen Gedanken der Rasse und Familie, zu 
der jeder gehört, und die angeblich sichtbar werden, wenn man die Schwelle der gewöhnlichen 
Erfahrung überschreitet.

DWIJADRUSHTA, die innere Sicht.

DWIPA, dasselbe wie Dvipa. Es soll sieben Dwipas geben, und diese sind die großen 
Unterteilungen der Welt, wie sie in den Allegorien der Puranas angegeben sind. Ihre Namen sind: 
Jambu, Plaksha, Shalmali, Kusha, Krauncha, Shaka und Pushkara. Eine Erklärung dieser 
allegorischen Einteilungen findet sich in THE PATH für April und Mai 1889.

ACHT ÜBERMENSCHLICHE FÄHIGKEITEN. Diese sind unter Vibhuti aufgeführt, siehe dort.

ELOHIM, einer der Namen, die in der Genesis vorkommen und in der christlichen Bibel mit Gott 
und Herr übersetzt wurden; aber die Hebräer hatten eine andere Bedeutung, und das Wort kann als 
Plural übersetzt werden.

ENS, Sein, Existenz, Essenz. Bei den Alchemisten der verborgene Teil einer Substanz, aus dem alle
ihre Eigenschaften hervorgehen. Die wahre Präsenz in der Natur der Griechen.

EN-SOPH, dasselbe wie Ain-Soph, siehe dort.

ÄTHER, in der Physik und Astronomie ein hypothetisches Medium von extremer Dünnheit, das 
sich universell über den gesamten Raum ausbreitet und als Medium für die Übertragung von Schall 
und Licht und in gewisser Weise als Grundlage der Form angesehen wird. Es entspricht fast genau 
dem Astralen Licht der Kabbalisten, das ein Aspekt des Akasha ist. Es gibt jedoch Unterschiede 
zwischen den beiden. Es sollte nicht mit dem Äther der Alten verwechselt werden, der als dasselbe 
wie das Akasha selbst bezeichnet werden könnte, während der Äther nur ein Aspekt davon ist.

ESOTERISCH, verborgen, geheim, innerlich. Aus dem Griechischen „Esoterikos”. Der Begriff 
wurde zuerst für die privaten Unterweisungen und Lehren des Pythagoras verwendet, die nur einer 
ausgewählten Anzahl seiner Schüler vermittelt wurden und nicht für die allgemeine Öffentlichkeit 
bestimmt oder konzipiert waren. Im Gegensatz zu exoterisch oder öffentlich.

EXOTERISCH, öffentlich, unverhüllt. Das Gegenteil von esoterisch, siehe dort.

GEBURAH (Hebr.), Kraft. Die fünfte der zehn Sephiroth der Kabbala. Eine weibliche Kraft.

GEDULAH(Hebr.), dasselbe wie Chesed.

GELUKPA, dasselbe wie Gyalugpa. Wörtlich „die Gelben Mützen”, da sie Mützen dieser Farbe 
tragen. Sie sind eine Sekte in Tibet, das Gegenteil der Dugpas, die rote Mützen tragen. Gelukpas 
sind weiße Magier und Dugpas schwarze.

GNOSIS, „Wissen”. Der Begriff, der in den früheren westlichen mystischen Systemen verwendet 
wurde, um die endgültige Weisheit zu bezeichnen, die erreicht werden muss. Das Gleiche wie die 
Gupta Vidya der Hindus.

GNOSTIKER, Philosophen des ersten, zweiten und dritten Jahrhunderts, die der Gnosis (Wissen) 
folgten und eine Lehre vertraten, die fast identisch mit der heutigen Theosophie ist.



SCHUTZMUR, die metaphorische Schutzmauer, die durch die gemeinsamen Anstrengungen aller 
Heiligen, Adepten, Narjols und Nirmanakayas um die Menschheit errichtet wurde, um sie davor zu 
bewahren, noch tiefer zu fallen, als sie es bereits ist, und um sie vor noch schrecklicheren Übeln zu 
schützen, als sie derzeit ihr Los sind.

GUNASAMYA, der Zustand, in dem die Eigenschaften – Gunas – im Gleichgewicht sind.

HANUMAN, der „Affengott”.

HARPOCRATES, der „Gott der Stille und des Mysteriums” in der ägyptischen Mythologie. Er 
wird mit einem Finger auf dem Mund dargestellt und steht entweder oder sitzt auf einem Lotus. Ein 
Aspekt von Horus, dem Kind von Isis und Osiris.

HERMES TRISMEGISTUS, der „Begründer” der hermetischen Philosophie. Eine rein mythische 
Figur, deren Name von vielen griechischen Alchemisten übernommen wurde. Entspricht dem 
ägyptischen Gott Thoth, dem himmlischen Schreiber, der die Gedanken und Worte aller Menschen 
aufzeichnet und auf dessen Tafeln die Geheimnisse der Zeitalter zu finden sind.

HÖHERES EGO, Buddhi-Manas. Der spirituelle Teil des menschlichen Egos. Der Gott in uns 
oder unser „Vater im Himmel”.

HÖHERES SELBST, Atma. Die spirituelle Essenz im Menschen. Die höchste Seele, die göttliche 
Monade, die das menschliche Ego überschattet.

HOD (hebr.), Pracht. Der achte der zehn Sephiroth der Kabbala. Eine weibliche Kraft.

HORUS, der Sohn von Osiris und Isis, dem Vater und der Mutter oder den spirituellen und 
materiellen Aspekten des Seins in der ägyptischen Mystik. Daher ist er die Quelle des Lebens, der 
Keim, das „mystische Kind der Arche“, aus dem das gesamte Universum erwächst oder entsteht.

HYPERBOREANER, die Regionen um den Nordpol innerhalb des Polarkreises. Das Land der 
Zweiten Rasse.

ILDA BAOTH, der Sohn der Dunkelheit und Gott unseres materiellen (vierten) Globus gemäß der 
gnostischen Lehre im Codex Nazaraeus.

INKARNATION, das Herabsteigen in die Materie oder die Verbindung der Seele mit der 
physischen Existenz.

INKUBUS, das männliche Elementarwesen, das durch sexuelle Leidenschaft und Lust ins Leben 
gerufen wird. Das weibliche Wesen wird Sukkubus genannt.

INDIVIDUALITÄT, das beständige Prinzip im Menschen. Ein Begriff, den Theosophen für das 
Höhere Selbst verwenden, im Gegensatz zum niederen, vergänglichen Element, der 
„Persönlichkeit”. (Siehe Höheres Ego.)

INITIAT, jemand, der eine Einweihung durchlaufen hat; insbesondere jemand, der die siebte oder 
letzte Einweihung auf diesem Planeten durchlaufen hat.

EINWEIHUNG, die Zeremonie der Einführung in neues Wissen über irgendetwas. Bezieht sich 
auf den Ritus der Aufnahme in die heiligen Mysterien.

ISIS, die mystische „Mutter” der Natur in der ägyptischen Überlieferung. Die „Frau, bekleidet mit 
der Sonne”.

ISITA, eine der acht übermenschlichen Fähigkeiten. Die Kraft, höchste Herrschaft auszuüben. 
Siehe Vibhuti.

JEHOVAH, wörtlich „männlich-weiblich”. Der Gott der Fortpflanzung oder Sexgott. Der 
Stammesgott der Juden – heute von den Christen als „der Allerhöchste” verehrt.

JESOD (hebr.), Fundament. Der neunte der zehn Sephiroth der Kabbala. Eine männliche Kraft.

KADMON, siehe Adam Kadmon.



KAMALOKA, manchmal auch Kama Loka und Kama -Loca geschrieben. Wörtlich: der Ort, die 
Welt oder Sphäre der Begierde, von Kama, Begierde, und loka, Ort, Welt oder Sphäre. Der Ort, an 
dem der Körper der Leidenschaften und Begierden nach dem Tod des physischen Körpers herrscht. 
Er entspricht dem griechischen Hades und dem ägyptischen Amenti, wo die astralen Schatten der 
Toten verbleiben, bis sie sich auflösen oder verblassen. So wie die irdische Ebene der Ort ist, an 
dem sich der materielle Körper auflöst, so ist Kamaloka der Ort, an dem der Astralkörper seinerseits
stirbt und verblasst. Kamaloka ist in etwa mit dem Fegefeuer der Christen vergleichbar, in dem die 
Körper der Toten verbleiben, erfüllt von Begierden und Leidenschaften, weshalb der Begriff 
Kamarupa verwendet wird. Das entkörperlichte Ego legt seinen Astralkörper im Kamaloka ab und 
gelangt von diesem Zustand in den Devachan; daher ist dieser Zustand ein Zwischenzustand 
zwischen dem irdischen Leben und den Freuden des Devachanischen Zustands.

KAMA -MANAS, ein in der theosophischen Literatur verwendeter zusammengesetzter Begriff, der
den Geisteszustand oder Manas bezeichnet, wenn er eng mit Kama oder Begierde verbunden ist; 
man kann daher sagen, dass es sich um das niedere Manas handelt, da es in größerem Maße als 
-Buddhi vom Verlangen geleitet wird und in diesem funktioniert.

KAMAVASAYITA, eine der acht übermenschlichen Fähigkeiten. Die Kraft, alle Begierden zu 
unterdrücken. Siehe Vibhuti.

KASHI, dasselbe wie Casi und Kasi.

KAURAVAS, dasselbe wie Kuravas.

KETHER (hebräisch), die Krone. Die höchste der zehn Sephirroth, die Emanationen der Gottheit 
in der hebräischen Kabbala. Die erste der himmlischen Triade.

KLESHA, wörtlich „Elend”. Das Festhalten am Dasein; die Liebe zum Leben; Kama.

KORAN, die heiligen Schriften der Muslime – Mohammedaner –, die ihren moralischen und 
religiösen Kodex enthalten; offenbart durch Mohammed.

KOSHA, dasselbe wie Kosa, siehe dort.

KOUNBOUM, ein heiliger Baum Tibets, auf dessen Blättern und Rinde unzählige religiöse Sätze 
in heiligen Schriftzeichen eingeprägt sein sollen, wobei jedes Blatt ein eigenes Wort oder einen 
eigenen Satz enthält. Der Baum soll aus den Haaren des Lama Tson-ka-pa gewachsen sein, der 
unter der Erde begraben wurde, auf der er gedeiht.

KURUS, die Feinde der Pandavas im Mahabharata. Die Kurus repräsentieren die niederen 
materiellen Elemente in unserer Natur, die Pandavas die höheren. Der Krieg, der zwischen ihnen 
auf der Ebene von Kurukshetra geführt wird, repräsentiert den Kampf, den der Mensch führen 
muss, um die Kontrolle über seine niedere Natur zu erlangen.

KWAN-SHAI-YIN, die manifestierte spirituelle Seite der Natur im nördlichen und chinesischen 
Buddhismus. Der männliche Logos.

KWAN-YIN, die beständige, verborgene Seite des manifestierten Universums. Der weibliche 
Logos. (Chinesisch).

LAMA, ein Titel, der eigentlich nur den höchsten Priestern Tibets zusteht; heute jedoch für alle 
Kasten verwendet wird. Der Großlama gilt als Inkarnation Buddhas.

LAOTZE, ein großer chinesischer Philosoph; Begründer des Taoismus. Er war ein Zeitgenosse von
Konfuzius. Die mystische Lehre des Letzteren (die heute in China fast universell verbreitet ist) ist in
vielerlei Hinsicht nichts anderes als die wiederbelebte taoistische Glaubenslehre.

LEMURIA, der Name, den einige Schriftsteller einem Kontinent geben, der einst existiert haben 
soll, heute aber unter den Wellen verborgen ist. Die Geheimlehre bestätigt seine frühere Existenz 
und behauptet, dass er sich zwischen Indien und Afrika erstreckte. Das Land der Dritten Rasse.



LHAMAYIN, ein Orden von Elementarwesen. (Tibetisch).

LIPIKAS, die himmlischen Schreiber; die Aufzeichner aller Gedanken, Handlungen und Worte des
Menschen. Zusammen das „Buch des aufzeichnenden Engels”. Im weiteren Sinne Vertreter des 
Karma; erwähnt in der Geheimlehre.

LOBHA, Habgier.

LOTUS, die heilige Pflanze der orientalischen Nationen, Ägyptens, Indiens usw. Einst ein 
universelles Symbol für das Universum und im engeren Sinne für die Erde.

LUCIFER, der Planet Venus als „Morgenstern”. Luzifer ist das Symbol für Reinheit und Weisheit 
und nicht für den Teufel; das Alter Ego und die „bessere Hälfte “ der Erde.

LUXOR, (Bruderschaft von) der geheimste der mystischen Orden. Eines seiner Zentren befindet 
sich in den Vereinigten Staaten, während „seine Verzweigungen sich weit über die große Republik 
des Westens erstrecken“. Der Name leitet sich vom alten Lookshur in Belutschistan ab, nach dem 
auch die ägyptische Stadt benannt wurde. Er steht in direkter und enger Beziehung zur großen 
östlichen Bruderschaft.

MACROPOSOPUS, ein kabbalistischer Begriff, der „das große Antlitz“ bedeutet. Das Universum 
als Ganzes oder die Gesamtheit des manifestierten Kosmos. Der himmlische Mensch. Der 
Makrokosmos.

MAGIE, die Wissenschaft, normalerweise verborgene Kräfte sichtbar wirken zu lassen. Die Alten 
kannten drei Arten: Theurgia oder weiße Magie, Goetia oder schwarze Magie und natürliche 
Magie. Theurgia hatte mit den Kräften der Seele zu tun, dem Stein der Weisen, der Magie, die den 
Menschen zu einem Gott macht. Goetia war Zauberei oder die Kommunikation mit den Herrschern 
der unsichtbaren Welten mit bösen Absichten. Die Naturmagie hatte ausschließlich mit der Natur zu
tun und konnte entweder schwarz oder weiß sein, je nachdem, ob der Adept, dessen Wille sie in 
Gang setzte, dem linken oder dem rechten Pfad angehörte. Der Arzt, der mit Hilfe seiner 
Medikamente heilt, ist ebenso ein natürlicher Magier wie der Nekromant, der durch seine 
Wundertaten Heilungen bewirkt; mit dem Unterschied jedoch, dass der eine keine Erklärung für die 
von ihm erzielten Wirkungen geben kann, während der andere dazu in der Lage ist.

MAHA, (Sans.) groß.

MAHABHARATA, ein großes Epos Indiens. Der „Große Krieg”. Darin kommen die beiden 
berühmten Gedichte Bhagavad-Gita und Ramayana vor. Wahrscheinlich das älteste erhaltene 
Gedicht.

MAHA-BUDDHI, mahat. Die große Intelligenz des Universums; kosmische Ideation.

MAHA CHOHAN, der „große Chohan”. Das Oberhaupt einer spirituellen Hierarchie. Auf diesem 
Planeten das Oberhaupt der transhimalayischen Schule der Adepten.

MANASA DHYANIS, die Agnishwatta Pitris: diejenigen, die am Ende der dritten Rasse in 
Menschen inkarnierten und ihnen den Verstand gaben, wodurch sie zu rationalen Wesen wurden.

MAHA-MANVANTARA, das große Manvantara oder die Periode universeller Aktivität. Es soll 
311.040.000.000.000 Jahre oder ein Maha-Kalpa umfassen.

MAHA PRALAYA, ein großes Pralaya oder eine Periode universeller Ruhe und Auflösung. Die 
„Nacht Brahmas”.

MAHARAJA, „Großer König”. Die vier Maharajas sind die vier karmischen Gottheiten, die 
angeblich an den vier Himmelsrichtungen stehen, um die Menschheit zu beobachten.

MAHA-SUSHUPTI, der große traumlose Schlaf aller, der Pralaya oder Auflösung bedeutet, denn 
beim großen Pralaya geht alles in einen Zustand über, den wir nur als traumlosen Schlaf 
beschreiben können.



MALKUTH, (hebr.), das Königreich. Der zehnte der zehn Sephiroth. Eine weibliche Kraft. Die 
„untere Mutter”; die Erde.

MANAS TAIJASI, „strahlendes Manas”; Manas, erleuchtet durch das Licht von Buddhi; das Ego 
in Verbindung mit dem Geist.

MANTRIKA SAKTI; in Glos. ist dies fälschlicherweise als matrikas angegeben.

MATERIALISIERUNG, ein Begriff, der unter Spiritisten verwendet wird, um das vermeintliche 
objektive und greifbare Erscheinen eines Geistes bei einer Séance zu bezeichnen. 
Materialisierungen sind jedoch nicht das, was Spiritisten behaupten. Sie werden – laut den 
„Geistern” selbst in Übereinstimmung mit der okkulten Philosophie – durch eine Kombination aus 
magnetischen und elektrischen Kräften und Material mit Bildern aus dem Astralen Licht, in dem 
alle Bilder für immer existieren. Zuerst wird ein Gerüst, eine Skelettform oder eine flache 
Oberfläche aus magnetischer und elektrischer Materie konstruiert, die vollkommen transparent wie 
Glas, aber auch greifbar ist, und darauf wird das gewünschte Bild reflektiert, woraufhin die 
Betrachter glauben, einen einst inkarnierten Geist zu sehen. Es ist die größte Illusion und auf der 
Astralebene nach Ansicht des Okkultismus nichts anderes als ein „Pepper's Ghost”. Dass diese 
Bilder sprechen, trägt nicht zur Identifizierung bei, da all diese Dinge psychologisch imitiert werden
können und bei jedem, der das Phänomen betrachtet, der Eindruck einer Rede entstehen kann. Aber 
es kommt manchmal vor, dass einer der Zuschauer die Rede, die die anderen zu hören glauben, 
nicht hört. Ein Medium ist für eine Materialisation unbedingt erforderlich, es sei denn, sie wird von 
einem Adepten herbeigeführt.

METEMPSYCHOSE. Obwohl dies Seelenwanderung bedeutet, sollte es nur auf Tiere angewendet
werden, um es von der Reinkarnation zu unterscheiden, die heute für die Wiedergeburt der Seele in 
menschlichen Körpern verwendet wird. Viele Jahre lang haben europäische Enzyklopädien die 
Bedeutung mit „Übergang nach dem Tod in den Körper eines Tieres” angegeben und damit die 
Lehre vom Übergang von einem menschlichen Körper in einen anderen missverstanden. Dennoch 
wurde der Begriff oft verwendet, um die Wiedergeburt in menschlicher Form zu beschreiben. 
Herder hat „Dialoge über die Metempsychose” verfasst, die sich mit der Lehre von der 
Wiedergeburt des Menschen befassen. Es besteht nicht der geringste Zweifel, dass die Lehre vom 
Übergang in eine Tierform sowohl im Buddhismus als auch im Brahmanismus zu finden ist. Sie 
entstand zweifellos aus der Theorie, die auf einer großen Autorität beruht, dass die physischen 
Atome nach dem Tod und dem Entfliegen der Seele in Tierformen übergehen, wenn das Leben des 
Menschen niedrig und tierisch gewesen ist; denn jedes Atom im Körper ist vom tatsächlichen 
Charakter des Menschen geprägt; und weiter wurde gelehrt, dass ein Mensch, der die ihm 
anvertrauten Atome während seines Lebens missbraucht hat, schlechtes Karma ernten würde; 
daraus entstand die Lehre, dass die Seelen der Menschen als Strafe für dieses oder jenes Verbrechen
in verschiedene Tierformen übergehen.

MICROPOSOPUS, das „kleinere Antlitz”, ein kabbalistischer Begriff, der für jeden Teil der 
Manifestationen der Natur verwendet wird, im Gegensatz zu Macroposopus, der sie alle umfasst; 
der Mikrokosmos.

MORYA, der Name eines Rajpoot-Stammes, der so genannt wird, weil er fast ausschließlich aus 
Nachkommen des berühmten Moryan-Herrschers von Marya-Nagara besteht. Die Moryan-Dynastie
begann mit bestimmten Kshatriyas aus der Sakya-Linie, die eng mit Gautama Buddha verwandt 
waren, der die Stadt Morya-Nagara im Himalaya gründete. Im Vishnu Purana heißt es, dass ein 
König namens Moru, der während der Surya-Dynastie lebte, aufgrund seiner Hingabe und Askese 
noch immer in einem bestimmten Dorf im Himalaya lebt und in einem zukünftigen Zeitalter 
hervortreten und das Kshatriya-Geschlecht wiederherstellen wird. An anderer Stelle heißt es: „Die 
Moryas werden die Erde besitzen”, was bedeutet, dass die Moryas in Zukunft durch die Kraft ihrer 
okkulten Weisheit die Herrscher der Erde sein werden, okkult oder im Besitz ihres gesamten 
Wissens.



MURHA, verwirrend.

MYSTERIEN, die geheimen Zeremonien, die während der alten Einweihungen stattfanden, in 
denen den Kandidaten der Ursprung der Dinge und die Natur der Seele gelehrt und ihnen die 
Entstehung von Welten und Systemen durch dramatische Darstellungen gezeigt wurde. Sie wurden 
in die Großen und die Kleinen Mysterien unterteilt.

MYSTERY-LANGUAGE, die Sprache der „Mysterien” oder der Dinge, die nicht erzählt werden 
können. Die priesterliche Sprache, die bei der Erörterung heiliger Dinge verwendet wird.

NADI, Durchgang, Kanal, Methode.

NEOPHYTE, ein Kandidat oder Neuling. Jemand, der noch nicht eingeweiht ist, sich aber darauf 
vorbereitet, in die heiligen Mysterien aufgenommen zu werden.

NEO-PLATONISMUS, der wiederbelebte Platonismus des zweiten und dritten Jahrhunderts. 
Ammonius Saccas gründete zu dieser Zeit in Alexandria eine eklektische Schule der Theosophie 
und bemühte sich, die älteren orientalischen Philosophien wiederzubeleben und die platonische 
Lehre mit ihnen in Einklang zu bringen. Seine Anhänger werden seitdem als Neuplatoniker 
bezeichnet. Plotin gehörte dieser Schule an.

NETZACH, (hebr.), Sieg; der siebte der zehn Sephiroth der Kabbala. Eine männliche Kraft.

NIDANA, ein Band, ein Seil, ein Halfter. Theosophisch gesehen eine erste oder ursprüngliche 
Ursache; eine primäre oder entfernte Ursache; ursprüngliche Form oder Ursache einer Sache; in der 
alten Medizin der Hindus war die Untersuchung von Symptomen zur Bestimmung der entfernten 
oder primären Ursache einer Krankheit ein Fachgebiet mit sechzehn Unterteilungen, von denen eine
nidana sthana genannt wurde. In der Metaphysik und der Psychologie des Okkultismus ist ein 
Nidana der Beginn einer Strömung, die zu Handlungen und Umständen führt. Es ist mit einem 
anderen Wort verwandt – Nida –, das einen Ruheplatz, ein Vogelnest, eine Höhle, eine Bärenhöhle 
bedeutet, d. h. den Ruheplatz für eine Ursache oder den Beginn einer Strömung oder eines Nidana.

NACHT VON BRAHMA, eine Periode der Nicht-Manifestation, die genauso lang ist wie der Tag 
von Brahma, siehe dort.

OANNES, dasselbe wie Dag oder Dagon, der „Mensch-Fisch”. Ein Oberbegriff für die 
Eingeweihten von Chaldäa, entsprechend den Nagas oder „Schlangen-Königen” der buddhistischen
Legenden, von denen gesagt wird, dass sie die alten Wahrheiten bewahren und schützen.

ORMAZD, (siehe Ahura-Mazda).

PANDU, der Vater der Pandava-Prinzen, die laut der Bhagavat-Gita die Feinde der Kurus waren.

PARAMATMAN, der Große oder Höchste Geist; jenseits von Atman.

PARAMITAS, die sieben Paramitas der Vollkommenheit sind: Dana, Nächstenliebe; Shila, 
Harmonie; Kshanti, Geduld; Virag, die höhere Gleichgültigkeit; Virya, Mut; Dhyana, 
Kontemplation; Prajna, die Fähigkeit zur mahatischen Wahrnehmung.

PINGALA, zusätzlich zu den Angaben im [[Working]] Glossary sollte man verstehen, dass mit 
dem Atem und seinen Kanälen nicht die Lungen und Atemwege gemeint sind, sondern der innere 
psychische Atem.

PISTIS SOPHIA, ein heiliges gnostisches Werk; voller Mystik; sehr unverständlich in seiner 
Ausdrucksweise.

EBENE, eine ebene Fläche; insbesondere ein Bewusstseinsfeld; wie Traumebene, mentale Ebene, 
physische Ebene usw.

PLANETARISCHER GEIST, der Regent eines Planeten; sein Erzengel, Herrscher, Geist oder 
Dhyan-Chohan.



PLASTISCHER KÖRPER, eine Bezeichnung für den Linga-Sharira oder die astralische Form. Er
wird „plastisch” oder „proteisch” genannt, weil er die Fähigkeit besitzt, jede beliebige Gestalt oder 
Form anzunehmen.

POSEIDONIS, (griechisch), der letzte verbliebene Teil des großen atlantischen Kontinents, die 
Insel Atlantis, auf die in Platons Kritias Bezug genommen wird.

PRAKAMYA, eine der acht übermenschlichen Fähigkeiten; die Kraft, einen unwiderstehlichen 
Willen auszuüben. Siehe Vibhuti.

PRAPTI, eine der acht übermenschlichen Fähigkeiten. Siehe Vibhuti für eine Beschreibung.

PUJA, Verehrung oder Anbetung von Götzen, Bildern oder Personen.

QABALLAH, wird auch Kaballah und Kabalah geschrieben, siehe dort. Eine gute Reihe von 
Hinweisen zur Kabbala findet sich in Lucifer, Band x, Mai 92, S. 185.

QUATERNARY, die vier niederen „Prinzipien” in der siebenfachen Konstitution des Menschen, 
nämlich: Rupa, Life, Astral Body und Kama. Diese vier trennen sich nach dem Tod im Kama loka 
und zerfallen, denn wenn die Verbindung unterbrochen ist, befindet sich der verlassene physische 
Körper ebenso im Kama loka wie die anderen. Das Symbol für die Vierheit ist ein Quadrat.

Rasse, eine Unterteilung der Menschheit. Der Okkultismus lehrt, dass die Menschheit in sieben 
aufeinanderfolgenden Klassen, den sogenannten Rassen, auf der Erde entsteht. Jede dieser Klassen 
unterteilt sich wiederum in Unterrassen. Die heutigen „zivilisierten” Nationen bilden die fünfte 
Unterrasse der fünften Wurzelrasse; und es wird gelehrt, dass es noch Exemplare der älteren Rassen
gibt.

RAHAT, dasselbe wie Arhat und Arahat, siehe dort.

RAMA, in der hinduistischen Mythologie der siebte Avatar oder die Manifestation des Höchsten 
auf der Erde. Er ist der Held des Ramayana, des berühmten Epos Indiens.

RAMAYANA, das Zwillings-Epos des Mahabharata; die Verbündeten des Helden (Rama) sind 
Affen, die unter der fähigen Führung von Hanuman schließlich Ravana, den Dämonenkönig, und 
die Rakshasas, oder Dämonen und Riesen von Lanka oder Ceylon, besiegen.

REINKARNATION, Wiedergeburt der Seele in menschlichen Körpern. Der älteste Glaube der 
Welt, nämlich dass die Seele oder das Ego des Menschen vor seinem gegenwärtigen Leben bereits 
viele Male auf der Erde gelebt hat und in Zukunft noch viele Male wiedergeboren oder wieder 
inkarniert werden wird, bevor die auf diesem Planeten erreichbare vollständige Erfahrung 
gesammelt worden ist. Nicht zu verwechseln mit Seelenwanderung, mit der es oft verwechselt wird.
Siehe Metempsychose.

RING-PASS-NOT, die Grenze der Möglichkeiten der Bewusstseinserweiterung oder 
Wahrnehmung für den Menschen, solange er Mensch bleibt. Diese Grenze zu überschreiten 
bedeutet, ins Nirvana einzutreten, eins mit allem zu werden und die Persönlichkeit zu verlieren. Der
Kreis wird für alle nur an dem großen Tag Be-with-us durchbrochen, wenn alle ins Para-Nirvana 
eingehen.

ROUND, die Reise der Monade einmal um die sieben Globen, aus denen die Erdkette oder jede 
andere Planetenkette besteht. Das Wort „Round” wurde in den frühen Schriften zu diesem Thema in
der theosophischen Literatur synonym mit „Ring” verwendet. Es wird im Allgemeinen in Bezug auf
die Monade im menschlichen Körper verwendet, obwohl es für alle anderen Reiche dasselbe ist.

SAMARTHYA, zu der bereits gegebenen Bedeutung hinzufügen: die Abschwächung der 
Leidenschaft durch Reflexion.

SAMA VEDA, einer der vier Veden der Hindus.

SAMSKARA bedeutet wörtlich „Eindruck”. Der Name der Initiationsriten der Brahmanen von der 



Geburt bis zum Lebensende, denn sie, die alle von Geburt an Priester sind, haben verschiedene 
Initiationszeremonien. Bei uns wären die Samskaras das Gleiche wie Sakramente; denn die Taufe 
oder Namensgebung des Kindes ist ein Samskara, das erste Hinausgehen des Kindes ist ein anderes,
das Rasieren des Kopfes, die Heirat, das Aufgeben der Welt und so weiter sind weitere. Eine 
vollständige Erklärung der Samskaras findet sich in der Orientalischen Abteilung der 
Amerikanischen Sektion der T.S. in Papier Nr. 10.

SANKHYA KARIKA, die metaphysischen Aphorismen von Kapila Rishi.

SAPTAPARNA, die siebenkammerige Höhle in der Nähe von Buddhagaya, wo Buddha seine 
Arhats einweihte und lehrte; auch der Mensch, weil er sieben Kammern oder Prinzipien hat.

SATCHITANANDA, das, was alle Wahrheit (sattwa), alle Intelligenz (chit) und alle Glückseligkeit
(ananda) ist. Siehe jeweils diese Wörter.

SATTWA, dasselbe wie Sattva.

SENZAR, die Geheimsprache der alten eingeweihten Adepten, die allen Schulen auf der ganzen 
Welt bekannt ist.

SEPHIROTH, die zehn Emanationen der Gottheit in der hebräischen Kabbala. Es sind dies: 
Kether, Krone; Chokmah, Weisheit; Binah, Verständnis; Chesed, Barmherzigkeit; Geburah, Macht; 
Tiphereth, Schönheit; Netzach, Sieg; Hod, Pracht; Jesod, Fundament; Malkuth, das Königreich.

SEPTENARY, die Sammlung von sechs Prinzipien, die im siebten oder Atman synthetisiert sind 
und den Menschen ausmachen. Die ersten vier sind unter Quaternary aufgeführt, die restlichen drei 
unter Triad. Das Symbol des Septenary ist eine Kombination aus einem Quadrat und einem 
Dreieck.

SHAMBHALA, die Stadt, von der in den Puranas die Rede ist, wo der Kalki-Avatar, der Messias 
auf dem weißen Pferd, vor dem Ende des Kali-Yuga oder schwarzen Zeitalters erscheinen wird. 
Okkultisten geben als ihren Standort den Himalaya an.

SCHAMANEN, tartarische Magier und Priester, männlich oder weiblich, der alten Bhon-Religion 
Tibets. Sie sind vor allem in Sibirien anzutreffen.

SILA, Moral.

SROTAPATTI, jemand, der „in den Strom eingetreten” ist, der ihn zum Nirvana-Ozean – dem 
„leuchtenden Meer” – tragen wird.

SUBHAVA, dasselbe wie Swabhavat, siehe dort.

SUCCUBUS, die weibliche Form des Incubus, siehe dort; eine „Geisterbraut”.

SVABHAVAT, die „Weltmaterie” oder Substanz mit Energie. Der Geist innerhalb der Substanz. 
Das, was die Grundlage aller manifestierten Dinge ist. Das „Schaffen und Nicht-Schaffen”.

SWAPNA, dasselbe wie Svapna.

SWARGA, dasselbe wie Svarga.

SYLPH, ein Elementarwesen der Luft (Rosenkreuzer).

TAIJASI, erleuchtet, strahlend. Von Tejas – Feuer. Siehe Manasa- Taijasi.

TAPASYA, Askese, Verehrung, Hingabe, stille Meditation.

TETRAGRAMMATON, der vierbuchstabige Name Gottes bei den Griechen.

THEOSOPHIE, göttliche Weisheit; die Weisheit der Götter, die durch die Götter erlangt wird, 
jedoch nicht durch Offenbarung, sondern durch individuelles Streben und Erfahrung.

THEURGIE, göttliche Magie oder die Kraft, durch göttliche Hilfe oder mit Hilfe der „Götter” oder
Naturkräfte Phänomene zu bewirken. Siehe Magie.



FADENSEELE, siehe Sutratman.

TIPHERETH, (hebr.), Schönheit. Der sechste der zehn Sephiroth der Kabbala. Eine männliche 
Kraft.

TRIADE, die Triade besteht aus Atma-Buddhi-Manas und ist der Mensch der Reinkarnation. Sie ist
das obere Drittel der Septenary; siehe dort. Ihr Symbol ist ein gleichseitiges Dreieck.

TRIBHUVANA, die Wörter Swarga, Bhumi und Patala; im Volksmund Himmel, Erde und Hölle, 
aber im Okkultismus die terrestrische, psychische und spirituelle Sphäre. Siehe auch Tri-Lokas.

TRIMURTI, der Name der hinduistischen Dreifaltigkeit, bestehend aus Brahma, Vishnu und Shiva,
oder Schöpfung, Erhaltung und Zerstörung. In einigen alten Bildern wird die Trimurti auf einer 
Lotusblume dargestellt, die aus Krishnas Körper entspringt.

TRIVENI, der Zusammenfluss der drei kleinen Ströme, die Ida, Pingala und Sushumna genannt 
werden, auch als bester aller Pilgerorte oder Tirtharaja bezeichnet. Der Grund dafür ist, dass die 
Entdeckung dieser Kräfte und Ströme durch Anstrengung oder Pilgerfahrt zu ihnen erfolgt und dass,
wenn der Ort gefunden ist, die vollständige Beherrschung des Selbst möglich wird.

VALLABACHARYA, der Gründer einer Sekte der Vaishnavas. Seine Nachkommen werden 
Goswami Maharaj genannt. Sie gelten als unmoralisch.

VASITA, eine der acht übermenschlichen Fähigkeiten. Die Kraft, jede Person oder jedes Wesen 
durch Magie zu unterwerfen. Siehe Vibhuti.

VEHICLE, ein Wagen. Das, durch das sich etwas ausdrückt. So ist der Körper das Vehikel der 
Seele. Gleichbedeutend mit Vahan.

VENDIDAD, eines der Nosks (Werke) des Zend, das erste der Fragmente, die in dem als Zend-
Avesta bekannten Werk zusammengetragen wurden.

VIBHUTI, große Macht, Stärke, Herrschaft, Vorherrschaft, Würde; übermenschliche Kraft, 
bestehend aus den acht Fähigkeiten von anima, winzig zu werden; laghima, extreme Leichtigkeit; 
prapti, die Kraft, alles zu erreichen; prakamya, unwiderstehlicher Wille; mahima, unbegrenzte 
Größe; isita, höchste Herrschaft; vasita, Unterwerfung durch Magie; kamavasayita, die Kraft, alle 
Begierden zu unterdrücken. Auch der Name für die Asche, mit der sich Shiva beschmierte.

VIDARSANA, das Erlangen von Weisheit durch Reflexion, die über die normale Weisheit der 
Menschheit hinausgeht.

VIKSHEPA-SAKTI, zentrifugale Kraft oder Macht.

VIRAJ, der Logos; die männliche Hälfte von Vach.

VISHWAKARMAN, der Handwerker und Zimmermann der Götter in den Veden. Daraus entstand 
die Vorstellung von Jesus als Zimmermann.

RAD DES SAMSARA, immer wieder auf der Erde wiedergeboren werden; Reinkarnation; es wird 
Rad genannt, weil wir von einem Leben zum nächsten wirbeln, solange wir von Begierden 
überwältigt sind.

WEISHEITS-RELIGION, die einzige Religion, die allen Glaubensbekenntnissen zugrunde liegt 
und die sich versteckt unter dem Text aller heiligen Bücher aller Nationen findet.

JAHR VON BRAHMA, 360 Tage und 360 Nächte von Brahma. 3.110.400.000.000 Sonnenjahre.


	ANHANG

