Theosophische Studien

W. Q. Judge

Februar 1887

Studiert alle Schriften, nah und fern;
Verehrt alle Bilder und Heiligen der Erde;
Aber wenn ihr nicht studiert, wer und was ihr seid,
Sind all eure umfangreichen Studien nichts wert.

Es gibt sehr viele Menschen, die stindig lesen, lesen, lesen. Sie lesen jedes Buch, das sie {iber
theosophische oder okkulte Themen in die Hinde bekommen kdnnen. Dennoch scheinen sie in
ihren Studien nicht voranzukommen und &uflern sich in einer Weise, die einer Verurteilung des
Gegenstands ihrer Studien gleichkommt.

Dann gibt es andere, von denen man nicht weil3, dass sie viel lesen, die aber dennoch ein sehr
umfassendes Verstindnis des Gegenstands zu haben scheinen. Ich kenne zwei Theosophen, von
denen einer wahrscheinlich mehr gelesen hat, als alle Studenten in den westlichen Gesellschaften.
Er bezieht sich oft auf ein neues Buch, das gerade erschienen ist, und fragt, ob wir es gelesen haben.
Dennoch ist er derzeit hoffnungslos in dem riesigen Netz verstrickt, das er um sich selbst gewoben
hat und das fast ausschlielich aus den unterschiedlichen Ideen anderer Kopfe besteht, und hat sich
damit freiwillig ihrer Herrschaft unterworfen. Der andere hat nur wenige Biicher gelesen, gerade
genug, um zu wissen, welche Theorien vorgebracht werden, doch er verfiigt iiber aulergewdhnliche
Kenntnisse {iber die meisten theosophischen Aussagen und iiber Dinge, die nicht allgemein bekannt
sind. Was ist der Grund dafiir?

Der Grund dafiir ist, dass die Wahrheit eigentlich sehr einfach und ganz offensichtlich ist, aber die
meisten Menschen ziehen es vor, sie tief in einem Brunnen zu vergraben, damit sie das Vergniigen
haben, danach zu graben. Es gibt einige wenige allgemeine axiomatische Thesen, die in alle
Richtungen angewendet werden sollten, und mit ihrer Hilfe lassen sich die meisten Schwierigkeiten
ausrdumen, und es gibt eine grofle Lehre, die sie alle iiberschattet und miteinander verbindet.

Die Lehre von der universellen Briiderlichkeit.

Sie sollte nicht nur als eine groBe und hohe Idee akzeptiert werden — so grof, dass sie nicht
verstanden werden kann —, sondern alle ernsthaften Menschen sollten stindig nach ihrer
tatsdchlichen, logischen und wissenschaftlichen Grundlage suchen. Denn wenn sie keine solche
Grundlage hat, dann sollte sie als blofe Illusion, als bloBe Wortspielerei aufgegeben werden.

,Es gibt kein Ende, viele Biicher zu schreiben®, wurde in der Vergangenheit sehr treffend gesagt. Es
ist leicht, ein Buch zu machen, aber es ist schwierig, eines zu schreiben. Um eines zu machen, muss
man nur genug von den zuvor geschriebenen lesen und dann alles in die eigene Sprache iibertragen.
Es gibt zu viele Biicher, die auf diese Weise verfasst und in die theosophischen Gewisser geworfen
wurden, was zu Verwirrung bei den armen Studenten fiihrt. Warum sollte man all diese Biicher
lesen? Viele von ihnen sind voller Missverstidndnisse ihrer Autoren, die zwar aufrichtig sind, aber



selbst darum kédmpfen, Klarheit zu erlangen.

Aber all diese Verbreitung von Autoren hat in unserem Volk die Gewohnheit hervorgebracht, immer
mehr Biicher zu begehren, und daraus resultierend eine Geringschdtzung fiir das, was in alter Zeit
geschrieben wurde. Die Menschheit hat sich iiber viele Jahrhunderte hinweg nicht wesentlich
verandert und hat stets ihre Forschungen fortgesetzt und dabei Aufzeichnungen hinterlassen. Aber
im Laufe der Zeit sind die einzigen Biicher, die Bestand haben, diejenigen, die die Wahrheit
enthalten und somit echte Biicher sind. Und wir in diesem Zeitalter schreiben und lesen
unauthorlich und unnétigerweise wie die Menschen in vergangenen Zeiten, mit dem gleichen
unvermeidlichen Ergebnis: dass unsere echten Biicher am Ende identisch sein werden mit denen,
die uns heute als Erbe der Vergangenheit hinterlassen sind.

Deshalb sollten wir uns diesen alten Biichern zuwenden und mit ihrer Hilfe in uns selbst schauen!
Und um sie zu nutzen, miissen wir nur durch ein wenig sorgfaltiges Vorstudium die Position ihrer
Autoren verstehen lernen, damit das, was in ihren Schriften zunichst seltsam erscheint, bald eine
andere Bedeutung erhélt und wir erkennen kdnnen, dass ,,der kleine, alte Weg, der weit weg fiihrt
und auf dem die Weisen wandeln”, von den manchmal verachteten Weisen der 6stlichen Lander mit
unendlicher Sorgfalt und Miihe gefunden und uns aufgezeigt worden ist.

Aber selbst all diese guten Studien sind, wenn sie nicht mit Praxis verbunden sind, ,,nichts wert®.
Sie sind verschwendete Zeit. Und diese Praxis besteht nicht darin, geheime oder exklusive Gruppen
zu bilden, weder innerhalb noch auBlerhalb der Theosophischen Gesellschaft. Solche sogenannten
»~exklusiven* Gruppen gibt es zwar, aber die Ausgeschlossenen brauchen nichts zu bereuen.
Diejenigen, die andere ausschlieBen, praktizieren nicht; sie finden nichts von echtem Nutzen; noch
werden ihre Studien, zu viel mehr, als Staub und Asche im Mund fiihren, denn sie ignorieren die
universelle Bruderschaft und das erste der gro3en Gesetze, dass

»der erste Schritt in der wahren Magie die Hingabe an die Interessen anderer ist”.

So kommen wir zu den letzten Worten des ersten Verses, dass wir uns selbst studieren miussen. Um
das zu tun, miissen wir anderen helfen und sie studieren. Das grof3e Selbst, das die Quelle und der
Geber allen Wissens und aller Macht ist, spiegelt sich in jedem Menschen wider, und der weise
Schiiler kann es sich nicht leisten, die einfache Schlussfolgerung zu ignorieren, dass unsere erste
Anstrengung darin bestehen muss, das Gefiihl, von anderen Menschen, ihren Taten oder ihren
Gedanken getrennt zu sein, aus unserem Geist zu entfernen. Dies wird als schwierige Aufgabe
angesehen, aber diese Schwierigkeit entsteht einerseits aus Selbstsucht und andererseits aus einer
natiirlichen Abneigung, eine so einfache Losung zu akzeptieren. Tatséchlich ist es uns nicht
moglich, von anderen zu lernen. Uns kdnnen keine Wahrheiten vermittelt werden, die nicht bereits
potenziell in uns selbst vorhanden sind. Wir mdgen sie horen, aber sie gehen an uns vorbei und
hinterlassen keine Spuren. Das ist es, was Jesus meinte, als er sagte:

,» Wer hat, dem wird gegeben werden”; und in der hermetischen Philosophie heift es ganz klar:
,,Glaubt nicht, dass ich euch etwas sage, was ihr nicht wisst; ich sage euch nur, was ihr schon vorher
wusstet.”

Es ist daher besser, zwei oder drei Biicher wie Isis Unveiled, die Bhagavad Gita und Light on the
Path zur Hand zu nehmen, sie sorgfiltig zu studieren und ihren Einfluss wirken zu lassen, damit das
alte Wissen in uns wiederbelebt wird und die guten Samen aus vergangenen Leben keimen und zu
edlen Bdumen heranwachsen konnen.




