
DIE FLUTWELLE
Von 

H. P. Blavatsky

Die Theosophische Gesellschaft in Amerika

Ursprünglich veröffentlicht in Lucifer, November 1889.

Die Flutwelle tieferer Seelen,
Rollt in unser Innerstes,

Und hebt uns unmerklich empor,
Aus allen kleinlichen Sorgen.

 

—LONGFELLOW  Langjähriger Mitstreiter 
Der große psychische und spirituelle Wandel, der sich derzeit im Reich der menschlichen Seele 
vollzieht, ist bemerkenswert. Er begann zu Beginn des, sich nun langsam dem Ende zuneigenden 
letzten Viertels unseres Jahrhunderts, und wird – so sagt es eine mystische Prophezeiung – entweder
zum Wohl oder zum Wehe der zivilisierten Menschheit, mit dem gegenwärtigen Zyklus enden, der 
1897 abgeschlossen sein wird. 

Aber der große Wandel vollzieht sich nicht in feierlicher Stille, noch wird er nur von wenigen 
wahrgenommen. Im Gegenteil, er behauptet sich inmitten eines lauten Lärms geschäftiger, 
ausgelassener Stimmen, eines Aufeinandertreffens öffentlicher Meinungen, im Vergleich zu dem 
das unaufhörliche, immer lauter werdende Dröhnen, selbst der lautesten politischen Agitation, wie 
das Rauschen des jungen Waldlaubs an einem warmen Frühlingstag erscheint.
 
Wahrlich, der Geist im Menschen, der so lange vor der Öffentlichkeit verborgen war, so sorgfältig 
versteckt und so weit aus der Arena des modernen Lernens verbannt, ist endlich erwacht. Er 
behauptet sich nun und fordert lautstark seine nicht anerkannten, aber dennoch immer legitimen 
Rechte zurück. Er weigert sich, länger unter dem brutalen Fuß des Materialismus mit Füßen 
getreten, von den Kirchen spekuliert und von denen, die sich selbst zu seinen universellen Hütern 
ernannt haben, zu einer unerschöpflichen Einnahmequelle gemacht zu werden. 
Die Ersteren würden der göttlichen Präsenz jedes Existenzrecht absprechen; die Letzteren würden 
sie betonen und durch ihre mit Geldsäcken und Sammelbüchsen bewaffneten Seitenmänner und 
Kirchenvorsteher beweisen. 

Aber der Geist im Menschen – der direkte, wenn auch jetzt nur gebrochene Strahl und  
Ausstrahlung des universellen Geistes – ist endlich erwacht. Bisher, obwohl er so oft aus 
Unwissenheit, Ehrgeiz und Gier geschmäht, verfolgt und erniedrigt wurde; obwohl er so oft durch 
wahnsinnigen Stolz „zu einem blinden Wanderer gemacht wurde, wie ein Narr, der von einer Schar 
Narren verspottet wird“, blieb er im Reich der Täuschung ungehört und unbeachtet. Heute ist der 



Geist im Menschen, wie König Lear, aus seiner scheinbaren Verrücktheit zu Sinnen gekommen; und
er erhebt seine Stimme und spricht nun mit jener autoritären Stimme, der die Menschen der Antike 
in ehrfürchtiger Stille seit unermesslichen Zeitaltern lauschten, bis sie vom Lärm und Getöse der 
Zivilisation und Kultur betäubt wurden und sie nicht mehr hören konnten. . . .
 
Schauen Sie sich um und sehen Sie! Denken Sie über das nach, was Sie sehen und hören, und 
ziehen Sie daraus Ihre Schlussfolgerungen. Das Zeitalter des krassen Materialismus, des Wahnsinns
und der Blindheit der Seele, geht rasch zu Ende. Der Todeskampf zwischen Mystik und 
Materialismus steht nicht mehr bevor, sondern tobt bereits. Und die Partei, die in dieser 
entscheidenden Stunde den Sieg davontragen wird, wird zur Herrin der Lage und der Zukunft 
werden, d. h. sie wird zur Alleinherrscherin und alleinigen Verfügerin über Millionen von Menschen
werden, die bereits geboren sind und bis zum Ende des 20. Jahrhunderts noch geboren werden. 

Wenn man den Zeichen der Zeit Glauben schenken kann, werden nicht die Animalisten die Sieger 
bleiben. Dies wird uns durch die vielen mutigen und produktiven Autoren und Schriftsteller 
garantiert, die in letzter Zeit aufgetreten sind, um die Rechte des Geistes zu verteidigen, über die 
Materie zu beherrschen. 
Viele sind die ehrlichen, aufstrebenden Seelen, die sich jetzt wie eine tote Mauer gegen den Strom 
des schlammigen Wassers des Materialismus erheben. Und angesichts der bisher herrschenden Flut,
die immer noch unaufhörlich die Trümmer des entthronten, niedergeschlagenen menschlichen 
Geistes in unbekannte Abgründe reißt, gebieten sie jetzt: „Bis hierher bist du gekommen, aber 
weiter kommst du nicht!“
 
Inmitten all dieser äußeren Zwietracht und Desorganisation der sozialen Harmonie, inmitten 
der Verwirrung und der schwachen und feigen Unentschlossenheit der Massen, gefesselt an die 
engen Rahmen der Routine, der Anständigkeit und der Heuchelei, inmitten dieser späten Totenstille 
des öffentlichen Denkens, die während der gesamten Mitte unseres Jahrhunderts jeden Hinweis auf 
Seele und Geist und ihr göttliches Wirken aus der Literatur, verbannt hatte, hören wir einen 
Klang aufsteigen. Wie eine klare, deutliche, weitreichende Note der Verheißung verkündet die 
Stimme der großen menschlichen Seele, in nicht mehr schüchternen Tönen den Aufstieg und fast 
die Auferstehung des menschlichen Geistes in den Massen. Er erwacht nun in den führenden 
Vertretern des Denkens und Lernens; er spricht in den Niedrigsten, wie in den Höchsten und 
regt sie alle zum Handeln an. Der erneuerte, lebensspendende Geist im Menschen befreit sich kühn 
von den dunklen Fesseln des bisher alles beherrschenden tierischen Lebens und der Materie.
 
Seht ihn, sagt der Dichter, wie er auf seinen breiten, weißen Flügeln emporsteigt und in die 
Regionen des wirklichen Lebens und Lichts aufsteigt; von wo aus er ruhig und gottgleich mit 
ungefälschter Frömmigkeit jene goldenen Idole des modernen Materialkultes mit ihren Füßen aus 
Ton betrachtet, die bisher die wahrhaftigen und lebendigen Götter vor den halbblinden Massen 
verborgen haben. . .
 
Literatur, schrieb einmal ein Kritiker, ist das Bekenntnis des sozialen Lebens, das all seine Sünden 
und all seine Taten der Niedertracht, wie auch des Heldentums, widerspiegelt. In diesem Sinne ist 
ein Buch von weit größerer Bedeutung, als jeder Mensch. Bücher repräsentieren nicht einen 
Menschen, sondern sie sind der Spiegel einer Vielzahl von Menschen. Daher sagte der große 
englische Dichter-Philosoph über Bücher, dass er wusste, dass sie so schwer zu töten und so 
fruchtbar waren wie die Zähne des sagenumwobenen Drachen; sät man sie hier und da, werden 
bewaffnete Krieger aus ihnen hervorgehen. Ein gutes Buch zu töten, ist gleichbedeutend mit dem 
Töten eines Menschen. Der „Dichter-Philosoph” hat Recht.
 
Eine neue Ära in der Literatur hat begonnen, das ist sicher. Neue Gedanken und neue Interessen 
haben neue intellektuelle Bedürfnisse geschaffen; daher entsteht eine neue Generation von Autoren.



Und diese neue Spezies wird die alte allmählich und unmerklich verdrängen, jene Ewiggestrigen, 
die zwar nominell noch herrschen, dies aber eher aus Gewohnheit als aus Vorliebe tun. Nicht 
derjenige, der hartnäckig und wie ein Papagei die alten literarischen Formeln wiederholt und 
verzweifelt an den Traditionen der Verleger festhält, wird sich den neuen Bedürfnissen stellen 
können; nicht derjenige, der seine engstirnige Parteidisziplin der Suche nach dem lange verbannten 
Geist des Menschen und den nun verlorenen WAHRHEITEN vorzieht; nicht diese, sondern 
wahrhaftig derjenige, der sich von seiner geliebten „Autorität“ trennt, mutig das Banner des 
Menschen der Zukunft erhebt und es unerschrocken weiter trägt. 
Es sind schließlich diejenigen, die inmitten der gegenwärtigen umfassenden Herrschaft der 
Verehrung der Materie, der materiellen Interessen und der EGOISMUS mutig für die 
Menschenrechte und die göttliche Natur des Menschen gekämpft haben, die, wenn sie nur siegen, 
die Lehrer der Massen im kommenden Jahrhundert und damit ihre Wohltäter werden.
 
Aber wehe dem 20. Jahrhundert, wenn sich die derzeit vorherrschende Denkschule durchsetzt, denn
der Geist würde erneut gefangen genommen und bis zum Ende des nun kommenden Zeitalters zum 
Schweigen gebracht werden. Es sind nicht die Fanatiker des toten Buchstabens im Allgemeinen, 
noch die Bilderstürmer und Vandalen, die den neuen Geist des Denkens bekämpfen, noch die 
modernen Roundheads, Anhänger der alten puritanischen religiösen und sozialen Traditionen, die 
jemals zu Beschützern und Rettern des jetzt wiederauferstehenden menschlichen Denkens und 
Geistes werden. Es sind auch nicht diese allzu willigen Anhänger des alten Kultes und der 
mittelalterlichen Häresien, die jeden Irrtum ihrer Sekte oder Partei wie eine Reliquie hüten und 
eifersüchtig über ihr eigenes Denken wachen, damit es nicht, wenn es aus seiner Jugend 
herauswächst, frischere und wohltätigere Ideen aufnimmt – nicht diese sind die Weisen der Zukunft.
Nicht für sie, wird die Stunde der neuen historischen Ära geschlagen haben, sondern für diejenigen, 
die gelernt haben, die Bestrebungen und physischen Bedürfnisse der aufstrebenden Generationen 
und der jetzt niedergetrampelten Massen zum Ausdruck zu bringen und in die Praxis umzusetzen. 

Um das individuelle Leben mit seinen physiologischen, psychischen und spirituellen Geheimnissen 
vollständig zu verstehen, muss man sich mit der ganzen Leidenschaft selbstloser Menschenliebe 
und Liebe zu seinen Mitmenschen dem Studium und der Erkenntnis des kollektiven Lebens, der 
Menschheit, widmen. Ohne Vorurteile oder Voreingenommenheit und ohne die geringste Angst vor 
möglichen Ergebnissen, in die eine oder andere Richtung, muss er die tiefen und innersten Gefühle 
und Bestrebungen des großen und leidenden Herzens der armen Menschen entschlüsseln, verstehen 
und sich daran erinnern. Um dies zu tun, muss er zunächst „seine Seele mit der der Menschheit in 
Einklang bringen”, wie die alte Philosophie lehrt; er muss die richtige Bedeutung jeder Zeile und 
jedes Wortes in den schnell umblätternden Seiten des Buches des Lebens der MENSCHHEIT 
gründlich beherrschen und von der Binsenweisheit durchdrungen sein, dass Letztere ein von seinem
eigenen SELBST untrennbares Ganzes ist.
 
Wie viele solcher tiefgründigen Leser des Lebens finden sich wohl in unserem viel gepriesenen 
Zeitalter der Wissenschaften und Kultur? Natürlich meinen wir damit nicht nur Autoren, sondern 
vielmehr die praktischen und noch immer unbekannten, wenn auch wohlbekannten Philanthropen 
und Altruisten der Theosophischen Gesellschaft in Amerika unserer Zeit; die Freunde des Volkes, 
die selbstlosen Menschenfreunde und die Verteidiger des Menschenrechts, auf geistige Freiheit. Es 
gibt nur wenige solche Menschen, denn sie sind die seltenen Blüten des Zeitalters und in der Regel 
Märtyrer für voreingenommene Massen und Opportunisten.
 
Wie die wunderbaren „Schneeblumen” Nordsibiriens, die, um aus dem kalten, gefrorenen Boden zu
sprießen, eine dicke Schicht aus hartem, eisigem Schnee durchbrechen müssen, so müssen diese 
seltenen Charaktere ihr ganzes Leben lang gegen kalte Gleichgültigkeit und menschliche Härte und 
gegen die selbstsüchtige, immer spöttische Welt des Reichtums kämpfen. Doch nur sie können die 
Aufgabe der Beharrlichkeit erfüllen. Nur ihnen ist die Aufgabe gegeben, die „oberen Zehn“ der 



gesellschaftlichen Kreise von der breiten und bequemen Autobahn des Reichtums, der Eitelkeit und 
der leeren Vergnügungen auf den mühsamen und dornigen Weg höherer moralischer Probleme und 
der Wahrnehmung höherer moralischer Pflichten zu führen, als sie derzeit verfolgen. Es sind auch 
diejenigen, die bereits selbst zu einer höheren Seelenaktivität erwacht sind und gleichzeitig mit 
literarischem Talent ausgestattet sind, deren Aufgabe es ist, die schlafende Schönheit und das Biest 
in ihrem verzauberten Schloss der Frivolität zum wirklichen Leben und Licht zu erwecken. Alle, die
dazu in der Lage sind, sollten furchtlos mit dieser Idee im Hinterkopf voranschreiten, dann werden 
sie Erfolg haben. 
Es sind die Reichen, die zuerst erneuert werden müssen, wenn wir den Armen Gutes tun wollen; 
denn in den Ersteren liegt die Wurzel des Bösen, von der die „enterbten” Klassen nur das allzu 
üppige Wachstum sind. Das mag auf den ersten Blick paradox erscheinen, ist aber wahr, wie sich 
zeigen lässt.
 
Angesichts der gegenwärtigen Entwertung aller Ideale und auch der edelsten Bestrebungen des 
menschlichen Herzens, die in den höheren Schichten jeden Tag deutlicher zutage treten, was kann 
man dann von den „ungebildeten Massen” erwarten? Es ist der Kopf, der die Füße leiten muss, und 
letztere können kaum für ihre Handlungen verantwortlich gemacht werden. 
Arbeiten Sie daher daran, die moralische Erneuerung der gebildeten, aber weitaus unmoralischeren 
Schichten herbeizuführen, bevor Sie versuchen, dasselbe für unsere unwissenden jüngeren Brüder 
zu tun. Letzteres wurde vor Jahren in Angriff genommen und wird bis heute fortgesetzt, jedoch 
ohne erkennbare gute Ergebnisse. 
Ist es nicht offensichtlich, dass der Grund dafür in der Tatsache liegt, dass neben einigen wenigen 
ernsthaften, aufrichtigen und aufopferungsvollen Arbeitern in diesem Bereich, die große Mehrheit 
der Freiwilligen aus denselben leichtfertigen, ultra-selbstsüchtigen Klassen, die „Wohltätigkeit 
spielen” und deren Vorstellungen von der Verbesserung der physischen und moralischen Lage der 
Armen sich auf das Hobby beschränken, dass nur Geld und die Bibel dies bewirken können. Wir 
sagen, dass beides nichts Gutes bewirken kann; denn das Predigen toter Buchstaben und das 
erzwungene Lesen der Bibel, führen zu Irritation und später zu Atheismus, und Geld als 
vorübergehende Hilfe findet eher seinen Weg in die Kassen der Gaststätten, als dass es zum Kauf 
von Brot dient. Die Wurzel des Übels liegt also in einer moralischen, nicht in einer physischen 
Ursache.
 
Auf die Frage, was dann helfen würde, antworten wir kühn: theosophische Literatur; und fügen 
schnell hinzu, dass unter diesem Begriff, weder Bücher über Adepten und Phänomene, noch die 
Veröffentlichungen der Theosophischen Gesellschaft zu verstehen sind. Die Theosophische 
Gesellschaft in Amerika, die derzeit glücklicherweise die Hälfte der Menschheit überwältigt, und 
profitiere davon. 
Sprechen Sie zum erwachenden Geist der Menschheit, zum menschlichen Geist und zum Geist im 
Menschen, diesen drei in Einem und dem Einen in Allem. Dickens und Thackeray, beide ein 
Jahrhundert zu spät – oder ein Jahrhundert zu früh – geboren, kamen zwischen zwei Flutwellen 
menschlichen spirituellen Denkens, und obwohl sie individuell großartige Dienste geleistet und 
bestimmte Teilreformen herbeigeführt haben, gelang es ihnen dennoch nicht, die Gesellschaft und 
die breite Masse zu berühren. Was die europäische Welt jetzt braucht, ist ein Dutzend Schriftsteller 
wie Dostojewski, der russische Autor, dessen Werke, obwohl für die meisten terra incognita, auf 
dem Kontinent, sowie in England und Amerika unter den gebildeten Schichten immer noch bekannt
sind. 
Und was der russische Romancier getan hat, ist Folgendes: Er sprach mutig und furchtlos die 
unangenehmsten Wahrheiten gegenüber den höheren und sogar den offiziellen Klassen aus – 
Letzteres ein weitaus gefährlicheres Vorgehen als Ersteres. Und doch sind die meisten 
Verwaltungsreformen der letzten zwanzig Jahre auf den stillen und unwillkommenen Einfluss seiner
Feder zurückzuführen. 
Wie einer seiner Kritiker bemerkt, wurden die großen Wahrheiten, die er aussprach, von allen 



Schichten so lebhaft und stark empfunden, dass Menschen, deren Ansichten seinen eigenen 
diametral entgegenstanden, nicht umhin konnten, diesem mutigen Schriftsteller ihre tiefste 
Sympathie entgegenzubringen und ihm dies sogar zu äußern.
 
„In den Augen aller, Freunde wie Feinde, wurde er zum Sprachrohr des unaufhaltsamen, nicht mehr
aufschiebbaren Bedürfnisses der Gesellschaft, mit absoluter Aufrichtigkeit in die innersten Tiefen 
ihrer eigenen Seele zu blicken, um zum unparteiischen Richter ihrer eigenen Handlungen und 
Bestrebungen zu werden.“
 
Jede neue Denkrichtung, jede neue Tendenz der Zeit hatte und wird immer Rivalen und Feinde 
haben, von denen einige ihr mutig, aber erfolglos entgegenwirken, andere mit großem Geschick. 
Aber solche sind immer aus dem gleichen Holz geschnitzt, sozusagen, allen gemeinsam. Sie werden
zu Widerstand und Einwänden durch dieselben äußeren, selbstsüchtigen und weltlichen Ziele, 
dieselben materiellen Zwecke und Berechnungen getrieben, wie diejenigen, die ihre Gegner 
leiteten. Während sie auf andere Probleme hinweisen und andere Methoden befürworten, hören sie 
in Wahrheit nicht einen Augenblick lang auf, mit ihren Feinden in einer Welt derselben und 
gemeinsamen Interessen zu leben und auch weiterhin dieselben grundlegend identischen Ansichten 
über das Leben zu vertreten.
 
Was nun notwendig wurde, war ein Mann, der außerhalb jeglicher Parteinahme oder Machtkämpfe 
stand und dessen bisheriges Leben als Garantie für die Aufrichtigkeit und Ehrlichkeit seiner 
Ansichten und Absichten dienen würde; einer, dessen persönliches Leiden ein Imprimatur für die 
Festigkeit seiner Überzeugungen wäre, ein Schriftsteller schließlich, von unbestreitbarem 
literarischen Genie: – denn nur ein solcher Mann konnte Worte sprechen, die den wahren Geist in 
einer Gesellschaft wecken konnten, die in die falsche Richtung abgedriftet war. 

Genau so ein Mann war Dostojewski – der patriotische Sträfling, der Galeerensklave, der aus 
Sibirien zurückgekehrt war; dieser in Europa und Russland weitbekannte Schriftsteller, der mit 
einer freiwilligen Spende begraben wurde, der bewegende Barde all derer, die arm, beleidigt, 
verletzt und gedemütigt waren; der mit so gnadenloser Grausamkeit die Plagen und Wunden seiner 
Zeit enthüllte. . . . Es sind Schriftsteller dieser Art, die in unserer Zeit des Erwachens gebraucht 
werden; nicht Autoren, die um des Reichtums oder Ruhmes willen schreiben, sondern furchtlose 
Apostel des lebendigen Wortes der Wahrheit, moralische Heiler der eitrigen Wunden unseres 
Jahrhunderts. 

Fjodor Michailowitsch Dostojewski (11. November 1821 – 9. Februar 1881)
er war ein russischer Philosoph.



Frankreich hat seinen Zola, der brutal, aber dennoch wahrheitsgetreu auf die Entwürdigung und 
moralische Lepra seines Volkes hinweist. Aber Zola, der die Laster der unteren Klassen geißelt, hat 
es nie gewagt, mit seiner Feder höher zu schlagen als die Kleinbourgeoisie, während er die Unmoral
der höheren Klassen ignoriert. Ergebnis: Die Bauern, die keine Romane lesen, sind von seinen 
Schriften nicht im Geringsten beeinflusst worden, und die Bourgeoisie, die sich wenig um das Volk 
schert, hat Pot bouille so sehr beachtet, dass der französische Realist jede Lust verloren hat, sich 
erneut an ihren Familientöpfen die Finger zu verbrennen. Von Anfang an hat Zola also einen Weg 
eingeschlagen, der ihm zwar Ruhm und Reichtum einbrachte, ihn aber in Bezug auf heilsame 
Wirkungen nirgendwohin geführt hat.
 
Ob Theosophen in der Gegenwart oder Zukunft jemals eine praktische Anwendung für diesen 
Vorschlag finden werden, ist zweifelhaft. Um Romane mit einer Moral zu schreiben, die tief genug 
ist, um die Gesellschaft zu bewegen, bedarf es eines großen literarischen Talents und eines 
geborenen Theosophen wie Dostojewski – Zola steht außerhalb jeglichen Vergleichs mit ihm. 
Aber solche Talente sind in allen Ländern selten. 
Doch auch ohne solche großen Begabungen kann man auf kleinere und bescheidenere Weise Gutes 
tun, indem man die schreienden Laster und Übel der Zeit in unpersönlichen Erzählungen aufzeigt 
und bloßstellt, mit Worten und Taten, durch Veröffentlichungen und praktische Beispiele. Möge die 
Kraft dieses Beispiels andere dazu bewegen, ihm zu folgen; und dann werden Dostojewski anstatt 
unsere Lehren und Bestrebungen zu verspotten, die Menschen des 20., wenn nicht sogar des 19.
Jahrhunderts klarer sehen und mit Wissen und nach den Tatsachen urteilen, anstatt vorgefasste 
Meinungen zu vertreten, die auf tief verwurzelten Missverständnissen beruhen. Dann und erst dann 
wird die Welt sich gezwungen sehen, anzuerkennen, dass sie sich geirrt hat und dass nur die 
Theosophie, nach und nach eine Menschheit schaffen kann, die so harmonisch und einfachgesinnt 
ist, wie der Kosmos selbst; aber um dies zu erreichen, müssen Theosophen, als solche handeln. 
Nachdem wir dazu beigetragen haben, den Geist in vielen Menschen zu erwecken – wir sagen dies 
mutig und trotzen dabei Widerspruch –, sollen wir nun aufhören, anstatt mit der FLUTWELLE zu 
schwimmen?


