Karma
von

W. Q. Judge

Inhalt:

1. Karma
2. Das moralische Gesetz der Vergeltung
3. Ist Armut schlechtes Karma?

VORWORT

Von allen theosophischen Lehren ist Karma die umfassendste und hat die meisten praktischen
Auswirkungen auf das tdgliche Leben.

In dieser Broschiire sind drei Artikel von W. Q. Judge zusammengestellt, dessen Hauptaufgabe
als Schiiler-Lehrer darin bestand, Lehren anzuwenden, wie tief und metaphysisch sie auch sein
mochten.

Der erste ist ein Leitartikel aus The Path, vom September, in dem Karma in Bezug auf Zeit und als
Ursache-Wirkungs-Zusammenhang beschrieben wird; die Rolle des Geistes und des Verlangens in
der Mechanik des karmischen Wirkens wird erldutert; auf die Gefahr der Reue bei der Erschopfung
des Karmas hingewiesen wird; und die unterschiedlichen Sichtweisen des weltlichen und des
spirituellen Menschen gegeniiber Karma aufgezeigt werden.

Der zweite stammt aus The Theosophist vom Oktober 1886; er wurde mit ,, ... von einem Ex-
Asiaten ...“ unterzeichnet, dessen Identitét aus personlichen Griinden von H. P. B., in einer Fu3note,
als Mr. Judge, offenbart wurde.

Er befasst sich mit der Technik, durch die der Mensch Ausgleich erhilt, namlich ,,Elementarwesen,
die sich durch seinen Blick herabstiirzen.

Der dritte stammt aus The Path vom Juli 1891 von William Brehon, einem der Pseudonyme von
Herrn Judge. Der Artikel befasst sich mit einer Frage, die sich jeder stellt: ,,Wann ist Armut gutes
Karma und wann schlechtes Karma?”

Die drei Artikel zusammen ermoglichen es dem Leser, Karma als praktisches Gesetz zu betrachten,
und helfen ihm, seinen freien Willen und sein Wissen einzusetzen, um sein Schicksal zu meistern
und sein Schicksal neu zu gestalten. — /7. August 1930. Krishna Jayanti, Der Tag Krishnas



Karma
Das Kind ist der Vater des Mannes, und nicht weniger - Wabhr ist es;
,,Meine Briider!
Das Leben jedes Menschen,
ist das Ergebnis seines fritheren Lebens;
die vergangenen Fehler bringen Leid und Elend hervor,
das vergangene Recht bringt Gliickseligkeit hervor.*

,,Dies ist die Lehre des Karma. ”

Aber in welcher Weise wirkt sich dieses vergangene Unrecht und Recht auf das gegenwirtige Leben
aus?

Folgt die unerbittliche Nemesis dem miiden Reisenden mit ruhigen, leidenschaftslosen, gnadenlosen
Schritten?

Gibt es kein Entkommen vor ihrer unerbittlichen Hand?

Verteilt das ewige Gesetz von Ursache und Wirkung, unbeeindruckt von Trauer und Reue, immer
sein Mal} an Gliick und Leid als Folge vergangener Handlungen?

Der Schatten der gestrigen Stinden — muss er das heutige Leben verdunkeln?
Ist Karma nur ein anderer Name fiir Schicksal?

Bléttert das Kind die Seiten des bereits geschriebenen Buches des Lebens auf, in dem jedes Ereignis
ohne Moglichkeit der Flucht festgehalten ist?

In welcher Beziehung steht Karma zum Leben des Einzelnen?

Hat der Mensch nichts anderes zu tun, als den bunten Teppich jedes irdischen Daseins mit den
fleckigen und verfirbten Fiden vergangener Handlungen zu weben?

Gute Vorsitze und bose Neigungen iiberrollen mit unaufhaltsamer Flut die Natur des Menschen,
und uns wird gesagt:

,»Was auch immer er tut, ob gut oder bose, alles, was in einem fritheren Korper getan wurde, muss
notwendigerweise genossen oder erlitten werden.” (Anugita, cp. 111.)3.

Es gibt gutes Karma, es gibt schlechtes Karma, und wihrend sich das Rad des Lebens weiterdreht,
wird altes Karma aufgebraucht und wieder neues Karma angesammelt. Obwohl es auf den ersten
Blick so aussehen mag, als konne nichts fatalistischer sein als diese Lehre, zeigt doch eine kurze
Uberlegung, dass dies in Wirklichkeit nicht der Fall ist. Karma ist zweifach, verborgen und offen,
Karma ist der Mensch, Karma ist sein Handeln. Es ist wahr, dass jede Handlung eine Ursache ist,
aus der sich die unzéhligen Verzweigungen der Wirkung in Zeit und Raum entwickeln.

,,Was ihr sit, das werdet ihr ernten.”

In einem bestimmten Handlungsbereich wird die Ernte eingebracht werden. Es ist notwendig, dass



der handelnde Mensch diese Wahrheit erkennt. Ebenso notwendig ist es, dass die Manifestation
dieses Gesetzes in den Wirkungen des Karma klar verstanden wird.

Karma kann, allgemein gesprochen, als die Fortdauer der Natur der Handlung bezeichnet werden,
und jede Handlung enthilt in sich selbst die Vergangenheit und die Zukunft. Jede Wirkung, die aus
einer Handlung hervorgeht, muss in der Handlung selbst enthalten sein, sonst kdnnte sie niemals
entstehen. Die Wirkung ist nur die Natur der Handlung und kann nicht getrennt von ihrer Ursache
existieren.

Karma bewirkt nur die Manifestation dessen, was bereits existiert; als Handlung wirkt es in der
Zeit, und Karma kann daher als dieselbe Handlung aus einem anderen Zeitpunkt betrachtet werden.
Dartiber hinaus muss klar sein, dass nicht nur eine Beziehung zwischen Ursache und Wirkung
besteht, sondern auch eine Beziehung zwischen der Ursache und dem Individuum, das die Wirkung
erlebt. Wenn es anders wire, wiirde jeder Mensch die Wirkung der Handlungen eines anderen
Menschen ernten.

Manchmal scheint es, als wiirden wir die Wirkungen der Handlungen anderer ernten, aber das ist
nur scheinbar. Tatséchlich handelt es sich um unsere eigenen Handlungen.

»-.. Niemand zwingt euch — niemand hélt euch am Leben oder lésst euch sterben.*

Um die Natur des Karma und seine Beziehung zum Individuum zu verstehen, ist es daher
notwendig, Handlungen in all ihren Aspekten zu betrachten. Jede Handlung geht vom Geist aus.
AuBerhalb des Geistes gibt es keine Handlung und daher auch kein Karma. Die Grundlage jeder
Handlung ist das Verlangen. Die Ebene des Verlangens oder Egoismus, ist selbst Handlung und die
Matrix jeder Handlung. Diese Ebene kann als nicht manifest betrachtet werden, hat jedoch eine
doppelte Manifestation in dem, was wir Ursache und Wirkung nennen, d. h. der Handlung und ihren
Folgen. In Wirklichkeit sind, sowohl die Handlung, als auch ihre Folgen, die Wirkung, wobei die
Ursache auf der Ebene des Verlangens liegt.

Das Verlangen ist daher die Grundlage der Handlung in ihrer ersten Manifestation auf der
physischen Ebene, und das Verlangen bestimmt die Fortsetzung der Handlung in ihrer karmischen
Beziehung zum Individuum.

Damit ein Mensch von den Auswirkungen des Karmas einer Handlung befreit ist, muss er in einen
Zustand iibergegangen sein, der keine Grundlage mehr bietet, in der diese Handlung fortbestehen
kann.

Die Wellen im Wasser, die durch die Handlung des Steins verursacht werden, breiten sich bis

zur dullersten Grenze seiner Ausdehnung aus, aber nicht weiter, sie sind durch das Ufer begrenzt.
Ihr Lauf ist beendet, wenn es keine Grundlage oder kein geeignetes Medium mehr gibt, in dem sie
bestehen konnen; sie verbrauchen ihre Kraft und sind nicht mehr.

Karma ist daher fiir seine Erfiillung ebenso abhédngig von der gegenwirtigen Personlichkeit, wie es
fiir die erste Handlung von der fritheren Personlichkeit abhéngig war.

Ein Beispiel soll dies verdeutlichen.

Ein Samenkorn, zum Beispiel Senf, bringt einen Senfbaum hervor und nichts anderes; aber damit er
entstehen kann, miissen Boden und Pflege gleichermallen vorhanden sein. Ohne den Samen wird
der Boden, so sehr er auch bearbeitet und bewéssert wird, keine Pflanze hervorbringen, aber der
Samen ist ebenso unwirksam ohne das Zusammenwirken von Boden und Pflege.

Das erste gro3e Ergebnis der karmischen Handlung ist die Inkarnation im physischen Leben. Das
nach Geburt strebende Wesen, bestehend aus Wiinschen und Neigungen, driangt nach der
Inkarnation. Es wird bei der Auswahl seines Erscheinungsortes durch das Gesetz der Okonomie
bestimmt. Was auch immer die beherrschende Neigung ist, d. h. welche Gruppe von Affinititen

am starksten ist, diese Affinitdten werden sie zu dem Punkt der Manifestation fithren, an dem der
geringste Widerstand besteht. Sie inkarniert sich in der Umgebung, die am besten mit ihren
karmischen Neigungen harmoniert, und alle Wirkungen der Handlungen, die in dem sich so
manifestierenden Karma enthalten sind, werden vom Individuum erfahren.

Dies bestimmt den Stand im Leben, das Geschlecht, die Bedingungen der unselbstindigen Kindheit,



die Konstitution mit den ihr innewohnenden verschiedenen Krankheiten und tatsichlich alle jene
bestimmenden Krifte der physischen Existenz, die gew6hnlich unter den Begriften ,,Vererbung”
und ,,nationale Eigenschaften” zusammengefasst werden.

Es ist wirklich das Gesetz der Okonomie, das die Wahrheit hinter diesen Begriffen ist und sie
erklart. Nehmen wir zum Beispiel eine Nation mit bestimmten besonderen Eigenschaften. Diese
sind die Ebene der Expansion fiir jede Entitdt, deren groBte Affinitdten mit diesen Eigenschaften im
Einklang stehen. Die ankommende Entitét, die dem Gesetz des geringsten Widerstands folgt,
inkarniert sich in dieser Nation, und alle karmischen Wirkungen, die diesen Eigenschaften
entsprechen, fallen auf das Individuum zuriick. Dies erklért die Bedeutung von Ausdriicken wie
,Karma der Nationen”, und was fiir die Nation gilt, gilt auch fiir die Familie und die Kaste.

Es muss jedoch bedacht werden, dass es viele Tendenzen gibt, die sich nicht vollstdndig in der
Inkarnation erschopfen. Es kann vorkommen, dass das Karma, das ein Wesen dazu veranlasst hat, in
einer bestimmten Umgebung zu inkarnieren, nur stark genug war, um es in die physische Existenz
zu bringen. Da es in dieser Richtung erschopft ist, wird die Freiheit fiir die Manifestation anderer
Tendenzen und ihrer karmischen Wirkungen gewonnen.

Beispielsweise kann die karmische Kraft ein Wesen dazu veranlassen, in einem bescheidenen
Lebensbereich zu inkarnieren. Es kann als Kind armer Eltern geboren werden. Das Karma folgt
dem Wesen, hélt langer oder kiirzer an und erschopft sich schlieBlich.

Von diesem Zeitpunkt an schldgt das Kind einen Lebensweg ein, der sich vollig von seiner
Umgebung unterscheidet. Andere Affinitdten, die durch frithere Handlungen entstanden sind,
driicken sich in ihren karmischen Ergebnissen aus. Die Nachwirkungen des vergangenen Karmas
konnen sich noch in Form von Hindernissen und Hemmnissen manifestieren, die je nach ihrer
Intensitét mit unterschiedlichem Erfolg iiberwunden werden.

Aus der Sicht einer besonderen Schépfung fiir jedes Wesen, das in die Welt kommt, gibt es eine
unermessliche und unerklérliche Ungerechtigkeit. Aus der Sicht des Karmas koénnen die seltsamen
Wechselfalle und scheinbaren Zufille des Lebens in einem anderen Licht betrachtet werden,
nidmlich als unfehlbare Manifestation von Ursache und Wirkung.

In einer Familie unter denselben Bedingungen von Armut und Unwissenheit, wird ein Kind von den
anderen getrennt und in eine ganz andere Umgebung geworfen. Es kann von einem reichen Mann
adoptiert werden oder durch einen Zufall des Schicksals eine Ausbildung erhalten, die ihm sofort
eine andere Stellung verschafft. Ist das Karma der Inkarnation erschopft, kommt anderes Karma
zum Tragen.

Hier stellt sich eine sehr wichtige Frage: Kann ein Individuum sein eigenes Karma beeinflussen,
und wenn ja, in welchem Umfang und auf welche Weise?

Es wurde gesagt, dass Karma die Fortsetzung der Handlung ist und dass fiir die Entfaltung einer
bestimmten Karma-Linie die Grundlage der Handlung vorhanden sein muss, die dieses Karma
hervorbringt, in dem es innewohnen und wirken kann.

Aber Handlungen konnen auf vielen Ebenen stattfinden. Es gibt die physische Ebene, den Korper
mit seinen Sinnen und Organen; dann gibt es die intellektuelle Ebene, das Gedéchtnis, das die
Sinneseindriicke zu einem zusammenhédngenden Ganzen verbindet, und die Vernunft ordnet den
Vorrat an Fakten. Jenseits der Ebene des Intellekts gibt es die Ebene der Emotionen, die Ebene der
Vorliebe fiir ein Objekt gegeniiber einem anderen: das vierte Prinzip des Menschen. Diese drei, die
physische, die intellektuelle und die emotionale Ebene, befassen sich ausschlieBlich mit Objekten
der Sinneswahrnehmung und kénnen als das grof3e Schlachtfeld des Karma bezeichnet werden.

Es gibt auch die Ebene der Ethik, die Ebene der Unterscheidung zwischen ,,Ich sollte dies tun, ich
sollte das nicht tun”. Diese Ebene harmonisiert den Intellekt und die Emotionen.

All dies sind die Ebenen des Karma oder Handelns — was zu tun ist und was nicht. Es ist der
Verstand als Grundlage des Verlangens, der Handlungen auf den verschiedenen Ebenen initiiert, und
nur durch den Verstand konnen die Wirkungen von Ruhe und Handlung empfangen werden.

Ein Wesen tritt mit karmischer Energie aus fritheren Existenzen in die Inkarnation ein, das heil3t, die
Handlungen vergangener Leben warten darauf, sich als Wirkung zu entfalten. Diese karmische
Energie manifestiert sich in Harmonie mit der grundlegenden Natur der Handlung. Physisches
Karma manifestiert sich in den physischen Neigungen, die Freude und Leid bringen. Die



intellektuelle und die ethische Ebene sind ebenfalls das Ergebnis vergangener karmischer
Neigungen, und der Mensch, wie er ist, mit seinen moralischen und intellektuellen Fahigkeiten,
steht in ununterbrochener Kontinuitit mit der Vergangenheit.

Das Wesen bei der Geburt verfiigt daher iiber eine bestimmte Menge an karmischer Energie. Bis
zum Zeitpunkt der Verantwortung manifestiert sich, wie wir gesehen haben, nur das urspriingliche
Karma. Von diesem Zeitpunkt an wird die neue Personlichkeit zum Herrscher {iber ihr eigenes
Schicksal. Es ist ein groBer Irrtum anzunehmen, dass ein Individuum nur eine Marionette

Siehe Bhagavad-Gita, wo sich das gesamte Gedicht um den Konflikt auf diesem Schlachtfeld dreht,
das als ,, heilige Ebene von Kurukshetra” bezeichnet wird, was ,,der durch Karma erworbene
Korper” bedeutet.

der Vergangenheit ist, das hilflose Opfer des Schicksals. Das Gesetz des Karma ist kein Fatalismus,
und ein wenig Nachdenken zeigt, dass es einem Individuum méglich ist, sein eigenes Karma zu
beeinflussen.

Wenn auf einer Ebene mehr Energie aufgenommen wird, als auf einer anderen, wird sich das
vergangene Karma auf dieser Ebene entfalten. Wer beispielsweise ganz auf der Ebene der
Sinnesbefriedigung lebt, wird aus der jenseitigen Ebene die Energie beziehen, die zur Erfiillung
seiner Wiinsche erforderlich ist. Veranschaulichen wir dies, indem wir den Menschen in eine h6here
und eine niedere Natur unterteilen.

Indem man den Geist und die Bestrebungen auf die niedere Ebene lenkt, entsteht dort ein ,,Feuer”
oder ein Anziehungspunkt, und um dieses zu ndhren und zu mésten, werden die Energien der
gesamten hoheren Ebene herabgezogen und erschopft. Andererseits kann das Anziehungszentrum
auch im oberen Teil fixiert sein, und dann fliefit die gesamte bendtigte Energie dorthin, was zu einer
Steigerung der Spiritualitét fiihrt. Man muss bedenken, dass die Natur {iberaus grofziigig ist und
thre Hand nicht zuriickhilt. Die Nachfrage wird gestellt, und das Angebot wird kommen. Aber zu
welchem Preis? Die Energie, die die moralische Natur hitte stdrken und die Strebungen nach dem
Guten erfiillen sollen, wird zu den niederen Begierden hingezogen. Nach und nach werden die
hoéheren Ebenen ihrer Lebenskraft beraubt, und das gute und schlechte Karma eines Wesens wird
auf der physischen Ebene absorbiert.

Wenn andererseits das Interesse von der Ebene der Sinnesbefriedigung geldst wird, wenn eine
stindige Anstrengung unternommen wird, den Geist auf die Erreichung des hochsten Ideals zu
richten, wird das Ergebnis sein, dass das vergangene Karma keine Grundlage findet, auf der es auf
der physischen Ebene bestehen kann.

Karma wird sich daher nur in Harmonie mit der Ebene der Wiinsche manifestieren. Die
Sinnesenergie der physischen Ebene erschopft sich auf einer héheren Ebene und wird so in ihren
Wirkungen umgewandelt. Wie die Wirkungen des Karma auf diese Weise verdndert werden kdnnen,
ist ebenfalls klar. Ein Mensch kann keine Anhaftung an etwas haben, an das er nicht denkt, daher
muss der erste Schritt darin bestehen, den Gedanken auf das h6chste Ideal zu richten.

In diesem Zusammenhang kann eine Bemerkung zum Thema Reue gemacht werden. Reue ist eine
Form des Denkens, bei der der Geist stindig zu einer Siinde zuriickkehrt. Sie muss daher vermieden
werden, wenn man den Geist von Siinde und ihren karmischen Folgen befreien will. Alle Stinde hat
thren Ursprung im Geist. Je mehr der Geist bei einer Handlung verweilt, sei es mit Freude oder
Schmerz, desto geringer ist die Chance, dass er sich von dieser Handlung 16st.

Der Manas (Geist) ist der Knoten des Herzens; wenn dieser von einem Objekt geldst wird, mit
anderen Worten, wenn der Geist sein Interesse an einem Objekt verliert, gibt es keine Verbindung
mehr zwischen dem mit diesem Objekt verbundenen Karma und dem Individuum.

Es ist die Haltung des Geistes, die die karmischen Féden fest um die Seele zieht. Sie halt die
Bestrebungen gefangen und fesselt sie mit Ketten aus Schwierigkeiten und Hindernissen. Es ist das
Verlangen, das das vergangene Karma Gestalt annehmen lisst und das Haus aus Lehm baut.

Nur durch Nicht-Anhaftung kann die Seele die Mauern des Schmerzes durchbrechen, nur durch
eine Veridnderung des Geistes wird die karmische Last von ihr genommen werden.



Es scheint daher, dass, obwohl es absolut wahr ist, dass eine Handlung ihre eigene Folge hat,
,»es keine Vernichtung guter oder schlechter Handlungen gibt. Sie kommen in einen Korper, nach
dem anderen und reifen auf ihre jeweilige Weise.* —

Doch dieses Reifen ist die Handlung des Individuums. Der freie Wille des Menschen behauptet
sich, und er wird sein eigener Retter.

Fiir den weltlichen Menschen ist Karma eine strenge Nemesis, fiir den spirituellen Menschen
entfaltet sich Karma in Harmonie mit seinen hochsten Bestrebungen.

Er wird mit Gelassenheit gleichermaB3en auf Vergangenheit und Zukunft blicken, ohne in Reue iiber
vergangene Siinden zu verharren oder in Erwartung einer Belohnung fiir gegenwirtiges Handeln zu
leben.

Das moralische Gesetz der Vergeltung

Denn du wirst mit den Steinen des Feldes in Bund leben,
und die Tiere des Feldes werden bei dir in Frieden leben.
,,Job, Kapitel 5, Vers 23, christliche Bibel.

Als westlicher Theosoph mochte ich meinen indischen Briidern einige Gedanken dariiber vorstellen,
wie ich mir die Wirkungsweise des Gesetzes der Vergeltung, teilweise vorstelle, oder, um es klarer
auszudriicken, liber die Wirkungsweise eines Zweigs dieses Gesetzes.

Es scheint unbestreitbar, dass dieses Gesetz das méchtigste und dasjenige mit den zahlreichsten und
kompliziertesten Verzweigungen aller Gesetze ist, mit denen wir es zu tun haben. Dies macht es fiir
einen menschlichen Geist so schwierig, den Aufwartsfortschritt zu erreichen, nach dem wir alle
streben, und oft wird mir klar, dass es dieses Gesetz ist, das die Welt mit ihren Tduschungen, ihrer
Traurigkeit und ihren Illusionen aufrechterhilt, und dass, wenn wir es nur verstehen konnten, um
sein Wirken zu vermeiden, das Nirvana fiir die gesamte Menschheit eine vollendete Tatsache wire.

In einer fritheren Ausgabe hat uns ein angesehener Bruder aus Ceylo mit Autoritdt gezeigt, wie wir
die so oft gestellte Frage beantworten konnen:

Warum sehen wir einen guten Menschen das Brot der Armut essen und den Bosen in Reichtum
leben, und warum wird ein guter Mensch so oft vom Wohlstand in die Verzweiflung gestiirzt und
ein bdser Mensch nach einer Zeit des Leids und der Not fiir den Rest seines Lebens nichts als Erfolg
und Wohlstand erfahren?

Er antwortete, dass unsere Handlungen in einem bestimmten Zeitraum unseres Daseins wie Pfeile
aus einem Bogen seien, die im nichsten Leben auf uns zurlickwirken und unsere Belohnungen und
Strafen hervorbringen.

Um seine Erkldrung zu akzeptieren — was wir miissen —, muss man natiirlich an die Reinkarnation
glauben. Soweit er ging, war er sehr zufriedenstellend, aber er ging nicht so griindlich auf das
Thema ein, wie es sein grofles Wissen erlaubt hitte. Es bleibt zu hoffen, dass er uns mit weiteren
Abhandlungen zu diesem Thema beehrt.

Ich habe noch nirgendwo eine Begriindung fiir die Wirkungsweise dieses Gesetzes gefunden — wie
und warum es in einem bestimmten Fall wirkt.

Zu sagen, dass die Verleumdung eines rechtschaffenen Menschen jemanden zu einem Leben als
Bettler in der ndchsten Existenz verdammt, ist zwar eine eindeutige Aussage, aber sie wird ohne
Begriindung vorgebracht, und wenn wir diese Lehren nicht blind akzeptieren, konnen wir nicht
glauben, dass solche Konsequenzen folgen wiirden. Um unseren Verstand anzusprechen, miisste ein
Grund angegeben werden, der sowohl klar als auch verniinftig ist. Es muss ein Gesetz flir diesen
speziellen Fall geben, sonst kann die Aussage nicht wahr sein.

Aus der Kraft der Verleumdung muss die Verletzung einer natiirlichen Regel, die Erzeugung einer



Disharmonie in der geistigen Welt entstehen, die zur Folge hat, dass der Verleumder in seinem
nichsten Leben als Bettler bestraft wird. Der einzige andere mogliche Grund fiir diese Aussage ist,
dass es so angeordnet ist. Aber ein solcher Grund ist {iberhaupt kein Grund, denn kein Theosoph
wird glauben, dass irgendeine Strafe, auler der, die der Mensch sich selbst auferlegt, angeordnet ist.

Da diese Welt eine Welt ist, die durch Gesetze geschaffen wurde, von Gesetzen bewegt wird und
durch das natiirliche Wirken von Gesetzen regiert wird, die niemand bedienen muss, sondern die
sich selbst unveridnderlich und unfehlbar auswirken, muss daraus folgen, dass jede Strafe, die auf
diese Weise erlitten wird, nicht durch eine Anordnung erlitten wird, sondern weil das Naturgesetz
selbst wirkt. Und dariiber hinaus sind wir gezwungen, diese Ansicht zu akzeptieren, denn zu
glauben, dass sie angeordnet wurde, wiirde die Existenz einer bestimmten Person, eines Verstandes,
eines Willens oder einer Intelligenz voraussetzen, die dies anordnet, was niemand auch nur einen
Augenblick lang glauben wird, der weil3, dass diese Welt durch das Wirken von Zahl, Gewicht und
Mal} untereinander und tiber allem, wirkt.

Wir sollten also wissen, auf welche Weise das Gesetz wirkt, das den Verleumder eines Gerechten
dazu verdammt, in seinem néchsten Leben in Armut zu leben. Sobald wir dieses Wissen erlangt
haben, konnen wir vielleicht selbst die Art und Weise und die Macht finden, dieses schreckliche
Ungeheuer der Vergeltung zu besinftigen, indem wir bestimmte Handlungen vollziehen, die in
gewisser Weise eine Wiederherstellung der Harmonie darstellen, die wir zerstort haben, wenn wir
vielleicht unbewusst ,,oder versehentlich* die Siinde begangen haben.

Stellen wir uns nun einen Jungen vor, der aus wohlhabenden Eltern geboren wurde, aber nicht mit
der nétigen Intelligenz ausgestattet ist. Er wird sogar als Idiot bezeichnet. Aber statt ein harmloser
Idiot zu sein, besitzt er eine grofle Boshaftigkeit, die sich darin dul3ert, dass er bei jeder Gelegenheit
Insekten und Tiere quélt. Er wird etwa neunzehn Jahre alt und hat seine Jahre damit verbracht, auf
boshafte, wenn auch idiotische Weise, unintelligente, wehrlose Tiere zu quélen. Er hat damit viele
Seelen auf ihrem Weg nach oben behindert und zweifellos Leid zugefiigt und moralische Zwietracht
gestiftet. Die Tatsache seiner Idiotie ist keine Wiederherstellung der Zwietracht.

Jedes Tier, das er gequélt hat, hatte seinen eigenen Elementargeist, ebenso wie jede Blume, die er
zerbrochen hat. Was wussten sie von seiner Dummbheit, und was fiihlten sie nach der Folter auf3er
Rache? Und hitten sie als unverniinftige Wesen Kenntnis von seiner Dummbheit gehabt, hétten sie
darin keine Entschuldigung fiir seine Taten sehen konnen.

Er stirbt mit neunzehn Jahren und wird nach Ablauf der Jahre in einer anderen Nation — vielleicht in
einem anderen Zeitalter — in einen Korper wiedergeboren, der iiber iiberdurchschnittliche
Intelligenz verfiigt. Er ist nicht ldnger ein Idiot, sondern ein verniinftiger, aktiver Mann, der nun die
Chance hat, den Geist, der jedem Menschen gegeben ist, ohne die Fesseln der Idiotie zu
regenerieren. Was wird das Ergebnis der bosen Taten seines fritheren Lebens sein? Sollen sie
ungestraft bleiben? Ich glaube nicht. Aber wie sollen sie bestraft werden, und wenn die Vergeltung
kommt, auf welche Weise wirkt das Gesetz auf ihn? Mir scheint es nur einen Weg zu geben,
ndmlich durch die Zwietracht, die in den Seelen jener gedankenlosen Wesen entsteht, die er
wéhrend dieser neunzehn Jahre gequilt hat. Aber wie? Auf diese Weise.

In den Qualen ihrer Folter richteten diese Wesen ihre Augen auf ihren Peiniger, und als sie starben,
wurde sein geistiges Bild durch die Ubersteigerung ihrer Schmerzen zusammen mit diesen
Schmerzen und dem Verlangen nach Rache sozusagen auf ihre Seelen gebannt — denn auf keine
andere Weise konnten sie eine Erinnerung an ihn bewahren —, und als er ein korperloser Geist
wurde, klammerten sie sich an ihn, bis er wiedergeboren wurde, als sie noch wie Seepocken an
einem Schiff an ithm hafteten.

Sie konnen jetzt nur noch durch seine Augen sehen, und ihre Rache besteht darin, sich durch seinen
Blick auf jede Angelegenheit, mit der er sich beschiftigt, zu stiirzen und sich daran zu heften, um
sie ins Ungliick zu stiirzen.

Dies fiihrt zu der Frage, was mit diesen Elementarwesen gemeint ist, die sich durch seinen Blick auf
stiirzen. Die Alten lehrten, dass das Astrallicht — Akasa — aus den Augen, den Daumen und den
Handfl4chen projiziert wird.

Da die Elementarwesen im Astrallicht existieren, konnen sie nur durch jene Bahnen des
menschlichen Organismus sehen, die vom Astrallicht auf seiner Reise aus dem Menschen benutzt



werden. Die Augen sind dafiir am besten geeignet. Wenn also dieser Mensch seinen Blick auf einen
Gegenstand oder eine Person richtet, geht das Astrallicht in diesem Blick hinaus und durch ihn
sehen die Elementarwesen das, worauf er blickt. Und wenn er eine Person magnetisiert, projizieren
sich die Elementarwesen aus seinen Hianden und Augen auf das magnetisierte Objekt und fiigen ihm
Schaden zu.

Nun, unser reinkarnierter Idiot betreibt ein Geschiift, das seine stindige Uberwachung erfordert. Die
Elementarwesen begleiten ihn und stiirzen sich auf alles, was er tut, und bringen ihm standig
Ungliick. Aber einer nach dem anderen werden sie aus dem Kreislauf der Notwendigkeit
herausgerissen und in den Kreislauf der Bewéhrung in dieser Welt versetzt, und schlieBlich sind alle
verschwunden, worauthin er Erfolg in allem findet, was er tut, und erneut die Chance erhélt, das
ewige Leben zu erlangen.

Er findet die Erfiillung der Worte Hiobs, die am Anfang dieses Artikels zitiert wurden:

Er ist ,,im Bunde mit den Steinen des Feldes und die Tiere des Feldes sind ihm freundlich gesinnt®.

Diese Worte wurden vor langer Zeit von den alten Agyptern geschrieben, die alles wussten.
Nachdem sie auf den geheimen Pfaden der Weisheit gewandelt waren, die kein Vogel kennt und das
Auge des Geiers nicht gesehen hat, entdeckten sie diese verborgenen Gesetze, die wie die Rader
Ezekiels ineinander verschlungen sind und das Universum regieren. Es gibt keine andere
verniinftige Erklarung fiir die zitierte Passage als die Theorie, die in der vorstehenden diirftigen
Darstellung angedeutet wurde. Und ich biete sie nur als mogliche Losung oder Antwort auf die
Frage an, was der Grund fiir die Wirkungsweise des moralischen Gesetzes, der Vergeltung in
diesem speziellen Fall ist, von dem ich so weit gehe, zu sagen, dass ich glaube, ein lebendiges
Beispiel dafiir zu kennen. Aber sie wird keine Antwort auf die Frage nach der Strafe fiir die
Verleumdung eines gerechten Menschen liefern.

Ich mochte die gelehrten Freunde des Herausgebers des Theosophist ernsthaft bitten, eine Erklarung
zu geben und uns auch einen Hinweis zu geben, wie wir in dieser Existenz handeln kdnnen, um die
Schrecken unserer Strafe zu mildern und so nah wie moglich, an einen Bund mit den Steinen und
Tieren des Feldes heranzukommen.

Ist Armut schlechtes Karma?

Die Frage, was gutes Karma und was schlechtes Karma ist, wurde von Theosophen bisher meist
aus einer sehr weltlichen und egoistischen Perspektive betrachtet. Das kommerzielle Element ist in
die Berechnung des Ergebnisses von Verdienst und Schuld eingegangen. Von der ewigen
Gerechtigkeit, die nur ein anderer Name fiir Karma ist, wurde gesprochen als dem wiedergeborenen
Ego diesen oder jenen Lebenszustand zuerkennend, lediglich als Ausgleich in einem Hauptbuch,
mit einer Zahlung in einem Fall als Belohnung und einem Urteil in einem anderen Fall als Strafe.
Es wurde oft angenommen, dass, wenn ein Mensch reich und wohlhabend ist, dies zwangslaufig
bedeutet, dass er in seiner fritheren Inkarnation gut, aber arm war; und dass, wenn er jetzt in Armut
lebt, die Schlussfolgerung lautet, dass sein Leben auf der Erde schlecht war, wenn er reich war.

So ist es dazu gekommen, dass der einzige Test fiir gutes oder schlechtes Karma ausschlieBlich auf
seinem Geldbeutel beruht.

Aber ist Armut mit all ihrem Elend schlechtes Karma? Folgt daraus, dass ein Mensch, weil er in der
niedrigsten Stellung geboren ist, gezwungen ist, immer auf bescheidenste Weise zu leben, oft
hungert und seine Frau und Kinder nach Essen schreien hort, dass er deshalb unter schlechtem
Karma leidet?

Wenn wir die Frage ausschlieBlich aus der Perspektive dieses einen Lebens, dieser Personlichkeit
betrachten, dann kann man natiirlich sagen, dass das, was im Leben unangenehm und schmerzhaft
ist, schlecht ist. Aber wenn wir alle Lebensbedingungen als Erfahrungen betrachten, die das Ich
zum Zweck seiner Entwicklung durchladuft, dann ist selbst Armut kein ,,schlechtes Karma” mehr.
Stirke entsteht nur durch Priifung und Ubung. In der Armut finden sich einige der groften
Priifungen fiir die Ausdauer, die besten Mittel zur Entwicklung der Charakterstirke, die allein zu
GroBe fiihrt.

Diese Egos, die wir um uns herum wahrnehmen, eingeschlossen in Korper, deren Umgebung so hart



ist, dass Ausdauer erforderlich ist, um den Kampf zu bestehen, durchlaufen freiwillig, soweit wir
wissen, diese schwierige Schule, um weitere tiefe Erfahrungen und damit Stirke zu erwerben.

Die alte Definition dessen, was gutes und was schlechtes Karma ist, ist die beste.

Sie lautet: ,,Gutes Karma ist das, was Ishwara gefallt, und schlechtes Karma ist das, was Ishwara
missfillt.” Hier gibt es nur sehr wenig Raum fiir Streit iiber Armut oder Reichtum; denn die Priifung
und das Mal} sind nicht nach unserem gegenwiértigen vergénglichen menschlichen Geschmack und
unseren Wiinschen, sondern werden dem Urteil des unsterblichen Selbst — Ishwara — {iberlassen.
Das Selbst mag sich vielleicht nicht die Freuden des Reichtums wiinschen, aber da es die
Notwendigkeit von Disziplin erkennt, beschlieB3t es, ein Leben unter Sterblichen in jener niedrigen
Stellung anzunehmen, in der Ausdauer, Geduld und Stédrke durch Erfahrung erworben werden
konnen. Es gibt keinen anderen Weg, um die Lektionen des Lebens in den Charakter einzuprégen.

Einige solcher Leben, ja viele davon, sind schlechtes Karma, das dem unsterblichen Selbst, das im
Korper gefangen ist, missfillt, weil sie nicht aus freier Entscheidung gewihlt wurden, sondern das
Ergebnis von Ursachen sind, die blind in fritheren Leben in Gang gesetzt wurden und die mit
Sicherheit dazu fiihren, dass in der Person die Samen der Bosheit geséit werden, die spéter mit
schmerzhafter Anstrengung ausgerottet werden miissen.

Nach diesem Grundsatz wiirden wir sagen, dass die Masse der armen Menschen, die nicht von
Natur aus schlecht sind, in den meisten Fillen gutes Karma erdulden, weil es in der von Ishwara
gewahlten Erfahrungslinie liegt, und dass nur jene armen Menschen, die bose sind, als unter
schlechtem Karma leidend bezeichnet werden konnen, weil sie das tun und bewirken, was dem
unsterblichen Selbst in ihnen missfallt.

Gescanntes Dokument aus einer Veroffentlichung von:
Theosophy Company (India) LTD., Theosophy Hall 40, New Marine Lines BoMBay 1
©1930



