
Karma
von

W. Q. Judge

Inhalt:

1. Karma
2. Das moralische Gesetz der Vergeltung

3. Ist Armut schlechtes Karma?

VORWORT

Von allen theosophischen Lehren ist Karma die umfassendste und hat die meisten praktischen 
Auswirkungen auf das tägliche Leben.
In dieser Broschüre sind drei Artikel von W. Q. Judge zusammengestellt, dessen Hauptaufgabe
als Schüler-Lehrer darin bestand, Lehren anzuwenden, wie tief und metaphysisch sie auch sein 
mochten.

Der erste ist ein Leitartikel aus The Path, vom September, in dem Karma in Bezug auf Zeit und als 
Ursache-Wirkungs-Zusammenhang beschrieben wird; die Rolle des Geistes und des Verlangens in
der Mechanik des karmischen Wirkens wird erläutert; auf die Gefahr der Reue bei der Erschöpfung 
des Karmas hingewiesen wird; und die unterschiedlichen Sichtweisen des weltlichen und des
spirituellen Menschen gegenüber Karma aufgezeigt werden.

Der zweite stammt aus The Theosophist vom Oktober 1886; er wurde mit „ … von einem Ex-
Asiaten ...“ unterzeichnet, dessen Identität aus persönlichen Gründen von H. P. B., in einer Fußnote,
als Mr. Judge, offenbart wurde. 
Er befasst sich mit der Technik, durch die der Mensch Ausgleich erhält, nämlich „Elementarwesen, 
die sich durch seinen Blick herabstürzen. 

Der dritte stammt aus The Path vom Juli 1891 von William Brehon, einem der Pseudonyme von 
Herrn Judge. Der Artikel befasst sich mit einer Frage, die sich jeder stellt: „Wann ist Armut gutes 
Karma und wann schlechtes Karma?”
Die drei Artikel zusammen ermöglichen es dem Leser, Karma als praktisches Gesetz zu betrachten, 
und helfen ihm, seinen freien Willen und sein Wissen einzusetzen, um sein Schicksal zu meistern 
und sein Schicksal neu zu gestalten. – 17. August 1930. Krishna Jayanti, Der Tag Krishnas



Karma

Das Kind ist der Vater des Mannes, und nicht weniger - Wahr ist es;

 „Meine Brüder! 
Das Leben jedes Menschen, 

ist das Ergebnis seines früheren Lebens; 
die vergangenen Fehler bringen Leid und Elend hervor, 

das vergangene Recht bringt Glückseligkeit hervor.“

„Dies ist die Lehre des Karma. ”

Aber in welcher Weise wirkt sich dieses vergangene Unrecht und Recht auf das gegenwärtige Leben
aus? 

Folgt die unerbittliche Nemesis dem müden Reisenden mit ruhigen, leidenschaftslosen, gnadenlosen
Schritten? 

Gibt es kein Entkommen vor ihrer unerbittlichen Hand? 

Verteilt das ewige Gesetz von Ursache und Wirkung, unbeeindruckt von Trauer und Reue, immer 
sein Maß an Glück und Leid als Folge vergangener Handlungen? 

Der Schatten der gestrigen Sünden – muss er das heutige Leben verdunkeln? 

Ist Karma nur ein anderer Name für Schicksal? 

Blättert das Kind die Seiten des bereits geschriebenen Buches des Lebens auf, in dem jedes Ereignis
ohne Möglichkeit der Flucht festgehalten ist?

In welcher Beziehung steht Karma zum Leben des Einzelnen?  

Hat der Mensch nichts anderes zu tun, als den bunten Teppich jedes irdischen Daseins mit den 
fleckigen und verfärbten Fäden vergangener Handlungen zu weben?

Gute Vorsätze und böse Neigungen überrollen mit unaufhaltsamer Flut die Natur des Menschen, 
und uns wird gesagt:

„Was auch immer er tut, ob gut oder böse, alles, was in einem früheren Körper getan wurde, muss
notwendigerweise genossen oder erlitten werden.” (Anugita, cp. III.)3.

Es gibt gutes Karma, es gibt schlechtes Karma, und während sich das Rad des Lebens weiterdreht, 
wird altes Karma aufgebraucht und wieder neues Karma angesammelt. Obwohl es auf den ersten 
Blick so aussehen mag, als könne nichts fatalistischer sein als diese Lehre, zeigt doch eine kurze 
Überlegung, dass dies in Wirklichkeit nicht der Fall ist. Karma ist zweifach, verborgen und offen, 
Karma ist der Mensch, Karma ist sein Handeln. Es ist wahr, dass jede Handlung eine Ursache ist, 
aus der sich die unzähligen Verzweigungen der Wirkung in Zeit und Raum entwickeln.

„Was ihr sät, das werdet ihr ernten.” 

In einem bestimmten Handlungsbereich wird die Ernte eingebracht werden. Es ist notwendig, dass



der handelnde Mensch diese Wahrheit erkennt. Ebenso notwendig ist es, dass die Manifestation 
dieses Gesetzes in den Wirkungen des Karma klar verstanden wird.

Karma kann, allgemein gesprochen, als die Fortdauer der Natur der Handlung bezeichnet werden, 
und jede Handlung enthält in sich selbst die Vergangenheit und die Zukunft. Jede Wirkung, die aus 
einer Handlung hervorgeht, muss in der Handlung selbst enthalten sein, sonst könnte sie niemals 
entstehen. Die Wirkung ist nur die Natur der Handlung und kann nicht getrennt von ihrer Ursache 
existieren.
Karma bewirkt nur die Manifestation dessen, was bereits existiert; als Handlung wirkt es in der 
Zeit, und Karma kann daher als dieselbe Handlung aus einem anderen Zeitpunkt betrachtet werden. 
Darüber hinaus muss klar sein, dass nicht nur eine Beziehung zwischen Ursache und Wirkung 
besteht, sondern auch eine Beziehung zwischen der Ursache und dem Individuum, das die Wirkung 
erlebt. Wenn es anders wäre, würde jeder Mensch die Wirkung der Handlungen eines anderen 
Menschen ernten. 
Manchmal scheint es, als würden wir die Wirkungen der Handlungen anderer ernten, aber das ist 
nur scheinbar. Tatsächlich handelt es sich um unsere eigenen Handlungen.

„... Niemand zwingt euch – niemand hält euch am Leben oder lässt euch sterben.“

Um die Natur des Karma und seine Beziehung zum Individuum zu verstehen, ist es daher 
notwendig, Handlungen in all ihren Aspekten zu betrachten. Jede Handlung geht vom Geist aus. 
Außerhalb des Geistes gibt es keine Handlung und daher auch kein Karma. Die Grundlage jeder 
Handlung ist das Verlangen. Die Ebene des Verlangens oder Egoismus, ist selbst Handlung und die
Matrix jeder Handlung. Diese Ebene kann als nicht manifest betrachtet werden, hat jedoch eine 
doppelte Manifestation in dem, was wir Ursache und Wirkung nennen, d. h. der Handlung und ihren
Folgen. In Wirklichkeit sind, sowohl die Handlung, als auch ihre Folgen, die Wirkung, wobei die 
Ursache auf der Ebene des Verlangens liegt. 
Das Verlangen ist daher die Grundlage der Handlung in ihrer ersten Manifestation auf der 
physischen Ebene, und das Verlangen bestimmt die Fortsetzung der Handlung in ihrer karmischen 
Beziehung zum Individuum.
Damit ein Mensch von den Auswirkungen des Karmas einer Handlung befreit ist, muss er in einen 
Zustand übergegangen sein, der keine Grundlage mehr bietet, in der diese Handlung fortbestehen 
kann. 
Die Wellen im Wasser, die durch die Handlung des Steins verursacht werden, breiten sich bis
zur äußersten Grenze seiner Ausdehnung aus, aber nicht weiter, sie sind durch das Ufer begrenzt. 
Ihr Lauf ist beendet, wenn es keine Grundlage oder kein geeignetes Medium mehr gibt, in dem sie 
bestehen können; sie verbrauchen ihre Kraft und sind nicht mehr.
Karma ist daher für seine Erfüllung ebenso abhängig von der gegenwärtigen Persönlichkeit, wie es 
für die erste Handlung von der früheren Persönlichkeit abhängig war. 

Ein Beispiel soll dies verdeutlichen.
Ein Samenkorn, zum Beispiel Senf, bringt einen Senfbaum hervor und nichts anderes; aber damit er
entstehen kann, müssen Boden und Pflege gleichermaßen vorhanden sein. Ohne den Samen wird 
der Boden, so sehr er auch bearbeitet und bewässert wird, keine Pflanze hervorbringen, aber der 
Samen ist ebenso unwirksam ohne das Zusammenwirken von Boden und Pflege.

Das erste große Ergebnis der karmischen Handlung ist die Inkarnation im physischen Leben. Das 
nach Geburt strebende Wesen, bestehend aus Wünschen und Neigungen, drängt nach der 
Inkarnation. Es wird bei der Auswahl seines Erscheinungsortes durch das Gesetz der Ökonomie 
bestimmt. Was auch immer die beherrschende Neigung ist, d. h. welche Gruppe von Affinitäten
am stärksten ist, diese Affinitäten werden sie zu dem Punkt der Manifestation führen, an dem der 
geringste Widerstand besteht. Sie inkarniert sich in der Umgebung, die am besten mit ihren 
karmischen Neigungen harmoniert, und alle Wirkungen der Handlungen, die in dem sich so 
manifestierenden Karma enthalten sind, werden vom Individuum erfahren. 
Dies bestimmt den Stand im Leben, das Geschlecht, die Bedingungen der unselbständigen Kindheit,



die Konstitution mit den ihr innewohnenden verschiedenen Krankheiten und tatsächlich alle jene 
bestimmenden Kräfte der physischen Existenz, die gewöhnlich unter den Begriffen „Vererbung”
und „nationale Eigenschaften” zusammengefasst werden.

Es ist wirklich das Gesetz der Ökonomie, das die Wahrheit hinter diesen Begriffen ist und sie 
erklärt. Nehmen wir zum Beispiel eine Nation mit bestimmten besonderen Eigenschaften. Diese 
sind die Ebene der Expansion für jede Entität, deren größte Affinitäten mit diesen Eigenschaften im 
Einklang stehen. Die ankommende Entität, die dem Gesetz des geringsten Widerstands folgt, 
inkarniert sich in dieser Nation, und alle karmischen Wirkungen, die diesen Eigenschaften 
entsprechen, fallen auf das Individuum zurück. Dies erklärt die Bedeutung von Ausdrücken wie 
„Karma der Nationen”, und was für die Nation gilt, gilt auch für die Familie und die Kaste.
Es muss jedoch bedacht werden, dass es viele Tendenzen gibt, die sich nicht vollständig in der 
Inkarnation erschöpfen. Es kann vorkommen, dass das Karma, das ein Wesen dazu veranlasst hat, in
einer bestimmten Umgebung zu inkarnieren, nur stark genug war, um es in die physische Existenz 
zu bringen. Da es in dieser Richtung erschöpft ist, wird die Freiheit für die Manifestation anderer 
Tendenzen und ihrer karmischen Wirkungen gewonnen.
Beispielsweise kann die karmische Kraft ein Wesen dazu veranlassen, in einem bescheidenen 
Lebensbereich zu inkarnieren. Es kann als Kind armer Eltern geboren werden. Das Karma folgt 
dem Wesen, hält länger oder kürzer an und erschöpft sich schließlich.
Von diesem Zeitpunkt an schlägt das Kind einen Lebensweg ein, der sich völlig von seiner 
Umgebung unterscheidet. Andere Affinitäten, die durch frühere Handlungen entstanden sind, 
drücken sich in ihren karmischen Ergebnissen aus. Die Nachwirkungen des vergangenen Karmas 
können sich noch in Form von Hindernissen und Hemmnissen manifestieren, die je nach ihrer 
Intensität mit unterschiedlichem Erfolg überwunden werden.
Aus der Sicht einer besonderen Schöpfung für jedes Wesen, das in die Welt kommt, gibt es eine 
unermessliche und unerklärliche Ungerechtigkeit. Aus der Sicht des Karmas können die seltsamen
Wechselfälle und scheinbaren Zufälle des Lebens in einem anderen Licht betrachtet werden, 
nämlich als unfehlbare Manifestation von Ursache und Wirkung. 
In einer Familie unter denselben Bedingungen von Armut und Unwissenheit, wird ein Kind von den
anderen getrennt und in eine ganz andere Umgebung geworfen. Es kann von einem reichen Mann 
adoptiert werden oder durch einen Zufall des Schicksals eine Ausbildung erhalten, die ihm sofort 
eine andere Stellung verschafft. Ist das Karma der Inkarnation erschöpft, kommt anderes Karma 
zum Tragen.
Hier stellt sich eine sehr wichtige Frage: Kann ein Individuum sein eigenes Karma beeinflussen, 
und wenn ja, in welchem Umfang und auf welche Weise?
Es wurde gesagt, dass Karma die Fortsetzung der Handlung ist und dass für die Entfaltung einer 
bestimmten Karma-Linie die Grundlage der Handlung vorhanden sein muss, die dieses Karma 
hervorbringt, in dem es innewohnen und wirken kann.
Aber Handlungen können auf vielen Ebenen stattfinden. Es gibt die physische Ebene, den Körper 
mit seinen Sinnen und Organen; dann gibt es die intellektuelle Ebene, das Gedächtnis, das die 
Sinneseindrücke zu einem zusammenhängenden Ganzen verbindet, und die Vernunft ordnet den 
Vorrat an Fakten. Jenseits der Ebene des Intellekts gibt es die Ebene der Emotionen, die Ebene der 
Vorliebe für ein Objekt gegenüber einem anderen: das vierte Prinzip des Menschen. Diese drei, die 
physische, die intellektuelle und die emotionale Ebene, befassen sich ausschließlich mit Objekten 
der Sinneswahrnehmung und können als das große Schlachtfeld des Karma bezeichnet werden. 
Es gibt auch die Ebene der Ethik, die Ebene der Unterscheidung zwischen „Ich sollte dies tun, ich 
sollte das nicht tun”. Diese Ebene harmonisiert den Intellekt und die Emotionen. 
All dies sind die Ebenen des Karma oder Handelns – was zu tun ist und was nicht. Es ist der 
Verstand als Grundlage des Verlangens, der Handlungen auf den verschiedenen Ebenen initiiert, und
nur durch den Verstand können die Wirkungen von Ruhe und Handlung empfangen werden.

Ein Wesen tritt mit karmischer Energie aus früheren Existenzen in die Inkarnation ein, das heißt, die
Handlungen vergangener Leben warten darauf, sich als Wirkung zu entfalten. Diese karmische 
Energie manifestiert sich in Harmonie mit der grundlegenden Natur der Handlung. Physisches 
Karma manifestiert sich in den physischen Neigungen, die Freude und Leid bringen. Die 



intellektuelle und die ethische Ebene sind ebenfalls das Ergebnis vergangener karmischer 
Neigungen, und der Mensch, wie er ist, mit seinen moralischen und intellektuellen Fähigkeiten, 
steht in ununterbrochener Kontinuität mit der Vergangenheit.

Das Wesen bei der Geburt verfügt daher über eine bestimmte Menge an karmischer Energie. Bis 
zum Zeitpunkt der Verantwortung manifestiert sich, wie wir gesehen haben, nur das ursprüngliche 
Karma. Von diesem Zeitpunkt an wird die neue Persönlichkeit zum Herrscher über ihr eigenes 
Schicksal. Es ist ein großer Irrtum anzunehmen, dass ein Individuum nur eine Marionette

Siehe Bhagavad-Gita, wo sich das gesamte Gedicht um den Konflikt auf diesem Schlachtfeld dreht, 
das als „heilige Ebene von Kurukshetra” bezeichnet wird, was „der durch Karma erworbene 
Körper” bedeutet.

der Vergangenheit ist, das hilflose Opfer des Schicksals. Das Gesetz des Karma ist kein Fatalismus, 
und ein wenig Nachdenken zeigt, dass es einem Individuum möglich ist, sein eigenes Karma zu 
beeinflussen. 
Wenn auf einer Ebene mehr Energie aufgenommen wird, als auf einer anderen, wird sich das 
vergangene Karma auf dieser Ebene entfalten. Wer beispielsweise ganz auf der Ebene der 
Sinnesbefriedigung lebt, wird aus der jenseitigen Ebene die Energie beziehen, die zur Erfüllung
seiner Wünsche erforderlich ist. Veranschaulichen wir dies, indem wir den Menschen in eine höhere
und eine niedere Natur unterteilen. 
Indem man den Geist und die Bestrebungen auf die niedere Ebene lenkt, entsteht dort ein „Feuer” 
oder ein Anziehungspunkt, und um dieses zu nähren und zu mästen, werden die Energien der 
gesamten höheren Ebene herabgezogen und erschöpft. Andererseits kann das Anziehungszentrum 
auch im oberen Teil fixiert sein, und dann fließt die gesamte benötigte Energie dorthin, was zu einer
Steigerung der Spiritualität führt. Man muss bedenken, dass die Natur überaus großzügig ist und 
ihre Hand nicht zurückhält. Die Nachfrage wird gestellt, und das Angebot wird kommen. Aber zu 
welchem Preis? Die Energie, die die moralische Natur hätte stärken und die Strebungen nach dem 
Guten erfüllen sollen, wird zu den niederen Begierden hingezogen. Nach und nach werden die 
höheren Ebenen ihrer Lebenskraft beraubt, und das gute und schlechte Karma eines Wesens wird 
auf der physischen Ebene absorbiert. 
Wenn andererseits das Interesse von der Ebene der Sinnesbefriedigung gelöst wird, wenn eine 
ständige Anstrengung unternommen wird, den Geist auf die Erreichung des höchsten Ideals zu 
richten, wird das Ergebnis sein, dass das vergangene Karma keine Grundlage findet, auf der es auf 
der physischen Ebene bestehen kann.
Karma wird sich daher nur in Harmonie mit der Ebene der Wünsche manifestieren. Die 
Sinnesenergie der physischen Ebene erschöpft sich auf einer höheren Ebene und wird so in ihren 
Wirkungen umgewandelt. Wie die Wirkungen des Karma auf diese Weise verändert werden können,
ist ebenfalls klar. Ein Mensch kann keine Anhaftung an etwas haben, an das er nicht denkt, daher 
muss der erste Schritt darin bestehen, den Gedanken auf das höchste Ideal zu richten. 
In diesem Zusammenhang kann eine Bemerkung zum Thema Reue gemacht werden. Reue ist eine 
Form des Denkens, bei der der Geist ständig zu einer Sünde zurückkehrt. Sie muss daher vermieden
werden, wenn man den Geist von Sünde und ihren karmischen Folgen befreien will. Alle Sünde hat 
ihren Ursprung im Geist. Je mehr der Geist bei einer Handlung verweilt, sei es mit Freude oder 
Schmerz, desto geringer ist die Chance, dass er sich von dieser Handlung löst. 
Der Manas (Geist) ist der Knoten des Herzens; wenn dieser von einem Objekt gelöst wird, mit 
anderen Worten, wenn der Geist sein Interesse an einem Objekt verliert, gibt es keine Verbindung 
mehr zwischen dem mit diesem Objekt verbundenen Karma und dem Individuum.

Es ist die Haltung des Geistes, die die karmischen Fäden fest um die Seele zieht. Sie hält die 
Bestrebungen gefangen und fesselt sie mit Ketten aus Schwierigkeiten und Hindernissen. Es ist das 
Verlangen, das das vergangene Karma Gestalt annehmen lässt und das Haus aus Lehm baut. 
Nur durch Nicht-Anhaftung kann die Seele die Mauern des Schmerzes durchbrechen, nur durch 
eine Veränderung des Geistes wird die karmische Last von ihr genommen werden.



Es scheint daher, dass, obwohl es absolut wahr ist, dass eine Handlung ihre eigene Folge hat,
 „es keine Vernichtung guter oder schlechter Handlungen gibt. Sie kommen in einen Körper, nach

dem anderen und reifen auf ihre jeweilige Weise.“ – 

Doch dieses Reifen ist die Handlung des Individuums. Der freie Wille des Menschen behauptet 
sich, und er wird sein eigener Retter. 

Für den weltlichen Menschen ist Karma eine strenge Nemesis, für den spirituellen Menschen 
entfaltet sich Karma in Harmonie mit seinen höchsten Bestrebungen. 
Er wird mit Gelassenheit gleichermaßen auf Vergangenheit und Zukunft blicken, ohne in Reue über 
vergangene Sünden zu verharren oder in Erwartung einer Belohnung für gegenwärtiges Handeln zu 
leben.

Das moralische Gesetz der Vergeltung 

Denn du wirst mit den Steinen des Feldes in Bund leben, 
und die Tiere des Feldes werden bei dir in Frieden leben. 

„Job, Kapitel 5, Vers 23, christliche Bibel.

Als westlicher Theosoph möchte ich meinen indischen Brüdern einige Gedanken darüber vorstellen,
wie ich mir die Wirkungsweise des Gesetzes der Vergeltung, teilweise vorstelle, oder, um es klarer 
auszudrücken, über die Wirkungsweise eines Zweigs dieses Gesetzes.

Es scheint unbestreitbar, dass dieses Gesetz das mächtigste und dasjenige mit den zahlreichsten und 
kompliziertesten Verzweigungen aller Gesetze ist, mit denen wir es zu tun haben. Dies macht es für 
einen menschlichen Geist so schwierig, den Aufwärtsfortschritt zu erreichen, nach dem wir alle 
streben, und oft wird mir klar, dass es dieses Gesetz ist, das die Welt mit ihren Täuschungen, ihrer 
Traurigkeit und ihren Illusionen aufrechterhält, und dass, wenn wir es nur verstehen könnten, um 
sein Wirken zu vermeiden, das Nirvana für die gesamte Menschheit eine vollendete Tatsache wäre.

In einer früheren Ausgabe hat uns ein angesehener Bruder aus Ceylo mit Autorität gezeigt, wie wir 
die so oft gestellte Frage beantworten können: 
Warum sehen wir einen guten Menschen das Brot der Armut essen und den Bösen in Reichtum 
leben, und warum wird ein guter Mensch so oft vom Wohlstand in die Verzweiflung gestürzt und 
ein böser Mensch nach einer Zeit des Leids und der Not für den Rest seines Lebens nichts als Erfolg
und Wohlstand erfahren? 
Er antwortete, dass unsere Handlungen in einem bestimmten Zeitraum unseres Daseins wie Pfeile 
aus einem Bogen seien, die im nächsten Leben auf uns zurückwirken und unsere Belohnungen und 
Strafen hervorbringen. 

Um seine Erklärung zu akzeptieren – was wir müssen –, muss man natürlich an die Reinkarnation 
glauben. Soweit er ging, war er sehr zufriedenstellend, aber er ging nicht so gründlich auf das 
Thema ein, wie es sein großes Wissen erlaubt hätte. Es bleibt zu hoffen, dass er uns mit weiteren
Abhandlungen zu diesem Thema beehrt. 
Ich habe noch nirgendwo eine Begründung für die Wirkungsweise dieses Gesetzes gefunden – wie 
und warum es in einem bestimmten Fall wirkt.
Zu sagen, dass die Verleumdung eines rechtschaffenen Menschen jemanden zu einem Leben als 
Bettler in der nächsten Existenz verdammt, ist zwar eine eindeutige Aussage, aber sie wird ohne
Begründung vorgebracht, und wenn wir diese Lehren nicht blind akzeptieren, können wir nicht 
glauben, dass solche Konsequenzen folgen würden. Um unseren Verstand anzusprechen, müsste ein
Grund angegeben werden, der sowohl klar als auch vernünftig ist. Es muss ein Gesetz für diesen 
speziellen Fall geben, sonst kann die Aussage nicht wahr sein. 
Aus der Kraft der Verleumdung muss die Verletzung einer natürlichen Regel, die Erzeugung einer 



Disharmonie in der geistigen Welt entstehen, die zur Folge hat, dass der Verleumder in seinem
nächsten Leben als Bettler bestraft wird. Der einzige andere mögliche Grund für diese Aussage ist, 
dass es so angeordnet ist. Aber ein solcher Grund ist überhaupt kein Grund, denn kein Theosoph 
wird glauben, dass irgendeine Strafe, außer der, die der Mensch sich selbst auferlegt, angeordnet ist.

Da diese Welt eine Welt ist, die durch Gesetze geschaffen wurde, von Gesetzen bewegt wird und 
durch das natürliche Wirken von Gesetzen regiert wird, die niemand bedienen muss, sondern die
sich selbst unveränderlich und unfehlbar auswirken, muss daraus folgen, dass jede Strafe, die auf 
diese Weise erlitten wird, nicht durch eine Anordnung erlitten wird, sondern weil das Naturgesetz 
selbst wirkt. Und darüber hinaus sind wir gezwungen, diese Ansicht zu akzeptieren, denn zu 
glauben, dass sie angeordnet wurde, würde die Existenz einer bestimmten Person, eines Verstandes, 
eines Willens oder einer Intelligenz voraussetzen, die dies anordnet, was niemand auch nur einen 
Augenblick lang glauben wird, der weiß, dass diese Welt durch das Wirken von Zahl, Gewicht und 
Maß untereinander und über allem, wirkt.
Wir sollten also wissen, auf welche Weise das Gesetz wirkt, das den Verleumder eines Gerechten 
dazu verdammt, in seinem nächsten Leben in Armut zu leben. Sobald wir dieses Wissen erlangt 
haben, können wir vielleicht selbst die Art und Weise und die Macht finden, dieses schreckliche 
Ungeheuer der Vergeltung zu besänftigen, indem wir bestimmte Handlungen vollziehen, die in 
gewisser Weise eine Wiederherstellung der Harmonie darstellen, die wir zerstört haben, wenn wir 
vielleicht unbewusst „oder versehentlich“ die Sünde begangen haben.

Stellen wir uns nun einen Jungen vor, der aus wohlhabenden Eltern geboren wurde, aber nicht mit 
der nötigen Intelligenz ausgestattet ist. Er wird sogar als Idiot bezeichnet. Aber statt ein harmloser 
Idiot zu sein, besitzt er eine große Boshaftigkeit, die sich darin äußert, dass er bei jeder Gelegenheit 
Insekten und Tiere quält. Er wird etwa neunzehn Jahre alt und hat seine Jahre damit verbracht, auf 
boshafte, wenn auch idiotische Weise, unintelligente, wehrlose Tiere zu quälen. Er hat damit viele 
Seelen auf ihrem Weg nach oben behindert und zweifellos Leid zugefügt und moralische Zwietracht
gestiftet. Die Tatsache seiner Idiotie ist keine Wiederherstellung der Zwietracht. 
Jedes Tier, das er gequält hat, hatte seinen eigenen Elementargeist, ebenso wie jede Blume, die er 
zerbrochen hat. Was wussten sie von seiner Dummheit, und was fühlten sie nach der Folter außer 
Rache? Und hätten sie als unvernünftige Wesen Kenntnis von seiner Dummheit gehabt,  hätten sie 
darin keine Entschuldigung für seine Taten sehen können.
Er stirbt mit neunzehn Jahren und wird nach Ablauf der Jahre in einer anderen Nation – vielleicht in
einem anderen Zeitalter – in einen Körper wiedergeboren, der über überdurchschnittliche 
Intelligenz verfügt. Er ist nicht länger ein Idiot, sondern ein vernünftiger, aktiver Mann, der nun die
Chance hat, den Geist, der jedem Menschen gegeben ist, ohne die Fesseln der Idiotie zu 
regenerieren. Was wird das Ergebnis der bösen Taten seines früheren Lebens sein? Sollen sie 
ungestraft bleiben? Ich glaube nicht. Aber wie sollen sie bestraft werden, und wenn die Vergeltung 
kommt, auf welche Weise wirkt das Gesetz auf ihn? Mir scheint es nur einen Weg zu geben, 
nämlich durch die Zwietracht, die in den Seelen jener gedankenlosen Wesen entsteht, die er 
während dieser neunzehn Jahre gequält hat. Aber wie? Auf diese Weise.
In den Qualen ihrer Folter richteten diese Wesen ihre Augen auf ihren Peiniger, und als sie starben, 
wurde sein geistiges Bild durch die Übersteigerung ihrer Schmerzen zusammen mit diesen 
Schmerzen und dem Verlangen nach Rache sozusagen auf ihre Seelen gebannt – denn auf keine 
andere Weise konnten sie eine Erinnerung an ihn bewahren –, und als er ein körperloser Geist 
wurde, klammerten sie sich an ihn, bis er wiedergeboren wurde, als sie noch wie Seepocken an 
einem Schiff an ihm hafteten.
Sie können jetzt nur noch durch seine Augen sehen, und ihre Rache besteht darin, sich durch seinen 
Blick auf jede Angelegenheit, mit der er sich beschäftigt, zu stürzen und sich daran zu heften, um 
sie ins Unglück zu stürzen.
Dies führt zu der Frage, was mit diesen Elementarwesen gemeint ist, die sich durch seinen Blick auf
stürzen. Die Alten lehrten, dass das Astrallicht – Akasa – aus den Augen, den Daumen und den 
Handflächen projiziert wird.
Da die Elementarwesen im Astrallicht existieren, können sie nur durch jene Bahnen des 
menschlichen Organismus sehen, die vom Astrallicht auf seiner Reise aus dem Menschen benutzt 



werden. Die Augen sind dafür am besten geeignet. Wenn also dieser Mensch seinen Blick auf einen 
Gegenstand oder eine Person richtet, geht das Astrallicht in diesem Blick hinaus und durch ihn 
sehen die Elementarwesen das, worauf er blickt. Und wenn er eine Person magnetisiert, projizieren 
sich die Elementarwesen aus seinen Händen und Augen auf das magnetisierte Objekt und fügen ihm
Schaden zu.
Nun, unser reinkarnierter Idiot betreibt ein Geschäft, das seine ständige Überwachung erfordert. Die
Elementarwesen begleiten ihn und stürzen sich auf alles, was er tut, und bringen ihm ständig 
Unglück. Aber einer nach dem anderen werden sie aus dem Kreislauf der Notwendigkeit 
herausgerissen und in den Kreislauf der Bewährung in dieser Welt versetzt, und schließlich sind alle
verschwunden, woraufhin er Erfolg in allem findet, was er tut, und erneut die Chance erhält, das 
ewige Leben zu erlangen. 
Er findet die Erfüllung der Worte Hiobs, die am Anfang dieses Artikels zitiert wurden: 
Er ist „im Bunde mit den Steinen des Feldes und die Tiere des Feldes sind ihm freundlich gesinnt“.

Diese Worte wurden vor langer Zeit von den alten  Ägyptern geschrieben, die alles wussten. 
Nachdem sie auf den geheimen Pfaden der Weisheit gewandelt waren, die kein Vogel kennt und das
Auge des Geiers nicht gesehen hat, entdeckten sie diese verborgenen Gesetze, die wie die Räder 
Ezekiels ineinander verschlungen sind und das Universum regieren. Es gibt keine andere 
vernünftige Erklärung für die zitierte Passage als die Theorie, die in der vorstehenden dürftigen 
Darstellung angedeutet wurde. Und ich biete sie nur als mögliche Lösung oder Antwort auf die 
Frage an, was der Grund für die Wirkungsweise des moralischen Gesetzes, der Vergeltung in 
diesem speziellen Fall ist, von dem ich so weit gehe, zu sagen, dass ich glaube, ein lebendiges 
Beispiel dafür zu kennen. Aber sie wird keine Antwort auf die Frage nach der Strafe für die 
Verleumdung eines gerechten Menschen liefern.

Ich möchte die gelehrten Freunde des Herausgebers des Theosophist ernsthaft bitten, eine Erklärung
zu geben und uns auch einen Hinweis zu geben, wie wir in dieser Existenz handeln können, um die 
Schrecken unserer Strafe zu mildern und so nah wie möglich, an einen Bund mit den Steinen und 
Tieren des Feldes heranzukommen.

Ist Armut schlechtes Karma?

Die Frage, was gutes Karma und was schlechtes Karma ist, wurde von Theosophen bisher meist
aus einer sehr weltlichen und egoistischen Perspektive betrachtet. Das kommerzielle Element ist in 
die Berechnung des Ergebnisses von Verdienst und Schuld eingegangen. Von der ewigen 
Gerechtigkeit, die nur ein anderer Name für Karma ist, wurde gesprochen als dem wiedergeborenen
Ego diesen oder jenen Lebenszustand zuerkennend, lediglich als Ausgleich in einem Hauptbuch, 
mit einer Zahlung in einem Fall als Belohnung und einem Urteil in einem anderen Fall als Strafe.
Es wurde oft angenommen, dass, wenn ein Mensch reich und wohlhabend ist, dies zwangsläufig 
bedeutet, dass er in seiner früheren Inkarnation gut, aber arm war; und dass, wenn er jetzt in Armut 
lebt, die Schlussfolgerung lautet, dass sein Leben auf der Erde schlecht war, wenn er reich war. 
So ist es dazu gekommen, dass der einzige Test für gutes oder schlechtes Karma ausschließlich auf
seinem Geldbeutel beruht. 
Aber ist Armut mit all ihrem Elend schlechtes Karma? Folgt daraus, dass ein Mensch, weil er in der
niedrigsten Stellung geboren ist, gezwungen ist, immer auf bescheidenste Weise zu leben, oft 
hungert und seine Frau und Kinder nach Essen schreien hört, dass er deshalb unter schlechtem 
Karma leidet?
Wenn wir die Frage ausschließlich aus der Perspektive dieses einen Lebens, dieser Persönlichkeit 
betrachten, dann kann man natürlich sagen, dass das, was im Leben unangenehm und schmerzhaft 
ist, schlecht ist. Aber wenn wir alle Lebensbedingungen als Erfahrungen betrachten, die das Ich 
zum Zweck seiner Entwicklung durchläuft, dann ist selbst Armut kein „schlechtes Karma” mehr. 
Stärke entsteht nur durch Prüfung und Übung. In der Armut finden sich einige der größten 
Prüfungen für die Ausdauer, die besten Mittel zur Entwicklung der Charakterstärke, die allein zu
Größe führt. 
Diese Egos, die wir um uns herum wahrnehmen, eingeschlossen in Körper, deren Umgebung so hart



ist, dass Ausdauer erforderlich ist, um den Kampf zu bestehen, durchlaufen freiwillig, soweit wir 
wissen, diese schwierige Schule, um weitere tiefe Erfahrungen und damit Stärke zu erwerben.

Die alte Definition dessen, was gutes und was schlechtes Karma ist, ist die beste. 
Sie lautet: „Gutes Karma ist das, was Ishwara gefällt, und schlechtes Karma ist das, was Ishwara 
missfällt.” Hier gibt es nur sehr wenig Raum für Streit über Armut oder Reichtum; denn die Prüfung
und das Maß sind nicht nach unserem gegenwärtigen vergänglichen menschlichen Geschmack und
unseren Wünschen, sondern werden dem Urteil des unsterblichen Selbst – Ishwara – überlassen. 
Das Selbst mag sich vielleicht nicht die Freuden des Reichtums wünschen, aber da es die 
Notwendigkeit von Disziplin erkennt, beschließt es, ein Leben unter Sterblichen in jener niedrigen 
Stellung anzunehmen, in der Ausdauer, Geduld und Stärke durch Erfahrung erworben werden 
können. Es gibt keinen anderen Weg, um die Lektionen des Lebens in den Charakter einzuprägen.

Einige solcher Leben, ja viele davon, sind schlechtes Karma, das dem unsterblichen Selbst, das im 
Körper gefangen ist, missfällt, weil sie nicht aus freier Entscheidung gewählt wurden, sondern das 
Ergebnis von Ursachen sind, die blind in früheren Leben in Gang gesetzt wurden und die mit 
Sicherheit dazu führen, dass in der Person die Samen der Bosheit gesät werden, die später mit 
schmerzhafter Anstrengung ausgerottet werden müssen. 
Nach diesem Grundsatz würden wir sagen, dass die Masse der armen Menschen, die nicht von
Natur aus schlecht sind, in den meisten Fällen gutes Karma erdulden, weil es in der von Ishwara 
gewählten Erfahrungslinie liegt, und dass nur jene armen Menschen, die böse sind, als unter 
schlechtem Karma leidend bezeichnet werden können, weil sie das tun und bewirken, was dem 
unsterblichen Selbst in ihnen missfällt.

Gescanntes Dokument aus einer Veröffentlichung von:
Theosophy Company (India) LTD., Theosophy Hall 40, New Marine Lines BoMBay 1

©1930


