
Betrachten wir nun die Zustände des Menschen nach dem Tod des Körpers und vor der Geburt, 
nachdem wir den gesamten Bereich der Evolution der Dinge und Wesen in allgemeiner Weise 
betrachtet haben. 
Dies wirft sofort die Fragen auf: 
Gibt es einen Himmel oder eine Hölle, und was sind sie? Sind es Zustände oder Orte? Gibt es einen 
Ort im Raum, wo sie zu finden sind und wohin wir gehen oder von wo wir kommen? 

Wir müssen auch auf das vierte Prinzip der menschlichen Konstitution zurückkommen, das im 
Sanskrit Kama und im Englischen Lust oder Leidenschaft genannt wird. 
Wenn wir uns vor Augen halten, was über dieses Prinzip gesagt wurde, und auch die Lehre in Bezug
auf den Astralkörper und das Astrallicht, wird es leichter sein zu verstehen, was über die beiden 
Zustände vor und nach dem Tod gelehrt wird. 

In chronologischer Reihenfolge gehen wir beim Absterben des Körpers zuerst in Kama Loka - oder 
die Ebene der Begierde - ein, und dann fallen die höheren Prinzipien, der wahre Mensch, in den 
Zustand von Devachan. Nachdem wir uns mit Kama Loka beschäftigt haben, wird es einfacher sein,
die Frage des Devachan zu studieren.

Der Atem verlässt den Körper und wir sagen, der Mensch ist tot, aber das ist nur der Anfang des 
Todes; er setzt sich auf anderen Ebenen fort. 

Wenn der Körper kalt und die Augen geschlossen sind, strömen alle Kräfte des Körpers und des 
Geistes durch das Gehirn, und durch eine Reihe von Bildern wird das ganze Leben, das soeben zu 
Ende gegangen ist, unauslöschlich in das Innere des Menschen eingeprägt, und zwar nicht nur in 
einem allgemeinen Umriss, sondern bis in die kleinsten Einzelheiten selbst des kleinsten und 
flüchtigsten Eindrucks. 
In diesem Augenblick, obwohl alle Anzeichen den Arzt dazu veranlassen, den Tod zu verkünden, 
und obwohl die Person in jeder Hinsicht für dieses Leben tot ist, ist der wirkliche Mensch im 
Gehirn beschäftigt, und erst wenn seine Arbeit dort beendet ist, ist die Person weg. Wenn diese 
feierliche Arbeit beendet ist, trennt sich der Astralkörper vom physischen Körper, und nachdem die 
Lebensenergie abgezogen ist, befinden sich die verbleibenden fünf Prinzipien in der Ebene von 
Kama Loka.

William Q. Judge

Kama Loka



Die natürliche Trennung der Prinzipien, die durch den Tod herbeigeführt wird, unterteilt den 
gesamten Menschen in drei Teile:
Erstens den sichtbaren Körper mit all seinen Elementen, der dem weiteren Zerfall auf der irdischen 
Ebene überlassen wird, wo alles, woraus er besteht, mit der Zeit in die verschiedenen physischen 
Abteilungen der Natur aufgelöst wird.
Zweitens der kama rupa, der aus dem Astralkörper und den Leidenschaften und Begierden besteht, 
der ebenfalls sofort auf der Astralebene zu zerfallen beginnt;
Drittens beginnt der wirkliche Mensch, die obere Triade von Atma-Buddhi-Manas, unsterblich, aber
jetzt außerhalb der irdischen Bedingungen, ohne Körper, in Devachan nur als Geist zu wirken, der 
in ein sehr ätherisches Gewand gekleidet ist, das er abschütteln wird, wenn die Zeit für seine 
Rückkehr zur Erde gekommen ist. 

Kama loka - oder der Ort der Begierde - ist die astrale Region, die die Erde durchdringt und umgibt.
Als ein Ort befindet er sich auf, in und um die Erde. Seine Ausdehnung liegt in einer messbaren 
Entfernung von der Erde, aber die gewöhnlichen Gesetze, die hier gelten, gelten dort nicht, und die 
Wesenheiten dort befinden sich in Bezug auf Raum und Zeit nicht unter denselben Bedingungen 
wie wir. 
Als Zustand ist sie metaphysisch, obwohl sich diese Metaphysik auf die Astralebene bezieht. Sie 
wird die Ebene der Begierde genannt, weil sie sich auf das vierte Prinzip bezieht und die 
herrschende Kraft in ihr die Begierde ist, die frei von Intelligenz und von ihr getrennt ist. 

Es handelt sich um eine astrale Sphäre, die zwischen dem irdischen und dem himmlischen Leben 
liegt. Zweifellos ist sie der Ursprung der christlichen Theorie vom Fegefeuer, in dem die Seele für 
begangene Sünden büßt und aus dem sie durch Gebete und andere Zeremonien oder Opfergaben 
befreit werden kann. Die Tatsache, die diesem Aberglauben zugrunde liegt, ist, dass die Seele durch 
die enorme Kraft eines unbefriedigten Verlangens in Kama Loka festgehalten wird und sich nicht 
von der astralen und kamischen Kleidung befreien kann, bis dieses Verlangen von jemandem auf 
der Erde oder von der Seele selbst befriedigt wird. 

Aber wenn der Mensch reinen Geistes und von hohem Streben war, ist die Trennung der Prinzipien 
auf dieser Ebene bald vollzogen, was der höheren Triade erlaubt, in Devachan einzugehen. 
Da es sich um die rein astrale Sphäre handelt, nimmt sie an der Natur der astralen Materie teil, die 
im Wesentlichen irdisch und teuflisch ist, und in ihr wirken alle Kräfte ohne Lenkung durch Seele 
oder Gewissen. Sie ist sozusagen die Schlackengrube des großen Lebensofens, wo die Natur für die 
Ablösung der Elemente sorgt, die im Devachan keinen Platz haben, und deshalb muss sie viele 
Grade haben, von denen jeder einzelne von den Alten aufgezeichnet wurde. 
Diese Stufen sind im Sanskrit als Lokas oder Orte im metaphysischen Sinn bekannt. 

Das menschliche Leben ist sehr vielfältig, was den Charakter und andere Möglichkeiten betrifft, 
und für jede von ihnen ist der entsprechende Ort nach dem Tod vorgesehen, was Kama Loka zu 
einer unendlich vielfältigen Sphäre macht. 
Im Leben werden einige der Unterschiede zwischen den Menschen, durch die Ähnlichkeit des 
Körpers und der Vererbung modifiziert und einige gehemmt, aber in Kama Loka werden alle 
verborgenen Wünsche und Leidenschaften, infolge der Abwesenheit des Körpers, frei gelassen und 
aus diesem Grund ist der Zustand weitaus vielfältiger als die Lebensebene. 
Es ist nicht nur notwendig, für die natürlichen Unterschiede und Verschiedenheiten zu sorgen, 
sondern auch für die, die durch die Art des Todes verursacht werden, worüber noch etwas gesagt 
werden wird. 
Und all diese verschiedenen Unterteilungen sind nur das natürliche Ergebnis der Lebensgedanken 
und letzten Gedanken der Menschen, die auf Erden sterben. 
Es würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen, auf eine Beschreibung all dieser Grade einzugehen, 
da man Bände bräuchte, um sie zu beschreiben, und dann würden nur wenige sie verstehen.



Die Beschäftigung mit Kama Loka zwingt uns, uns auch mit dem vierten Prinzip in der 
Klassifizierung der menschlichen Konstitution zu befassen, und führt zu einem Konflikt mit den 
modernen Vorstellungen und der Erziehung zum Thema der Begierden und Leidenschaften. 

Im Allgemeinen wird angenommen, dass die Begierden und Leidenschaften dem Individuum 
innewohnende Tendenzen sind, und sie haben für den gewöhnlichen Studenten ein völlig 
unwirkliches und nebelhaftes Aussehen. 
Aber in diesem System der Philosophie sind sie nicht nur dem Individuum inhärent, noch sind sie 
dem Körper an sich zuzuschreiben. 
Solange der Mensch in der Welt lebt, haben die Begierden und Leidenschaften - das Prinzip Kama -
kein separates Leben außerhalb des astralen und inneren Menschen, sie sind sozusagen in seinem 
ganzen Wesen verstreut. Da sie aber nach dem Tod mit dem Astralkörper verschmelzen und so eine 
Einheit mit einer eigenen Lebenszeit, wenn auch ohne Seele, bilden, stellen sich sehr wichtige 
Fragen. 

Während des irdischen Lebens werden die Begierden und Leidenschaften durch den Verstand und 
die Seele geleitet; nach dem Tod wirken sie ohne Führung durch den früheren Meister; während wir
leben, sind wir für sie und ihre Wirkungen verantwortlich, und wenn wir dieses Leben verlassen 
haben, sind wir immer noch verantwortlich, obwohl sie weiter wirken und Wirkungen auf andere 
ausüben, solange sie als die Art von Wesenheit bestehen, die ich beschrieben habe, und ohne unsere 
direkte Führung. 
Darin zeigt sich das Fortbestehen der Verantwortung. Sie sind ein Teil der Skandhas - in der 
östlichen Philosophie wohlbekannt -, die die Aggregate sind, aus denen der Mensch besteht. 
Der Körper umfasst eine Gruppe der Skandhas, der Astralmensch eine andere, das Kama-Prinzip ist 
eine weitere Gruppe, und noch andere gehören zu anderen Teilen. 
In Kama befinden sich die wirklich aktiven und wichtigen Skandhas, die die Wiedergeburten 
steuern und bei jeder Wiedergeburt zu all den verschiedenen Arten von Leben und Umständen 
führen. 
Sie werden von Tag zu Tag nach dem Gesetz gebildet, dass jeder Gedanke sich sofort mit einer der 
elementaren Kräfte der Natur verbindet und insofern zu einer Einheit wird, die entsprechend der 
Stärke des Gedankens Bestand hat, wenn er das Gehirn verlässt, und alle diese sind untrennbar mit 
dem Wesen verbunden, das sie entwickelt hat. 
Es gibt keinen Weg, dem zu entkommen; alles, was wir tun können, ist, Gedanken von guter 
Qualität zu haben, denn selbst die höchsten Meister sind von diesem Gesetz nicht ausgenommen, 
aber sie "bevölkern ihren Strom im Raum" mit Wesenheiten, die allein zum Guten mächtig sind.

In Kama Loka besteht nun diese Masse von Wünschen und Gedanken bis zum Abschluss ihrer 
Auflösung, und dann besteht der Rest aus der Essenz dieser Skandhas, die natürlich mit dem Wesen 
verbunden sind, das sie entwickelt hat. Sie können ebenso wenig ausgelöscht werden, wie wir das 
Universum auslöschen können. 
Daher sagt man, dass sie bleiben, bis das Wesen aus dem Devachan herauskommt, und dann werden
sie sofort durch das Gesetz der Anziehung zu dem Wesen gezogen, das aus ihnen als Keim oder 
Grundlage eine neue Reihe von Skandhas für das neue Leben aufbaut. 

Kama Loka unterscheidet sich also von der irdischen Ebene dadurch, dass dort die Masse der 
Leidenschaften und Begierden unkontrolliert und ungelenkt existiert; aber gleichzeitig ist das 
irdische Leben auch ein Kama Loka, da es weitgehend vom Prinzip Kama beherrscht wird, und das 
wird so sein, bis zu einem weit entfernten Zeitpunkt im Laufe der Evolution die Menschenrassen 
das fünfte und sechste Prinzip entwickelt haben werden, wodurch Kama in seine eigene Sphäre 
geworfen und das irdische Leben von seinem Einfluss befreit wird.



Der Astralmensch in Kama Loka ist eine bloße Hülle ohne Seele und Verstand, ohne Gewissen und 
auch unfähig zu handeln, wenn er nicht durch Kräfte außerhalb seiner selbst belebt wird. Er hat 
etwas, das wie ein tierisches oder automatisches Bewusstsein erscheint, was ausschließlich auf die 
sehr junge Verbindung mit dem menschlichen Ego zurückzuführen ist. 
Denn nach dem in einem anderen Kapitel dargelegten Prinzip hat jedes Atom, aus dem der Mensch 
bestehen wird, ein eigenes Gedächtnis, das in der Lage ist, eine Zeit lang im Verhältnis zu der ihm 
verliehenen Kraft zu bestehen. 
Bei einem sehr materiellen und grobstofflichen oder selbstsüchtigen Menschen dauert die Kraft 
länger als bei jedem anderen, und daher wird in diesem Fall das automatische Bewusstsein für 
jemanden, der sich ohne Wissen mit Geisterbeschwörung beschäftigt, eindeutiger und verwirrender 
sein. 

Ihr rein astraler Teil enthält und trägt die Aufzeichnung von allem, was jemals dem Menschen zu 
Lebzeiten geschah, denn eine der Eigenschaften der astralen Substanz ist es, alle Szenen und Bilder 
und die Eindrücke aller Gedanken aufzunehmen, sie zu bewahren und sie durch Reflexion 
auszustoßen, wenn die Bedingungen es erlauben. 
Diese Astralhülle, die jeder Mensch beim Tode abwirft, wäre eine Bedrohung für alle Menschen, 
wenn sie nicht in jedem Fall, mit einer Ausnahme, die noch zu erwähnen sein wird, aller höheren 
Prinzipien, die die Lenker sind, entbehren würde. 
Da aber diese leitenden Bestandteile von der Hülle abgetrennt sind, schwankt und schwebt sie von 
Ort zu Ort ohne eigenen Willen, sondern wird ganz von den Anziehungskräften der astralen und 
magnetischen Felder beherrscht.

Es ist möglich, dass der wirkliche Mensch - von manchen der Geist genannt - unmittelbar nach dem
Tod für einige kurze Augenblicke mit uns kommuniziert, aber wenn diese vergangen sind, hat die 
Seele bis zu ihrer Wiedergeburt nichts mehr mit der Erde zu tun. 
Was den Sensiblen und das Medium von außerhalb dieser Sphäre beeinflussen kann und dies auch 
tut, sind die Hüllen, die ich beschrieben habe. Seelen- und bewusstseinslos, sind sie in keiner Weise 
die Geister unserer Verstorbenen. Sie sind die vom inneren Menschen abgeworfene Kleidung, der 
brutale irdische Teil, der auf der Flucht nach Devachan abgeworfen wurde, und wurden daher von 
den Alten immer als Teufel betrachtet - unsere persönlichen Teufel -, weil sie im Wesentlichen 
astral, irdisch und leidenschaftlich sind. 
Es wäre in der Tat seltsam, wenn diese Hülle, nachdem sie so lange das Vehikel des wirklichen 
Menschen auf Erden war, nicht eine automatische Erinnerung und ein Bewusstsein behalten hätte. 
Wir sehen den enthaupteten Körper des Frosches oder des Hahns, der sich eine Zeit lang mit einer 
scheinbaren Intelligenz bewegt und agiert, und warum ist es nicht möglich, dass die feinere und 
subtilere Astralform mit einem weitaus größeren Maß an scheinbarer mentaler Lenkung handelt und
sich bewegt?

In der Sphäre von Kama Loka, wie in der Tat auch in allen Teilen des Globus und des 
Sonnensystems, gibt es die Elementar- oder Naturkräfte. 
Sie sind zahllos, und ihre Unterteilungen sind fast unendlich, da sie gewissermaßen die Nerven der 
Natur sind. Jede Klasse hat ihre eigene Aufgabe, so wie jedes natürliche Element oder Ding seine 
eigene Aufgabe hat. 
Wie das Feuer brennt und wie das Wasser nach unten und nicht nach oben fließt, so handeln die 
Elementare nach einem Gesetz, aber da sie auf der Skala höher stehen als das grobe Feuer oder das 
Wasser, scheint ihr Handeln vom Geist geleitet zu sein. 
Einige von ihnen haben eine besondere Beziehung zu mentalen Operationen und zur Wirkung der 
Astralorgane, ob diese nun mit einem Körper verbunden sind oder nicht. Wenn ein Medium den 
Kanal bildet, und auch durch andere natürliche Koordination, stellen diese Elementare eine 
künstliche Verbindung mit der Hülle eines Verstorbenen her, unterstützt durch das Nervenfluid des 
Mediums und anderer in der Nähe, und dann wird die Hülle zu einem künstlichen Leben erweckt. 



Durch das Medium wird die Verbindung mit den physischen und psychischen Kräften aller 
Anwesenden hergestellt. 
Die alten Eindrücke auf dem Astralkörper geben ihre Bilder an den Geist des Mediums ab, die alten 
Leidenschaften werden in Brand gesetzt. Man erhält dann verschiedene Botschaften und Berichte 
von ihm, aber keine einzige davon ist originell, keine einzige stammt vom Geist. 
Durch ihre Fremdartigkeit und infolge der Unwissenheit derer, die sich damit beschäftigen, wird 
dies fälschlicherweise für das Werk des Geistes gehalten, aber es ist alles vom Lebendigen, wenn es
nicht das bloße Herausgreifen der Bilder dessen, was in der Vergangenheit gewesen ist, aus dem 
Astrallicht ist. In bestimmten Fällen ist eine ganz und gar böse Intelligenz am Werk, der jedes 
Medium unterworfen ist, und die erklären wird, warum so viele von ihnen dem Bösen erlegen sind, 
wie sie zugegeben haben.

Eine grobe Klassifizierung dieser Hüllen, die die Medien besuchen, wäre wie folgt:
(1) Diejenigen der kürzlich Verstorbenen, deren Begräbnisort nicht weit entfernt ist. Diese Klasse 
wird in Übereinstimmung mit dem Leben und den Gedanken des früheren Besitzers recht kohärent 
sein. Ein immaterieller, guter und vergeistigter Mensch hinterlässt eine Hülle, die sich bald auflösen
wird. Die Schale eines groben, gemeinen, selbstsüchtigen, materiellen Menschen wird schwer, 
beständig und langlebig sein: mit allen Varianten.
(2) Die von Personen, die weit entfernt von dem Ort, an dem sich das Medium befindet, gestorben 
sind. Der Zeitablauf erlaubt es ihnen, aus der Nähe ihres alten Körpers zu entkommen, und bringt 
gleichzeitig einen größeren Grad der Zersetzung mit sich, der auf der astralen Ebene der Verwesung
auf der physischen entspricht. Sie sind vage, schemenhaft, unzusammenhängend, reagieren nur kurz
auf psychische Reize und werden von jedem magnetischen Strom weggewirbelt. Sie werden für 
einen Moment durch die astralen Ströme des Mediums und der anwesenden Personen, die mit dem 
Verstorbenen verwandt waren, angeregt.
(3) Rein schemenhafte Überreste, die sich kaum zuordnen lassen. Es gibt kein Englisch, um sie zu 
beschreiben, obwohl sie Fakten in dieser Sphäre sind. Man könnte sagen, dass sie die bloße Form 
oder der Abdruck sind, den die einst kohärente Hülle, die sich längst aufgelöst hat, in der astralen 
Substanz hinterlassen hat. Sie sind daher so nahe daran, fiktiv zu sein, dass sie diese Bezeichnung 
fast verdienen. Als solche schattenhaften Fotografien werden sie durch die Gedanken, Wünsche, 
Hoffnungen und Vorstellungen des Mediums und der Anwesenden während der Séance vergrößert, 
ausgeschmückt und mit einem imaginären Leben versehen.
(4) Eindeutige, kohärente Wesenheiten, menschliche Seelen, die der spirituellen Bindung beraubt 
sind und nun zum schlimmsten aller Zustände, Avitchi, hinabsteigen, wo die Vernichtung der 
Persönlichkeit das Ziel ist. 
Sie sind als Schwarzmagier bekannt. Da sie ihr Bewusstsein auf das Prinzip von Kama ausgerichtet 
haben, den Intellekt bewahrt haben und sich vom Geist losgelöst haben, sind sie die einzigen 
verdammten Wesen, die wir kennen. 
Im Leben hatten sie menschliche Körper und erreichten ihren schrecklichen Zustand durch ein 
beharrliches Leben des Bösen um seiner selbst willen; einige von ihnen, die bereits dazu verdammt 
sind, das zu werden, was ich beschrieben habe, befinden sich heute unter uns auf der Erde. 
Das sind keine gewöhnlichen Hüllen, denn sie haben ihre ganze Kraft in Kama zentriert, jeden 
Funken guter Gedanken oder Bestrebungen weggeworfen und beherrschen die Astralsphäre 
vollständig. 
Ich habe sie in die Kategorie der Hüllen eingeordnet, weil sie solche in dem Sinne sind, dass sie 
bewusst zum Zerfall verurteilt sind, wie die anderen nur mechanisch zum gleichen Ende. 
Sie können viele Jahrhunderte überdauern und tun dies auch, indem sie ihre Begierden durch jede 
empfindliche Stelle befriedigen, die sie ergreifen können, wo schlechte Gedanken ihnen eine 
Öffnung bieten. Sie führen bei fast allen Séancen den Vorsitz, nehmen hohe Namen an und 
übernehmen die Leitung, um die Kontrolle zu behalten und die Täuschung des Mediums 
fortzusetzen und sich so einen bequemen Kanal für ihre eigenen bösen Zwecke zu verschaffen. 



In der Tat halten diese in der Astralwelt lebenden Schwarzmagier das Feld der physischen 
Medialität inne und sind in der Lage, in die Sphäre jedes noch so guten Mediums einzudringen, 
zusammen mit den Muscheln der Selbstmörder, der armen Teufel, die durch die Hand des Gesetzes 
sterben, der Trunkenbolde und Vielfraße. 
Wenn die Tür einmal offen ist, steht sie für alle offen. Diese Klasse von Hüllen hat das höhere 
Manas verloren, aber im Kampf nicht nur nach dem Tod, sondern auch im Leben wurde der niedere 
Teil des Manas, der zu gottähnlicher Vortrefflichkeit hätte erhoben werden sollen, seinem Herrn 
entrissen und verleiht nun diesem Wesen Intelligenz, die ohne Geist ist, aber die Macht, zu leiden, 
wie es will, wenn sein letzter Tag kommt.
Im Zustand von Kama Loka verbringen Selbstmörder und diejenigen, die durch einen Unfall oder 
einen Mord, legal oder illegal, plötzlich aus dem Leben gerissen werden, eine Zeitspanne, die fast 
so lang ist, wie das Leben ohne das plötzliche Ende gewesen wäre. Sie sind nicht wirklich tot. Um 
einen normalen Tod herbeizuführen, muss ein von der medizinischen Wissenschaft nicht 
anerkannter Faktor vorhanden sein. Das heißt, die Prinzipien des Seins, wie sie in anderen Kapiteln 
beschrieben werden, haben ihre eigene Zeit des Zusammenhalts, an deren natürlichem Ende sie sich
nach ihren eigenen Gesetzen voneinander trennen. Dies betrifft das große Thema der 
Kohäsionskräfte des menschlichen Subjekts, das ein eigenes Buch erfordert. Ich muss mich daher 
mit der Behauptung begnügen, dass dieses Gesetz des Zusammenhalts unter den menschlichen 
Prinzipien gilt. 
Vor diesem natürlichen Ende sind die Prinzipien unfähig, sich zu trennen. 
Es liegt auf der Hand, dass die normale Zerstörung der Kohäsionskraft nicht durch mechanische 
Vorgänge herbeigeführt werden kann, außer in Bezug auf den physischen Körper. 
Daher hat ein Selbstmörder oder ein Mensch, der durch einen Unfall oder auf Anordnung des 
menschlichen Gesetzes ermordet wurde, das natürliche Ende des Zusammenhalts zwischen den 
anderen Bestandteilen nicht erreicht und wird nur teilweise tot in den Zustand von Kama Loka 
geschleudert. Dort müssen die verbleibenden Prinzipien warten, bis die eigentliche natürliche 
Lebenszeit erreicht ist, ob sie nun einen Monat oder sechzig Jahre beträgt.
Aber die Grade von kama Loka sorgen für die vielen Varianten der letztgenannten Hüllen. Einige 
verbringen die Zeit in großem Leid, andere in einer Art Traumschlaf, jeder entsprechend seiner 
moralischen Verantwortung. 
Aber hingerichtete Verbrecher werden im Allgemeinen voller Hass und Rache aus dem Leben 
geworfen und leiden unter einer Strafe, deren Gerechtigkeit sie nicht anerkennen. Sie proben in 
Kama Loka ständig ihr Verbrechen, ihren Prozess, ihre Hinrichtung und ihre Rache. Und wann 
immer sie mit einem empfindsamen lebenden Menschen, ob Medium oder nicht, in Berührung 
kommen können, versuchen sie, Gedanken von Mord und anderen Verbrechen in das Gehirn dieses 
Unglücklichen zu injizieren. Und dass sie mit solchen Versuchen Erfolg haben, wissen die tieferen 
Schüler der Theosophie sehr wohl.
Wir haben uns nun dem Devachan genähert. Nach einer gewissen Zeit in Kama Loka fällt das 
Wesen in einen Zustand der Bewusstlosigkeit, der dem Wechsel in den nächsten Zustand 
vorausgeht. 
Es ist wie die Geburt ins Leben, der ein Zeitraum von Dunkelheit und schwerem Schlaf vorausgeht. 
Dann erwacht es zu den Freuden von Devachan.

(Aus The Ocean of Theosophy von W. Q. Judge)

Aus dem Englischen übersetzt von Christina Arold, 
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft 

Pasadena, Californien, USA


