William Q. Judge

Kama Loka

Betrachten wir nun die Zustéinde des Menschen nach dem Tod des Korpers und vor der Geburt,
nachdem wir den gesamten Bereich der Evolution der Dinge und Wesen in allgemeiner Weise
betrachtet haben.

Dies wirft sofort die Fragen auf:

Gibt es einen Himmel oder eine Hoélle, und was sind sie? Sind es Zustidnde oder Orte? Gibt es einen
Ort im Raum, wo sie zu finden sind und wohin wir gehen oder von wo wir kommen?

Wir miissen auch auf das vierte Prinzip der menschlichen Konstitution zuriickkommen, das im
Sanskrit Kama und im Englischen Lust oder Leidenschaft genannt wird.

Wenn wir uns vor Augen halten, was iiber dieses Prinzip gesagt wurde, und auch die Lehre in Bezug
auf den Astralkorper und das Astrallicht, wird es leichter sein zu verstehen, was iiber die beiden
Zustinde vor und nach dem Tod gelehrt wird.

In chronologischer Reihenfolge gehen wir beim Absterben des Korpers zuerst in Kama Loka - oder
die Ebene der Begierde - ein, und dann fallen die hoheren Prinzipien, der wahre Mensch, in den
Zustand von Devachan. Nachdem wir uns mit Kama Loka beschéftigt haben, wird es einfacher sein,
die Frage des Devachan zu studieren.

Der Atem verldsst den Korper und wir sagen, der Mensch ist tot, aber das ist nur der Anfang des
Todes; er setzt sich auf anderen Ebenen fort.

Wenn der Korper kalt und die Augen geschlossen sind, stromen alle Kréfte des Korpers und des
Geistes durch das Gehirn, und durch eine Reihe von Bildern wird das ganze Leben, das soeben zu
Ende gegangen ist, unausloschlich in das Innere des Menschen eingeprégt, und zwar nicht nur in
einem allgemeinen Umriss, sondern bis in die kleinsten Einzelheiten selbst des kleinsten und
fliichtigsten Eindrucks.

In diesem Augenblick, obwohl alle Anzeichen den Arzt dazu veranlassen, den Tod zu verkiinden,
und obwohl die Person in jeder Hinsicht fiir dieses Leben tot ist, ist der wirkliche Mensch im
Gehirn beschiftigt, und erst wenn seine Arbeit dort beendet ist, ist die Person weg. Wenn diese
feierliche Arbeit beendet ist, trennt sich der Astralkdrper vom physischen Korper, und nachdem die
Lebensenergie abgezogen ist, befinden sich die verbleibenden fiinf Prinzipien in der Ebene von
Kama Loka.



Die natiirliche Trennung der Prinzipien, die durch den Tod herbeigefiihrt wird, unterteilt den
gesamten Menschen in drei Teile:

Erstens den sichtbaren Korper mit all seinen Elementen, der dem weiteren Zerfall auf der irdischen
Ebene iiberlassen wird, wo alles, woraus er besteht, mit der Zeit in die verschiedenen physischen
Abteilungen der Natur aufgeldst wird.

Zweitens der kama rupa, der aus dem Astralkorper und den Leidenschaften und Begierden besteht,
der ebenfalls sofort auf der Astralebene zu zerfallen beginnt;

Drittens beginnt der wirkliche Mensch, die obere Triade von Atma-Buddhi-Manas, unsterblich, aber
jetzt auBerhalb der irdischen Bedingungen, ohne Korper, in Devachan nur als Geist zu wirken, der
in ein sehr dtherisches Gewand gekleidet ist, das er abschiitteln wird, wenn die Zeit fiir seine
Riickkehr zur Erde gekommen ist.

Kama loka - oder der Ort der Begierde - ist die astrale Region, die die Erde durchdringt und umgibt.
Als ein Ort befindet er sich auf, in und um die Erde. Seine Ausdehnung liegt in einer messbaren
Entfernung von der Erde, aber die gewdhnlichen Gesetze, die hier gelten, gelten dort nicht, und die
Wesenheiten dort befinden sich in Bezug auf Raum und Zeit nicht unter denselben Bedingungen
wie wir.

Als Zustand ist sie metaphysisch, obwohl sich diese Metaphysik auf die Astralebene bezieht. Sie
wird die Ebene der Begierde genannt, weil sie sich auf das vierte Prinzip bezieht und die
herrschende Kraft in ihr die Begierde ist, die frei von Intelligenz und von ihr getrennt ist.

Es handelt sich um eine astrale Sphére, die zwischen dem irdischen und dem himmlischen Leben
liegt. Zweifellos ist sie der Ursprung der christlichen Theorie vom Fegefeuer, in dem die Seele fiir
begangene Siinden biiit und aus dem sie durch Gebete und andere Zeremonien oder Opfergaben
befreit werden kann. Die Tatsache, die diesem Aberglauben zugrunde liegt, ist, dass die Seele durch
die enorme Kraft eines unbefriedigten Verlangens in Kama Loka festgehalten wird und sich nicht
von der astralen und kamischen Kleidung befreien kann, bis dieses Verlangen von jemandem auf
der Erde oder von der Seele selbst befriedigt wird.

Aber wenn der Mensch reinen Geistes und von hohem Streben war, ist die Trennung der Prinzipien
auf dieser Ebene bald vollzogen, was der hoheren Triade erlaubt, in Devachan einzugehen.

Da es sich um die rein astrale Sphire handelt, nimmt sie an der Natur der astralen Materie teil, die
im Wesentlichen irdisch und teuflisch ist, und in ihr wirken alle Krifte ohne Lenkung durch Seele
oder Gewissen. Sie ist sozusagen die Schlackengrube des gro3en Lebensofens, wo die Natur fiir die
Ablosung der Elemente sorgt, die im Devachan keinen Platz haben, und deshalb muss sie viele
Grade haben, von denen jeder einzelne von den Alten aufgezeichnet wurde.

Diese Stufen sind im Sanskrit als Lokas oder Orte im metaphysischen Sinn bekannt.

Das menschliche Leben ist sehr vielfaltig, was den Charakter und andere Moglichkeiten betrifft,
und fiir jede von ihnen ist der entsprechende Ort nach dem Tod vorgesehen, was Kama Loka zu
einer unendlich vielféltigen Sphére macht.

Im Leben werden einige der Unterschiede zwischen den Menschen, durch die Ahnlichkeit des
Korpers und der Vererbung modifiziert und einige gehemmt, aber in Kama Loka werden alle
verborgenen Wiinsche und Leidenschaften, infolge der Abwesenheit des Korpers, frei gelassen und
aus diesem Grund ist der Zustand weitaus vielfdltiger als die Lebensebene.

Es ist nicht nur notwendig, fiir die natiirlichen Unterschiede und Verschiedenheiten zu sorgen,
sondern auch fiir die, die durch die Art des Todes verursacht werden, woriiber noch etwas gesagt
werden wird.

Und all diese verschiedenen Unterteilungen sind nur das natiirliche Ergebnis der Lebensgedanken
und letzten Gedanken der Menschen, die auf Erden sterben.

Es wiirde den Rahmen dieser Arbeit sprengen, auf eine Beschreibung all dieser Grade einzugehen,
da man Bénde brauchte, um sie zu beschreiben, und dann wiirden nur wenige sie verstehen.



Die Beschiftigung mit Kama Loka zwingt uns, uns auch mit dem vierten Prinzip in der
Klassifizierung der menschlichen Konstitution zu befassen, und fiihrt zu einem Konflikt mit den
modernen Vorstellungen und der Erziehung zum Thema der Begierden und Leidenschaften.

Im Allgemeinen wird angenommen, dass die Begierden und Leidenschaften dem Individuum
innewohnende Tendenzen sind, und sie haben fiir den gewdhnlichen Studenten ein vollig
unwirkliches und nebelhaftes Aussehen.

Aber in diesem System der Philosophie sind sie nicht nur dem Individuum inhérent, noch sind sie
dem Korper an sich zuzuschreiben.

Solange der Mensch in der Welt lebt, haben die Begierden und Leidenschaften - das Prinzip Kama -
kein separates Leben auBerhalb des astralen und inneren Menschen, sie sind sozusagen in seinem
ganzen Wesen verstreut. Da sie aber nach dem Tod mit dem Astralkdrper verschmelzen und so eine
Einheit mit einer eigenen Lebenszeit, wenn auch ohne Seele, bilden, stellen sich sehr wichtige
Fragen.

Wihrend des irdischen Lebens werden die Begierden und Leidenschaften durch den Verstand und
die Seele geleitet; nach dem Tod wirken sie ohne Fithrung durch den fritheren Meister; wihrend wir
leben, sind wir fiir sie und ihre Wirkungen verantwortlich, und wenn wir dieses Leben verlassen
haben, sind wir immer noch verantwortlich, obwohl sie weiter wirken und Wirkungen auf andere
austiiben, solange sie als die Art von Wesenheit bestehen, die ich beschrieben habe, und ohne unsere
direkte Fiihrung.

Darin zeigt sich das Fortbestehen der Verantwortung. Sie sind ein Teil der Skandhas - in der
Ostlichen Philosophie wohlbekannt -, die die Aggregate sind, aus denen der Mensch besteht.

Der Korper umfasst eine Gruppe der Skandhas, der Astralmensch eine andere, das Kama-Prinzip ist
eine weitere Gruppe, und noch andere gehdren zu anderen Teilen.

In Kama befinden sich die wirklich aktiven und wichtigen Skandhas, die die Wiedergeburten
steuern und bei jeder Wiedergeburt zu all den verschiedenen Arten von Leben und Umstédnden
fiihren.

Sie werden von Tag zu Tag nach dem Gesetz gebildet, dass jeder Gedanke sich sofort mit einer der
elementaren Krifte der Natur verbindet und insofern zu einer Einheit wird, die entsprechend der
Stiarke des Gedankens Bestand hat, wenn er das Gehirn verlasst, und alle diese sind untrennbar mit
dem Wesen verbunden, das sie entwickelt hat.

Es gibt keinen Weg, dem zu entkommen; alles, was wir tun kénnen, ist, Gedanken von guter
Qualitit zu haben, denn selbst die hochsten Meister sind von diesem Gesetz nicht ausgenommen,
aber sie "bevolkern ithren Strom im Raum" mit Wesenheiten, die allein zum Guten méchtig sind.

In Kama Loka besteht nun diese Masse von Wiinschen und Gedanken bis zum Abschluss ihrer
Auflésung, und dann besteht der Rest aus der Essenz dieser Skandhas, die natiirlich mit dem Wesen
verbunden sind, das sie entwickelt hat. Sie konnen ebenso wenig ausgeldscht werden, wie wir das
Universum ausldschen kdnnen.

Daher sagt man, dass sie bleiben, bis das Wesen aus dem Devachan herauskommt, und dann werden
sie sofort durch das Gesetz der Anziehung zu dem Wesen gezogen, das aus ihnen als Keim oder
Grundlage eine neue Reihe von Skandhas fiir das neue Leben aufbaut.

Kama Loka unterscheidet sich also von der irdischen Ebene dadurch, dass dort die Masse der
Leidenschaften und Begierden unkontrolliert und ungelenkt existiert; aber gleichzeitig ist das
irdische Leben auch ein Kama Loka, da es weitgehend vom Prinzip Kama beherrscht wird, und das
wird so sein, bis zu einem weit entfernten Zeitpunkt im Laufe der Evolution die Menschenrassen
das fiinfte und sechste Prinzip entwickelt haben werden, wodurch Kama in seine eigene Sphére
geworfen und das irdische Leben von seinem Einfluss befreit wird.



Der Astralmensch in Kama Loka ist eine blof3e Hiille ohne Seele und Verstand, ohne Gewissen und
auch unfdhig zu handeln, wenn er nicht durch Kréfte aulerhalb seiner selbst belebt wird. Er hat
etwas, das wie ein tierisches oder automatisches Bewusstsein erscheint, was ausschlieflich auf die
sehr junge Verbindung mit dem menschlichen Ego zuriickzufiihren ist.

Denn nach dem in einem anderen Kapitel dargelegten Prinzip hat jedes Atom, aus dem der Mensch
bestehen wird, ein eigenes Gedéchtnis, das in der Lage ist, eine Zeit lang im Verhiltnis zu der ihm
verliehenen Kraft zu bestehen.

Bei einem sehr materiellen und grobstofflichen oder selbstsiichtigen Menschen dauert die Kraft
langer als bei jedem anderen, und daher wird in diesem Fall das automatische Bewusstsein fiir
jemanden, der sich ohne Wissen mit Geisterbeschworung beschiftigt, eindeutiger und verwirrender
sein.

Ihr rein astraler Teil enthdlt und trégt die Aufzeichnung von allem, was jemals dem Menschen zu
Lebzeiten geschah, denn eine der Eigenschaften der astralen Substanz ist es, alle Szenen und Bilder
und die Eindriicke aller Gedanken aufzunehmen, sie zu bewahren und sie durch Reflexion
auszustoflen, wenn die Bedingungen es erlauben.

Diese Astralhiille, die jeder Mensch beim Tode abwirft, wire eine Bedrohung fiir alle Menschen,
wenn sie nicht in jedem Fall, mit einer Ausnahme, die noch zu erwihnen sein wird, aller hoheren
Prinzipien, die die Lenker sind, entbehren wiirde.

Da aber diese leitenden Bestandteile von der Hiille abgetrennt sind, schwankt und schwebt sie von
Ort zu Ort ohne eigenen Willen, sondern wird ganz von den Anziehungskriften der astralen und
magnetischen Felder beherrscht.

Es ist moglich, dass der wirkliche Mensch - von manchen der Geist genannt - unmittelbar nach dem
Tod fiir einige kurze Augenblicke mit uns kommuniziert, aber wenn diese vergangen sind, hat die
Seele bis zu ihrer Wiedergeburt nichts mehr mit der Erde zu tun.

Was den Sensiblen und das Medium von auf3erhalb dieser Sphére beeinflussen kann und dies auch
tut, sind die Hiillen, die ich beschrieben habe. Seelen- und bewusstseinslos, sind sie in keiner Weise
die Geister unserer Verstorbenen. Sie sind die vom inneren Menschen abgeworfene Kleidung, der
brutale irdische Teil, der auf der Flucht nach Devachan abgeworfen wurde, und wurden daher von
den Alten immer als Teufel betrachtet - unsere personlichen Teufel -, weil sie im Wesentlichen
astral, irdisch und leidenschaftlich sind.

Es wire in der Tat seltsam, wenn diese Hiille, nachdem sie so lange das Vehikel des wirklichen
Menschen auf Erden war, nicht eine automatische Erinnerung und ein Bewusstsein behalten hétte.
Wir sehen den enthaupteten Korper des Frosches oder des Hahns, der sich eine Zeit lang mit einer
scheinbaren Intelligenz bewegt und agiert, und warum ist es nicht moglich, dass die feinere und
subtilere Astralform mit einem weitaus grofleren Maf3 an scheinbarer mentaler Lenkung handelt und
sich bewegt?

In der Sphére von Kama Loka, wie in der Tat auch in allen Teilen des Globus und des
Sonnensystems, gibt es die Elementar- oder Naturkrifte.

Sie sind zahllos, und ihre Unterteilungen sind fast unendlich, da sie gewissermallen die Nerven der
Natur sind. Jede Klasse hat ihre eigene Aufgabe, so wie jedes natiirliche Element oder Ding seine
eigene Aufgabe hat.

Wie das Feuer brennt und wie das Wasser nach unten und nicht nach oben flieft, so handeln die
Elementare nach einem Gesetz, aber da sie auf der Skala hoher stehen als das grobe Feuer oder das
Wasser, scheint ihr Handeln vom Geist geleitet zu sein.

Einige von ihnen haben eine besondere Beziehung zu mentalen Operationen und zur Wirkung der
Astralorgane, ob diese nun mit einem Korper verbunden sind oder nicht. Wenn ein Medium den
Kanal bildet, und auch durch andere natiirliche Koordination, stellen diese Elementare eine
kiinstliche Verbindung mit der Hiille eines Verstorbenen her, unterstiitzt durch das Nervenfluid des
Mediums und anderer in der Nihe, und dann wird die Hiille zu einem kiinstlichen Leben erweckt.



Durch das Medium wird die Verbindung mit den physischen und psychischen Kréften aller
Anwesenden hergestellt.

Die alten Eindriicke auf dem Astralkdrper geben ihre Bilder an den Geist des Mediums ab, die alten
Leidenschaften werden in Brand gesetzt. Man erhélt dann verschiedene Botschaften und Berichte
von ihm, aber keine einzige davon ist originell, keine einzige stammt vom Geist.

Durch ihre Fremdartigkeit und infolge der Unwissenheit derer, die sich damit beschéftigen, wird
dies félschlicherweise fiir das Werk des Geistes gehalten, aber es ist alles vom Lebendigen, wenn es
nicht das blofBe Herausgreifen der Bilder dessen, was in der Vergangenheit gewesen ist, aus dem
Astrallicht ist. In bestimmten Féllen ist eine ganz und gar bdse Intelligenz am Werk, der jedes
Medium unterworfen ist, und die erkldren wird, warum so viele von ihnen dem Bosen erlegen sind,
wie sie zugegeben haben.

Eine grobe Klassifizierung dieser Hiillen, die die Medien besuchen, wire wie folgt:

(1) Diejenigen der kiirzlich Verstorbenen, deren Begréabnisort nicht weit entfernt ist. Diese Klasse
wird in Ubereinstimmung mit dem Leben und den Gedanken des friiheren Besitzers recht kohérent
sein. Ein immaterieller, guter und vergeistigter Mensch hinterlésst eine Hiille, die sich bald auflésen
wird. Die Schale eines groben, gemeinen, selbstsiichtigen, materiellen Menschen wird schwer,
bestindig und langlebig sein: mit allen Varianten.

(2) Die von Personen, die weit entfernt von dem Ort, an dem sich das Medium befindet, gestorben
sind. Der Zeitablauf erlaubt es ihnen, aus der Néhe ihres alten Korpers zu entkommen, und bringt
gleichzeitig einen groferen Grad der Zersetzung mit sich, der auf der astralen Ebene der Verwesung
auf der physischen entspricht. Sie sind vage, schemenhaft, unzusammenhéngend, reagieren nur kurz
auf psychische Reize und werden von jedem magnetischen Strom weggewirbelt. Sie werden flir
einen Moment durch die astralen Strome des Mediums und der anwesenden Personen, die mit dem
Verstorbenen verwandt waren, angeregt.

(3) Rein schemenhafte Uberreste, die sich kaum zuordnen lassen. Es gibt kein Englisch, um sie zu
beschreiben, obwohl sie Fakten in dieser Sphére sind. Man konnte sagen, dass sie die bloe Form
oder der Abdruck sind, den die einst kohérente Hiille, die sich ldngst aufgeldst hat, in der astralen
Substanz hinterlassen hat. Sie sind daher so nahe daran, fiktiv zu sein, dass sie diese Bezeichnung
fast verdienen. Als solche schattenhaften Fotografien werden sie durch die Gedanken, Wiinsche,
Hoffnungen und Vorstellungen des Mediums und der Anwesenden wéhrend der Séance vergrofert,
ausgeschmiickt und mit einem imaginédren Leben versehen.

(4) Eindeutige, kohdrente Wesenheiten, menschliche Seelen, die der spirituellen Bindung beraubt
sind und nun zum schlimmsten aller Zusténde, Avitchi, hinabsteigen, wo die Vernichtung der
Personlichkeit das Ziel ist.

Sie sind als Schwarzmagier bekannt. Da sie ihr Bewusstsein auf das Prinzip von Kama ausgerichtet
haben, den Intellekt bewahrt haben und sich vom Geist losgelost haben, sind sie die einzigen
verdammten Wesen, die wir kennen.

Im Leben hatten sie menschliche Korper und erreichten ihren schrecklichen Zustand durch ein
beharrliches Leben des Bosen um seiner selbst willen; einige von ihnen, die bereits dazu verdammt
sind, das zu werden, was ich beschrieben habe, befinden sich heute unter uns auf der Erde.

Das sind keine gewdhnlichen Hiillen, denn sie haben ihre ganze Kraft in Kama zentriert, jeden
Funken guter Gedanken oder Bestrebungen weggeworfen und beherrschen die Astralsphére
vollstindig.

Ich habe sie in die Kategorie der Hiillen eingeordnet, weil sie solche in dem Sinne sind, dass sie
bewusst zum Zerfall verurteilt sind, wie die anderen nur mechanisch zum gleichen Ende.

Sie konnen viele Jahrhunderte iiberdauern und tun dies auch, indem sie ihre Begierden durch jede
empfindliche Stelle befriedigen, die sie ergreifen konnen, wo schlechte Gedanken ihnen eine
Offnung bieten. Sie fithren bei fast allen Séancen den Vorsitz, nehmen hohe Namen an und
iibernehmen die Leitung, um die Kontrolle zu behalten und die Tauschung des Mediums
fortzusetzen und sich so einen bequemen Kanal fiir ihre eigenen bésen Zwecke zu verschaffen.



In der Tat halten diese in der Astralwelt lebenden Schwarzmagier das Feld der physischen
Medialitét inne und sind in der Lage, in die Sphére jedes noch so guten Mediums einzudringen,
zusammen mit den Muscheln der Selbstmorder, der armen Teufel, die durch die Hand des Gesetzes
sterben, der Trunkenbolde und Vielfral3e.

Wenn die Tiir einmal offen ist, steht sie fiir alle offen. Diese Klasse von Hiillen hat das hohere
Manas verloren, aber im Kampf nicht nur nach dem Tod, sondern auch im Leben wurde der niedere
Teil des Manas, der zu gottdhnlicher Vortrefflichkeit hétte erhoben werden sollen, seinem Herrn
entrissen und verleiht nun diesem Wesen Intelligenz, die ohne Geist ist, aber die Macht, zu leiden,
wie es will, wenn sein letzter Tag kommt.

Im Zustand von Kama Loka verbringen Selbstmdrder und diejenigen, die durch einen Unfall oder
einen Mord, legal oder illegal, plotzlich aus dem Leben gerissen werden, eine Zeitspanne, die fast
so lang ist, wie das Leben ohne das plotzliche Ende gewesen wire. Sie sind nicht wirklich tot. Um
einen normalen Tod herbeizufiihren, muss ein von der medizinischen Wissenschaft nicht
anerkannter Faktor vorhanden sein. Das heif3t, die Prinzipien des Seins, wie sie in anderen Kapiteln
beschrieben werden, haben ihre eigene Zeit des Zusammenhalts, an deren natiirlichem Ende sie sich
nach ihren eigenen Gesetzen voneinander trennen. Dies betrifft das grofle Thema der
Kohisionskréfte des menschlichen Subjekts, das ein eigenes Buch erfordert. Ich muss mich daher
mit der Behauptung begniigen, dass dieses Gesetz des Zusammenhalts unter den menschlichen
Prinzipien gilt.

Vor diesem natiirlichen Ende sind die Prinzipien unfédhig, sich zu trennen.

Es liegt auf der Hand, dass die normale Zerstdrung der Kohédsionskraft nicht durch mechanische
Vorginge herbeigefiihrt werden kann, auler in Bezug auf den physischen Korper.

Daher hat ein Selbstmdrder oder ein Mensch, der durch einen Unfall oder auf Anordnung des
menschlichen Gesetzes ermordet wurde, das natiirliche Ende des Zusammenhalts zwischen den
anderen Bestandteilen nicht erreicht und wird nur teilweise tot in den Zustand von Kama Loka
geschleudert. Dort miissen die verbleibenden Prinzipien warten, bis die eigentliche natiirliche
Lebenszeit erreicht ist, ob sie nun einen Monat oder sechzig Jahre betrigt.

Aber die Grade von kama Loka sorgen fiir die vielen Varianten der letztgenannten Hiillen. Einige
verbringen die Zeit in groBem Leid, andere in einer Art Traumschlaf, jeder entsprechend seiner
moralischen Verantwortung.

Aber hingerichtete Verbrecher werden im Allgemeinen voller Hass und Rache aus dem Leben
geworfen und leiden unter einer Strafe, deren Gerechtigkeit sie nicht anerkennen. Sie proben in
Kama Loka stdndig ihr Verbrechen, ihren Prozess, ihre Hinrichtung und ihre Rache. Und wann
immer sie mit einem empfindsamen lebenden Menschen, ob Medium oder nicht, in Beriihrung
kommen konnen, versuchen sie, Gedanken von Mord und anderen Verbrechen in das Gehirn dieses
Ungliicklichen zu injizieren. Und dass sie mit solchen Versuchen Erfolg haben, wissen die tieferen
Schiiler der Theosophie sehr wohl.

Wir haben uns nun dem Devachan gendhert. Nach einer gewissen Zeit in Kama Loka fillt das
Wesen in einen Zustand der Bewusstlosigkeit, der dem Wechsel in den nédchsten Zustand
vorausgeht.

Es ist wie die Geburt ins Leben, der ein Zeitraum von Dunkelheit und schwerem Schlaf vorausgeht.
Dann erwacht es zu den Freuden von Devachan.

(Aus The Ocean of Theosophy von W. Q. Judge)

Aus dem Englischen iibersetzt von Christina Arold,
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft
Pasadena, Californien, USA



