William Q. Judge

EIN JAHR AUF DEM PFAD -

Natiirlich wird immer die Frage gestellt: "Was ist der Weg?" oder "Was ist die Philosophie?", was
dasselbe ist, denn natiirlich hingt das Beschreiten eines wie auch immer gearteten Weges von der
jeweiligen Philosophie oder den Lehren ab, an die man glaubt.

Der Weg, den wir im Auge hatten, ist unserer Ansicht nach derselbe, der in allen Zeiten von Heiden,
Juden und Christen gleichermallen gesucht wurde. Die einen nennen ihn den Weg zum Himmel, die
anderen den Weg zu Jesus, den Weg zum Nirwana und die Theosophen den Weg zur Wahrheit.
Jesus hat ihn als einen schmalen, schwierigen und geraden Weg definiert. Die alten Brahmanen
nannten ihn "den kleinen alten Pfad, der in die Ferne fiihrt und auf dem jene Weisen wandeln, die
das Heil erreichen", und Buddha hielt ihn fiir einen edlen vierfachen Pfad, auf dem allein das Elend
des Daseins wirklich iiberwunden werden kann.

Aber natlirlich fiihren mentale Unterschiede unweigerlich zu unterschiedlichen Auffassungen eines
Satzes. So kommt es, dass Theosophen viele verschiedene Ansichten dariiber haben, wie der Pfad
beschritten werden sollte, aber keiner von ihnen widerspricht der Aussage, dass es eine Wahrheit
geben muss und dass keine Religion hoher als die Wahrheit genannt werden kann. Wir haben daher
so weit wie mdglich einen Weg eingeschlagen, der sich aus der Uberzeugung ergibt, dass das
Vorherrschen dhnlicher Lehren in den Schriften und Traditionen aller Volker auf die Tatsache
hinweist, dass die wahre Religion diejenige ist, in der die grundlegenden Ideen zu finden sind, die
allen Philosophien und Religionen gemeinsam sind.

Wir haben uns am bereitwilligsten und hédufigsten den einfachen Erkldrungen zugewandt, die in den
alten Biichern Indiens zu finden sind, wobei wir dieses wunderbare epische Gedicht - die
Bhagavad-Gita - am meisten schétzen. Darin findet sich ein Vers, der in kraftvollen Worten
auszudriicken scheint, wonach die Philosophen in vielen Richtungen blindlings gegriffen haben.

"Es ist sogar ein Teil von mir (dem Héchsten), der in dieser materiellen Welt der universelle Geist
aller Dinge ist. Er zieht die fiinf Organe und den Geist, der das sechste ist, zusammen, um einen
Korper zu erhalten und ihn wieder zu verlassen, und dieser Teil von mir (Ishwar), der sie unter

seine Obhut genommen hat, begleitet sie von seinem eigenen Aufenthaltsort aus, wie die Brise den
Duft der Blume." (1)

Das Licht, das durch diesen Vers schimmert, zu erfassen, ist fiir sterbliche Gemiiter keine leichte
Aufgabe, und so wird es notwendig, so viele Ansichten aus allen Gemiitern darzustellen, wie man
erhalten kann. Aber es scheint klar zu sein, dass in jeder Religion der Glaube zu finden ist, dass der
Teil des Menschen, der unsterblich ist, ein Teil des Hochsten Wesens sein muss, denn es kann nicht
zwei Unsterblichkeiten gleichzeitig geben, da dies jedem einen Anfang geben wiirde, und daher
muss der unsterbliche Teil des Menschen von der wahren und einzigen Unsterblichkeit abgeleitet
sein.

Dieser unsterbliche Funke hat sich in vielen verschiedenen Klassen von Menschen manifestiert und
all die verschiedenen Religionen hervorgebracht, von denen viele fiir immer aus dem Blickfeld



verschwunden sind. Keine einzige von ihnen kann die ganze Wahrheit gewesen sein, aber jede muss
eine der Facetten des grof3en Edelsteins dargestellt haben, und so ziehen sich durch das Ganze
sicherlich Ideen, die von allen geteilt werden. Diese gemeinsamen Ideen weisen auf die Wahrheit
hin. Sie erwachsen aus der inneren Natur des Menschen und sind nicht das Ergebnis von
Offenbarungsbiichern. Aber das eine oder andere Volk muss den tiefen Dingen des Lebens mehr
Aufmerksamkeit geschenkt haben als ein anderes.

Die "christlichen" Nationen haben sich mit dem unheilvollen Glanz des materiellen Fortschritts
geblendet. Sie sind nicht die Volker, die die klarsten Hinweise auf den Weg liefern werden. In
wenigen Jahren werden sie die heute so hochgehaltenen Systeme aufgegeben haben, weil ihr
wahnsinniges Streben nach Vervollkommnung ihrer Zivilisation ihnen die Kontrolle tiber ungeahnte
Krifte verleiht. Dann wird der Moment kommen, in dem sie wahlen miissen, welche der beiden
Arten von Friichten sie nehmen wollen. In der Zwischenzeit ist es gut, zu versuchen, eine
Beziehung zwischen ihrem gegenwirtigen System und dem alten aufzuzeigen oder zumindest
herauszufinden, welche Korner der Wahrheit in der Masse enthalten sind.

Im letzten Jahr wurden wir durch viel Ermutigung von auflen und innen ermutigt. Die Theosophie
ist nicht nur in zehn Jahren gewachsen, sondern auch im vergangenen Jahr. Ein neues Zeitalter ist
nicht mehr weit entfernt. Die riesige, schwerféllige Blume der Zivilisation des 19. Jahrhunderts ist
fast vollstdandig erbliiht, und es miissen Vorbereitungen fiir die wunderbare neue Blume getroffen
werden, die aus der alten hervorgehen wird.

Wir haben unseren Glauben weder an die Veden noch an die christlichen Schriften gekniipft, noch
haben wir dies von anderen verlangt. Unsere ganze Hingabe an die arische Literatur und
Philosophie entspringt der Uberzeugung, dass die Millionen von Geistern, die vor uns ihre miiden
Schritte gemacht haben, einen Weg hinterlassen haben, der mit Gewinn, aber mit
Unterscheidungsvermdgen beschritten werden kann. Denn wir glauben fest daran, dass in dieser
Kurve des Zyklus der Mensch selbst die letzte Autoritét ist.

In friiheren Zeiten waren die offengelegten Veden und spiter die Lehren des grolen Buddha die
richtige Autoritdt, in deren mafigeblichen Lehren und vorgeschriebenen Praktiken die notwendigen
Schritte zu finden waren, um den Menschen in eine aufrechte Position zu bringen.

Aber die grofle Uhr des Universums zeigt eine andere Stunde an, und nun muss der Mensch den
Schliissel in die Hand nehmen und selbst - als Ganzes - das Tor 6ffnen. Bis jetzt hat er sich auf die
grofBen Seelen verlassen, deren Hiande das drohende Unheil aufgehalten haben.

Lasst uns also gemeinsam in ein neues Jahr eintreten, ohne Furcht, in der Gewissheit, dass wir in
der Vereinigung der Briiderlichkeit stark sind. Denn wie konnen wir den Tod oder das Leben oder
irgendeinen Schrecken oder ein Ubel an irgendeinem Ort oder zu irgendeiner Zeit fiirchten, wenn
wir genau wissen, dass sogar der Tod selbst ein Teil des Traums ist, den wir vor unseren Augen
weben.

Unser Glaube kann in dem Motto der Theosophischen Gesellschaft zusammengefasst werden: "Es
gibt keine Religion, die hoher ist als die Wahrheit", und unsere Praxis besteht darin, dass wir in
Fragen der Religion und der Philosophie jede Autoritdt missachten, auBer solchen Aussagen, die wir
aufgrund ihrer angeborenen Qualitit fiir wahr halten.

1. Bhagavad-Gita, Kap. 15.

Aus dem Englischen iibersetzt von, Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft
Pasadena, Californien, USA



