William Q. Judge

Die Theosophie im Allgemeinen

Als Hauptorganisator und Vorsitzender des Theosophischen Kongresses des Parlaments, der vom
15. bis 17. September im Kunstinstitut von Chicago stattfand, bereitete TS-Vizeprasident W. Q.
Judge die "Préasentation der Theosophischen Gesellschaft" fiir den von John Henry Barrows
herausgegebenen offiziellen Bericht des Parlaments vor. Die folgende, leicht gekiirzte Fassung ist
aus Lucifer, 15. Dezember 1893, S. 274-7, entnommen.

Die Theosophie postuliert ein ewiges Prinzip, genannt das Unbekannte, das niemals erkannt werden
kann, auBer durch seine Manifestationen. Dieses ewige Prinzip ist in jedem Ding und jedem Wesen
und ist es auch; es manifestiert sich periodisch und ewig und zieht sich wieder aus der
Manifestation zuriick.

In dieser Ebbe und Flut schreitet die Evolution voran und ist selbst der Fortschritt der
Manifestation.

Das wahrgenommene Universum ist die Manifestation dieses Unbekannten, einschlieBlich Geist
und Materie, denn die Theosophie vertritt die Auffassung, dass diese nur die beiden
entgegengesetzten Pole des einen unbekannten Prinzips sind.

Sie existieren nebeneinander, sind weder getrennt noch voneinander trennbar, oder, wie die Hindu-
Schriften sagen, es gibt kein Teilchen der Materie ohne Geist und kein Teilchen des Geistes ohne
Materie. Indem sie sich manifestiert, unterscheidet sich die Geist-Materie auf sieben Ebenen, von
denen jede auf dem Weg hinunter zur Ebene unserer Sinne dichter ist als ihre Vorgidngerin, wobei
die Substanz in allen dieselbe ist und sich nur im Grad unterscheidet.

Aus dieser Sicht ist das gesamte Universum lebendig, kein einziges Atom davon ist in irgendeiner
Weise tot. Es ist auch bewuf3t und intelligent, wobei sein Bewuftsein und seine Intelligenz auf allen
Ebenen vorhanden sind, obwohl sie auf dieser Ebene verdunkelt sind.

Auf dieser unserer Ebene fokussiert sich der Geist in allen Menschen, die es zulassen wollen, und
die Weigerung, ihn zuzulassen, ist die Ursache von Unwissenheit, Siinde, aller Sorgen und Leiden.
In allen Zeitaltern haben einige diesen hohen Zustand erreicht, sind zu Gottern geworden, nehmen
aktiv am Werk der Natur teil und fahren von Jahrhundert zu Jahrhundert fort, ihr Bewusstsein zu
erweitern und den Umfang ihrer Regierung in der Natur zu vergrofern.

Dies ist die Bestimmung aller Wesen, und daher postuliert die Theosophie von Anfang an diese
Vervollkommnung der Rasse, beseitigt die Vorstellung einer angeborenen, nicht regenerierbaren
Schlechtigkeit und bietet einen Zweck und ein Ziel fiir das Leben an, das mit den Sehnsiichten der
Seele und mit ihrer wahren Natur {ibereinstimmt und gleichzeitig dazu neigt, den Pessimismus mit
seinem Begleiter, der Verzweiflung, zu zerstoren.

In der Theosophie wird die Welt als das Produkt der Evolution des Prinzips betrachtet, von dem die
Rede ist, ausgehend von den alleruntersten ersten Lebensformen, die von intelligenten,
vervollkommneten Wesen aus anderen und dlteren Evolutionen geleitet wurden, und die auch aus
den Egos oder individuellen Geistern zusammengesetzt sind, fiir die und von denen sie ausgeht.



Daher gilt der Mensch, wie wir ihn kennen, als bewusster Geist, als Bliite der Evolution, mit
anderen und niedrigeren Klassen von Ichs unter ihm in den niederen Reichen, die jedoch alle
aufsteigen und dazu bestimmt sind, eines Tages auf der gleichen menschlichen Stufe zu stehen wie
wir jetzt, wobei wir dann noch hdher stehen.

Da das Bewusstsein des Menschen auf diese Weise vollkommener ist, kann er von einer zur anderen
der genannten Unterscheidungsebenen iibergehen. Das Ziel der Evolution besteht dann darin, ihm
ein vollstindiges Selbstbewusstsein zu geben, damit er im Fortschritt des Universums zu hoheren
Stufen iibergehen kann. Seine Evolution, nachdem er auf die menschliche Stufe gekommen ist,
dient dazu, Erfahrungen zu sammeln und die verschiedenen Ebenen der Materie, mit denen er zu
tun hat, so zu erheben und zu lautern, dass die Stimme des Geistes voll gehdrt und verstanden
werden kann.

Er ist ein religioses Wesen, weil er ein Geist ist, der in Materie eingehiillt ist, die ihrerseits ihrem
Wesen nach geistig ist. Da er ein Geist ist, braucht er Mittel, um mit allen Ebenen der Natur, die zur
Evolution gehdren, in Berithrung zu kommen, und diese Mittel sind es, die aus ihm ein
kompliziertes, zusammengesetztes Wesen machen, das zu Irrtiimern neigt, aber gleichzeitig fahig
ist, sich iiber alle Tduschungen zu erheben und den hochsten Platz zu erobern. Er ist im Kleinen das
Universum, denn er ist als Geist, der sich durch sieben Unterscheidungen vor sich selbst offenbart.
Deshalb wird er in der Theosophie als ein siebenfaches Wesen bezeichnet.

Die christliche Einteilung in Korper, Seele und Geist ist zwar insoweit zutreffend, wird aber den
Problemen des Lebens und der Natur nicht gerecht, es sei denn, man betrachtet diese drei Bereiche
jeweils als aus anderen zusammengesetzt, was die mogliche Gesamtzahl auf sieben erhdhen wiirde,
was nicht der Fall ist.

Der Geist steht allein an der Spitze, dann kommt die spirituelle Seele oder Buddhi, wie sie im
Sanskrit genannt wird. Diese hat mehr Anteil am Geist als alle anderen und ist mit Manas oder dem
Verstand verbunden. Diese drei sind die wirkliche Dreifaltigkeit des Menschen, der unvergéngliche
Teil, das wirkliche denkende Wesen, das auf der Erde in den anderen und dichteren Vehikeln durch
seine Evolution lebt.

Die Ebene der Begierden und Leidenschaften, die mit dem Tierreich geteilt wird, ist in der
Reihenfolge ihrer Qualitét niedriger, sie ist unintelligent und der Erzeuger der Unwissenheit, die aus
der Verblendung hervorgeht. Sie ist vom Willen und vom Urteilsvermdgen unterschieden und muss
daher ihren eigenen Platz erhalten.

Auf dieser Ebene manifestiert sich das grobe Leben nicht als Geist, von dem es seine Essenz
ableitet, sondern als Energie und Bewegung auf dieser Ebene. Da es der gesamten objektiven Ebene
gemeinsam ist und liberall vorkommt, ist es auch fiir sich selbst zu betrachten, wobei der vom
Menschen genutzte Teil beim Tod des Korpers aufgegeben wird.

Als letztes, vor dem objektiven Kdrper, kommt das Modell oder Doppel des du3eren physischen
Gehéuses. Dieser Doppelkorper ist der Astralkorper, der zur Astralebene der Materie gehort, nicht
so dicht ist wie die physischen Molekiile, aber zarter und viel stirker und auch bestdndiger.

Es ist das Original des Korpers, das es den physischen Molekiilen erlaubt, sich darauf zu
arrangieren und zu zeigen, das ihnen erlaubt, von Tag zu Tag zu gehen und zu kommen, wie sie es
bekanntlich tun, aber immer die feste Form und Kontur beibehilt, die durch das astrale Doppel im
Inneren gegeben ist.

Diese unteren vier Prinzipien oder Hiillen sind der vergéngliche Teil des Menschen, nicht er selbst,
sondern in jeder Hinsicht das Instrument, dessen er sich bedient, das in der Stunde des Todes wie
ein altes Kleidungsstiick abgelegt und bei jeder neuen Geburt aus dem allgemeinen Reservoir
wieder aufgebaut wird.

Die Dreifaltigkeit ist der wirkliche Mensch, der Denker, die Individualitit, die von Haus zu Haus
geht und bei jeder Wiedergeburt Erfahrungen sammelt, wahrend sie je nach ihren Taten leidet und
genieft - sie ist der eine zentrale Mensch, die lebendige Geist-Seele.

Dieser geistige Mensch, der schon immer existiert hat, der eng mit der Evolution verbunden ist, der



vom Gesetz von Ursache und Wirkung beherrscht wird, weil er selbst dieses Gesetz ist, und der
dariiber hinaus auf dieser Ebene verschiedene Charaktere, Fahigkeiten und Moglichkeiten aufweist,
muss seine Anwesenheit erkldren, wihrend die festgestellten Unterschiede erklért werden miissen.

Die Lehre von der Reinkarnation tut all dies.

Sie besagt, dass der Mensch als Denker, der aus Seele, Verstand und Geist besteht, einen Korper
nach dem anderen in einem Leben nach dem anderen auf der Erde einnimmt, die der Schauplatz
seiner Entwicklung ist, und wo er nach den Gesetzen seines Wesens diese Entwicklung vollenden
muss, sobald sie begonnen hat. In jedem Leben ist er den anderen als eine Personlichkeit bekannt,
aber in der ganzen Ewigkeit ist er ein einziges Individuum, das in sich eine Identitit fiihlt, die nicht
von Namen, Form oder Erinnerung abhéngt.

Diese Lehre ist die eigentliche Grundlage der Theosophie, denn sie erklért das Leben und die Natur.
Sie ist ein Aspekt der Evolution, denn sie bedeutet Wiederverkorperung, und da die Evolution ohne
Wiederverkorperung nicht weitergehen konnte, ist sie die Evolution selbst, angewandt auf die
menschliche Seele.

Sie ist aber auch eine Lehre, an die man zur Zeit Jesu glaubte und die in der Friihzeit des
Christentums gelehrt wurde und die heute fiir diese Religion ebenso notwendig ist wie fiir jede
andere, um Texte zu erkldren, um die Gerechtigkeit Gottes mit dem rauen und unbarmherzigen
Aspekt der Natur und des Lebens fiir die meisten Sterblichen in Einklang zu bringen und um ein mit
der Vernunft wahrnehmbares Licht auf alle Probleme zu werfen, die uns auf unserer Reise durch
diese Welt quélen.

Der gewaltige und nach jeder anderen Lehre ungerechte Unterschied zwischen dem Wilden und
dem zivilisierten Menschen, sowohl was die Fahigkeiten, den Charakter als auch die Moglichkeiten
betrifft, kann nur durch diese Lehre verstanden werden, und wenn wir zu unserer eigenen Schicht
kommen, konnen die Unterschiede derselben Art nur so erklart werden.

Sie rechtfertigt die Natur und Gott, und beseitigt den Makel der Religion, der von Menschen
verursacht wurde, die Glaubenssétze aufgestellt haben, die den Schopfer als Ddmon darstellen.

Das Leben und der Charakter eines jeden Menschen sind das Ergebnis seiner fritheren Leben und
Gedanken. Jeder ist sein eigener Richter, sein eigener Henker, denn es ist seine eigene Hand, die die
Waffe schmiedet, die fiir seine Bestrafung wirkt, und jeder erreicht durch sein eigenes Leben die
Belohnung, steigt zu Hohen des Wissens und der Macht auf, zum Wohle aller die hinter ihm
zuriickbleiben mogen. Nichts wird dem Zufall, der Gunst oder der Parteilichkeit tiberlassen,
sondern alles steht unter der Herrschaft des Gesetzes.

Der Mensch ist ein Denker, und durch seine Gedanken schafft er die Ursachen fiir Leid oder
Gliickseligkeit; denn seine Gedanken erzeugen seine Taten. Er ist das Zentrum fiir jede Stérung der
universellen Harmonie, und zu ihm als Zentrum muss die Stérung zuriickkehren, um ein
Gleichgewicht herzustellen, denn die Natur arbeitet immer auf Harmonie hin.

Der Mensch ist immer mit einer Reihe von Gedanken beschéftigt, die bis in die ferne Vergangenheit
zurlickreichen und stdndig Aktion und Reaktion hervorrufen. Er ist also fiir alle seine Gedanken und
Handlungen verantwortlich, und darin liegt seine vollstindige Verantwortung; sein eigener Geist ist
die Essenz dieses Gesetzes und sorgt flir immer fiir den Ausgleich jeder Storung und fiir die
Korrektur aller Auswirkungen.

Dies ist das Gesetz des Karmas oder der Gerechtigkeit, das manchmal auch als ethisches Gesetz der
Verursachung bezeichnet wird. Es ist den christlichen Schriften nicht fremd, denn sowohl Jesus als
auch der heilige Paulus haben es klar formuliert.

Jesus sagte;

wir sollten so gerichtet werden, wie wir gerichtet haben, und sollten das Mall empfangen, das
anderen zugemessen wird.



Der heilige Paulus sagte:

"Briider, lasst euch nicht tduschen, Gott ldsst sich nicht spotten; denn was der Mensch sét, das wird
er auch ernten."

Und dieses Sden und Ernten kann nur unter den Lehren von Karma und Reinkarnation moglich sein.

Aber was ist mit dem Tod und der Zeit danach? Ist der Himmel ein Ort oder ist er es nicht?

Die Theosophie lehrt, wie man es in allen heiligen Biichern findet, dass die Seele nach dem Tod
eine Ruhepause einlegt. Das ergibt sich aus ihrer eigenen Natur.

Sie ist ein Denker und kann wahrend des Lebens weder alle, noch auch nur einen kleinen Teil der
Myriaden von Gedanken, die sie hegt, erfiillen und ausfiihren. Wenn sie daher beim Tod den K&rper
und den Astralleib abwirft und von den Leidenschaften und Begierden befreit wird, haben ihre
natiirlichen Krifte sofort die Oberhand und sie denkt ihre Gedanken auf der Seelenebene aus,
gekleidet in einen feineren Korper, der fiir diese Existenz geeignet ist. Dies wird Devachan genannt.

Es ist genau der Zustand, der zu den Beschreibungen des Himmels gefiihrt hat, die allen Religionen
gemeinsam sind, aber diese Lehre ist in der buddhistischen und der hinduistischen Religion sehr
klar formuliert.

Es ist eine Zeit der Ruhe, denn da der physische Korper abwesend ist, steht das Bewusstsein nicht
in dem vollstindigen Kontakt mit der sichtbaren Natur, der auf der materiellen Ebene mdoglich ist.
Aber es ist eine reale Existenz und nicht illusionérer als das irdische Leben; es ist der Ort, an dem
sich die Essenz der Gedanken des Lebens, die so hoch waren, wie es der Charakter erlaubte,
ausdehnt und von der Seele und dem Verstand aufgefangen wird.

Wenn die Kraft dieser Gedanken vollig erschopft ist, wird die Seele wieder auf die Erde
zuriickgezogen, in die Umgebung, die ihr hinreichend dhnlich ist, um ihr die richtige weitere
Entwicklung zu ermdglichen.

Dieser Wechsel von Zustand zu Zustand geht weiter, bis sich das Wesen durch wiederholte
Erfahrungen iiber die Unwissenheit erhebt und in sich selbst die tatsdchliche Einheit aller geistigen
Wesen erkennt. Dann geht es zu hoheren und gréferen Stufen auf dem evolutiondren Weg tiber.

Die Theosophie stellt keine neue Ethik vor, da sie davon ausgeht, dass die richtige Ethik immer
dieselbe ist. Aber in den Lehren der Theosophie findet man die philosophische und verniinftige
Grundlage fiir die Ethik und die natiirliche Durchsetzung dieser Ethik in der Praxis.

Universelle Briiderlichkeit ist das, was dazu fiihrt, dass man anderen das tut, was man mochte, dass
sie einem selbst tun, und dass man seinen Néchsten liebt wie sich selbst - was von allen Lehrern in
den groBen Religionen der Welt als richtig erklért wird.

William Q. Judge

Aus dem Englischen iibersetzt von, Christina Arold,
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft,
Pasadena, Californien, USA



