William Q. Judge

Der goldene Mittelweg: Kapitel 6 der
Gita

1890 verdffentlichte Judge eine Neuiibersetzung der ersten englischen Ubersetzung der Bhagavad-
Gita, die 1785 von Sir Charles Wilkins angefertigt wurde. Gleichzeitig schrieb er mehrere
Kommentare zu den wichtigsten Themen in seiner Monatszeitschrift The Path. Seine folgenden
Notizen zum sechsten Kapitel spiegeln Judges gesunde Sachlichkeit in spirituellen Angelegenheiten
wider. - Ed.

Es ist ein sehr praktisches Kapitel, von dem Schiiler ungemein profitieren wiirden, wenn sie es
vollstindig verstehen und befolgen wiirden. Die Fehler, die vor vielen tausend Jahren von den
Schiilern gemacht wurden, waren die gleichen, wie die von heute. Heute wie damals gibt es
diejenigen, die meinen, wahre Entsagung bestehe darin, nichts anderes zu tun als fiir sich selbst,
sich von aktiven Pflichten zuriickzuziehen und ihre Aufmerksamkeit dem zu widmen, was sie gerne
als Selbstentfaltung bezeichnen. Auf der anderen Seite gibt es diejenigen, die unauthorliches
Handeln mit wahrer Hingabe verwechseln.

Der wahre Weg liegt zwischen diesen beiden. Der Verzicht auf weltliche Handlungen - Sannyasa
genannt - ist dasselbe wie das, was in Europa als monastisches Leben bekannt ist, besonders in
einigen sehr asketischen Orden. Selbstsiichtig unter einer falschen Vorstellung von Pflicht
angenommen, kann es keine wahre Hingabe sein. Es ist lediglich ein Versuch, sich selbst zu retten.

Der von einigen theosophischen Schiilern eingeschlagene Weg dhnelt dieser irrigen Methode sehr,
obwohl er in der Freiheit der Welt und nicht hinter Klostermauern praktiziert wird.

Um ein wahrer Entsager von Handlungen und ein Gottgeweihter zu sein, muss man das Problem auf
eine andere Ebene stellen. Auf der Ebene des physischen Gehirns gibt es keine Mdglichkeit, einen
solchen Widerspruch zu 16sen, wie er in der Richtung, Handlungen auszufiihren und doch auf ihre
Ausfithrung zu verzichten, zu bestehen scheint.

Genau hier bleiben viele Leser der Bhagavad-Gita stehen und sind verwirrt. Sie haben sich so lange
daran gewohnt, an das Physische zu denken und in ihm zu leben, und die Begriffe, die sie fiir ihr
Denken verwenden, sind so materiell in ihrer Anwendung, dass sie angesichts dieses Widerspruchs
sagen, dass das Buch ihnen nichts niitzen wird. Aber wenn man die Schwierigkeit von dem
Standpunkt aus betrachtet, dass der wirkliche Akteur der Geist ist, dass die Handlungen nicht die
toten dulleren Ausdriicke davon sind, sondern die Gedanken selbst, konnen wir sehen, wie man,
sowohl ein Entsagender als auch ein Gottgeweihter sein kann, wie wir jede Handlung, eine Vielzahl
von ihnen, duBerlich ausfiihren konnen, so aktiv sein konnen wie jemand, der in weltliche
Beschéftigungen verwickelt ist, und dennoch selbst ungebunden und unberiihrt sein kdnnen.

Die Pflicht und der letzte Imperativ - das "was soll ich tun" - kommen hier ins Spiel und werden
Teil des Prozesses. Die Handlungen, die wir ausfiihren sollen, sind nicht irgendwelche. Wir sollen
nicht achtlos und wahllos alles tun, was uns vorgeschlagen wird. Wir miissen herausfinden, welche
Handlungen von uns ausgefiihrt werden sollten, und sie aus diesem Grund tun und nicht wegen
eines erwarteten Ergebnisses.

Die Tatsache, dass wir uns des Ergebnisses vollkommen sicher sein konnen, ist kein Grund, unser
Interesse darauf zu richten. Auch hier meinen manche, sie hitten eine grole Schwierigkeit. Sie
sagen, dass man, wenn man das Ergebnis kennt, sich sicher dafiir interessieren wird. Aber genau das



ist die Aufgabe, die es zu bewiltigen gilt - den eigenen Geist und die eigenen Wiinsche so zu halten,
dass man nicht an das Ergebnis gebunden ist.

Indem man diese Praxis verfolgt, beginnt man wahre Meditation und wird bald dauerhaft. Denn wer
seine Gedanken und Handlungen beobachtet, um das zu tun, was getan werden sollte, wird mit der
Zeit eine Konzentration erlangen, die die Kraft der wahren Meditation erhdht.

Es ist keine Meditation, fiir eine bestimmte Zeit auf einen Fleck an der Wand zu starren oder fiir
eine andere Zeit in einem vollkommen leeren Geisteszustand zu verharren, der bald in Schlaf
iibergeht. All diese Dinge sind nur Formen, die letztlich keinen dauerhaften Nutzen bringen. Aber
viele Schiiler sind diesen Torheiten nachgelaufen und haben den wahren Weg ignoriert.

Die Wahrheit ist, dass die richtige Methode nicht einfach ist; sie erfordert Gedanken und geistige
Anstrengung, mit Ausdauer und Glauben. Das Anstarren von Punkten und solche falsch genannten
okkulten Praktiken sind im Vergleich dazu sehr einfach.

Doch wir sind Menschen und schwach. Als solche brauchen wir Hilfe, denn das dullere Selbst kann
den Kampf nicht gewinnen. Krishna weist also darauf hin, dass das niedere Selbst durch die Hilfe
des hoheren, erhoben werden muss; dass das Niedere sozusagen der Feind des Hoheren ist, und wir
diirfen nicht zulassen, dass das Schlechtere die Oberhand gewinnt.

Es wird alles von der Selbstbeherrschung abhéngen. Das untere Selbst wird den Menschen, der sich
nicht selbst bezwingt, stindig herunterziehen. Das liegt daran, dass dieses untere Ich so nahe an der
dichten Dunkelheit ist, die liber den unteren Sprossen der Evolutionsleiter hingt, dass es teilweise
der Teufel ist. Wie ein schweres Gewicht wird es denjenigen in die Tiefe ziehen, der nicht versucht,
sich selbst zu {iberwinden.

Aber auf seiner anderen Seite ist das Selbst der Gottlichkeit nahe, und wenn es iiberwunden ist,
wird es zum Freund und Helfer des Uberwinders. Die Sufis, die mohammedanische mystische
Sekte, symbolisieren dies in ihrer Poesie {iber die schone Frau, die nur fiir einen Moment am
Fenster erscheint und dann verschwindet. Sie weigert sich, ihrem Geliebten die Tiir zu 6ftnen,
solange er sich darauf beruft, dass sie getrennt sind; aber wenn er ihre Einheit erkennt, wird sie
seine feste Freundin.

Gleichgesinntheit und Achtsamkeit auf das Hochste Wesen in Hitze und Kalte, Freude und
Schmerz, Erfolg und Misserfolg:

Wir konnen dies nicht leicht erreichen, vielleicht nicht in vielen Leben, aber wir konnen es
versuchen. Jede Anstrengung, die wir in dieser Richtung unternehmen, wird in der inneren Natur
bewahrt und kann beim Tod nicht verloren gehen. Es ist ein geistiger Gewinn, der Reichtum im
Himmel, von dem Jesus sprach. Die Vollkommenheit der Gleichgesinntheit zu beschreiben,
bedeutet, sich einen Adepten hochsten Grades vorzustellen, einen, der iiber alle weltlichen
Uberlegungen hinausgegangen ist und auf hoheren Ebenen lebt. Gold und Steine sind fiir ihn
dasselbe. Die Ziele, die er zu erreichen sucht, sind nicht durch Gold zu erreichen, und so haben
Gold und Kieselsteine den gleichen Wert. Er ist auch so ruhig und frei von Verblendung des Geistes
und der Seele, dass er derselbe bleibt, ob mit Feinden oder Freunden, mit den Gerechten oder den
Stindern.

Dieser hohe Zustand wird uns also als ein Ideal vor Augen gestellt, nach dem wir langsam, aber
beharrlich streben miissen, damit wir uns ihm im Laufe der Zeit ndhern kénnen. Wenn wir nie damit
anfangen, werden wir es auch nie erreichen, und es ist viel besser, dieses hohe Ideal anzunehmen,
auch wenn es stindig scheitert, als iberhaupt kein Ideal zu haben.

Aber einige werden hier wahrscheinlich einen Fehler machen. Das haben sie in der Tat schon getan.
Sie haben das Ideal aufgestellt, aber auf eine zu materielle und menschliche Weise. Dann glaubten
sie, auf dem gewihlten Weg zu wandeln, indem sie ihn duB8erlich einhielten, indem sie vorgaben,
Gold und Steine fiir sie als gleich zu betrachten, wihrend sie in ihrem Herzen das Gold vorzogen.



Ihre Gleichgesinntheit beschréinkte sich auf die Angelegenheiten anderer Menschen, wéhrend sie
alle Verwandten und Freunde durch die Art und Weise, wie sie dieses Hobby betrieben, und durch
die falsche Vernachldssigung offensichtlicher Pflichten verdrgerten und beunruhigten. Wahrlich, sie
strebten nach Gleichgesinntheit, erkannten aber nicht, dass sie nur durch richtige Pflichterfiillung
erworben werden kann, und nicht durch die Auswahl von Pflichten und Umgebungen, die uns
gefallen.

W.Q.J.

(Aus der Zeitschrift Sunrise, April 1977. Copyright © 1977 Theosophical University Press)

Aus dem Englischen iibersetzt von, Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft
Pasadena, Californien, USA



