B s g T g e s |
Theosophie als Leitfaden fiir das Leben

Artikel von W. Q. Judge, Broschiire, 1887

Wir leben in einem praktischen Zeitalter, und jedes System und jede Theorie muss sich der
Herausforderung stellen, Beweise dafiir zu liefern, was es in der Praxis leisten kann.

Wie wenig man durch bloBen Glauben gewinnt, ist der stindige Vorwurf an die Kirchen. Thre
vielfdltigen Glaubensbekenntnisse haben sich im Laufe der Jahrhunderte mit dem Autkommen
neuer Probleme in Theologie und Wissenschaft stetig weiterentwickelt, und heute verfiigen die
verschiedenen Sekten iiber eine ganze Palette moglicher Glaubenssitze zu jedem erdenklichen
Thema. Ein nicht unerheblicher Teil dieser Themen liegt fernab vom praktischen Leben und auch
von jeglicher Moglichkeit des Nachweises. Sie betreffen Fragen wie die Anzahl und Natur
gottlicher Wesen, den Charakter und Einfluss des gottlichen Willens, die Unverénderlichkeit des
zukiinftigen Lebens, die beste Form kirchlicher Sakramente usw. — allesamt Fragen, die sich nur
schwer beweisen lassen und auch dann keinen Nutzen haben, wenn sie bewiesen sind.

Dartiber hinaus ist es ganz offensichtlich, dass, ob es nun einen Gott oder drei Gotter gibt, ob er
vorbestimmt oder nicht, ob Ubeltiiter ewig oder voriibergehend verdammt sind, ob die Taufe zur
Vergebung wirksam ist, die verschiedenen Sekten diese Erde nicht wiirdiger fiir die gottliche
Fiirsorge gemacht oder die Ubel verringert haben, die die Religion heilen sollte. Als Bewahrer der
Moral, Bekdmpfer der Siinde und Erneuerer der Gesellschaft, sind die Kirchen zweifellos ein
beklagenswerter Misserfolg. Es ist nicht nur so, dass die Gesellschaft unerneuert bleibt, sondern
dass niemand mehr erwartet, dass sie sie erneuern. Eine Fiille von detaillierten
Glaubensbekenntnissen hat offensichtlich nichts dazu beigetragen, das Bose auszurotten.

Da dies so ist, ist es ebenso sicher, dass die Hinzufligung eines weiteren Glaubensbekenntnisses
dies auch nicht bewirken wird. Die beiden Gruppen, die am menschlichen Fortschritt interessiert
sind, sind die Philanthropen und die Frommen, und beide werden, wenn ihnen ein ihnen
unbekanntes Konzept fiir einen solchen Fortschritt vorgelegt wird, mit Sicherheit darauf hinweisen,
dass bloB3e Glaubenssétze vollig versagt haben.

Sie sagen zu Recht, dass keine neue Plattform oder Kirche benétigt wird, sondern etwas mit einem
bisher unversuchten Ziel und Impuls. Wenn die Theosophie kein besseres Ziel hat als die Sekten,
wenn sie keine stirkeren Motive vermittelt als diese, wenn sie keine deutlicheren und wertvolleren
Ergebnisse vorweisen kann, kann sie genauso gut jetzt abgelehnt werden wie nach einem
vergeblichen Versuch. Wenn sie jedoch andererseits eine bessere Perspektive und einen besseren
Ansporn bietet, wenn sie beweisen kann, dass diese tatsdchlich dort gewirkt haben, wo
herkommliche Ansétze versagt haben, dann hat sie ein Recht darauf, angehort zu werden. Die Frage
der Lehre ist zweitrangig, obwohl ein ethisches System natiirlich hoffnungsvoller ist, wenn es auf
einer rationalen Grundlage beruht.

Schauen wir einmal, ob das unbekannte System namens ,, Theosophie”, das in letzter Zeit so viel



Aufmerksamkeit von der denkenden Welt erhalten hat, irgendwelche Eigenschaften besitzt, die es
rechtfertigen, die umgebenden Religionen zu ersetzen. Diese haben die Menschheit nicht
reformiert; kann es das?

Nun 1. —Die Theosophie beseitigt die Ursache aller Siinden und des grofiten Elends im Leben.
Diese Ursache ist Selbstsucht. Jede Form von Unehrlichkeit, Gewalt, Empdrung, Betrug, ja sogar
Unhoflichkeit, entspringt dem Wunsch, die eigenen Ziele zu fordern, selbst wenn dafiir die Rechte
anderer geopfert werden miissen. Jede Aggression gegeniiber Mitmenschen, jeder Versuch, sich
deren Komfort, Besitz oder Pldane anzueignen, alle Bemiihungen, sie herabzusetzen, zu
tibertrumpfen oder zu demiitigen, driicken das Gefiihl aus, dass die Selbstbefriedigung, vor allem
anderen, zu suchen ist. Dies gilt gleichermal3en fiir personliche Laster, wie auch fiir die personliche
Verachtung der gottlichen Autoritét, die wir als ,,Gottesldsterung” bezeichnen kénnen. Die Wurzel
allen bosen Verhaltens, gegentiber Gott, anderen Menschen, oder sich selbst, ist also die Selbstliebe,
eine Selbstliebe, die so stark ist, dass sie alles opfert, nur um sich selbst zu befriedigen.

Aus dieser Selbstgefilligkeit ergeben sich zwei Dinge.

Erstens die Qualen des Neides, der Enttduschung, der Eifersucht und all der gemeinen und
beilenden Leidenschaften, die mit dem allgegenwirtigen Gedanken an sich selbst einhergehen, und
der vollige Verlust all jener feineren, sanfteren Freuden, die die Frucht von Wohltétigkeit und
Altruismus sind.

Zweitens die restriktiven MaBnahmen, die die Gesellschaft zu ihrem eigenen Schutz gegen grobe
Formen der Aggression ergreifen muss — Arbeitshiuser, Gefangnisse und Galgen, von denen kein
zivilisiertes Land und keine Kirche frei ist. Und wenn wir uns vorstellen wollen, wie sich eine
universelle Herrschaft der Selbstlosigkeit unter den Menschen auswirken wiirde, konnen wir uns ein
Land ohne Gerichte, Gefédngnisse und Polizisten vorstellen, eine Gesellschaft ohne Unterschlagung,
Betrug oder Tauschung, eine Gemeinschaft, in der jedes Herz so frei von Neid und Arglist wére,
wie es sicherlich auch frei von Ungliick und Schmerz wire. Die Wurzel des universellen Leids
wiirde ausgerottet, der Strom an seiner Quelle ausgetrocknet.

Genau das ist es, was die Theosophie fordert.

Ihre Grundlehre ist die absolute Gleichheit der Menschenrechte und die universelle
Verpflichtung, diese zu respektieren.

Wenn die Besitztiimer meines Nachbarn — Gefiihle, Eigentum, Gliick, was auch immer — genauso zu
achten sind wie meine eigenen, und wenn ich das so empfinde, werde ich nicht in sie eindringen.
Mehr noch: Wenn ich die wahre Briiderlichkeit der Menschen wahrnehme, wenn ich mit dem
Gesetz der Sympathie, das sie hervorruft, im Einklang bin, wenn ich erkenne, dass die grofite
Freude, eher im Geben als im Nehmen liegt, werde ich nicht passiv und zuriickhaltend sein, sondern
aktiv Gutes tun. Mit anderen Worten, ich werde ein wahrer Menschenfreund sein. Und dadurch
werde ich das hochste Gliick flir mich selbst erlangen, denn ,,wer sein Leben verliert, der wird es
retten®. Sie sagen, dies sei ein christlicher Text? Nun gut, es ist auch eine Zusammenfassung der
Theosophie.

Dann 2. —Die Theosophie verkiindet unaufhorlich die Wahrheit, dass jede richtige oder
falsche Handlung ihre gerechte Belohnung erhalten wird. Die meisten religidsen Systeme sagen
etwas anderes. In der Regel bieten sie einen ,,stellvertretenden* Plan, durch den Strafen umgangen
und unverdiente Gliickseligkeit gesichert werden kénnen. Aber wenn Belohnungen iibertragen
werden koénnen, dann konnen es auch Pflichten, und so wird Chaos in die moralische Ordnung des
Universums gebracht. Dariiber hinaus werden die offensichtlichen Ungerechtigkeiten des
menschlichen Lebens, jene Ungerechtigkeiten, die das liebende Herz betriiben und das verbitterte
Herz stechen, nicht beriicksichtigt. All die Ungleichheiten, Paradoxien und Unsicherheiten, die uns
so dicht umgeben, sind unlésbar. Warum das Bose gedeiht und das Gute verkiimmert, ist vielleicht
nicht bekannt. Die Nacht senkt sich {iber die wichtigste Frage der Menschheit.



Die Theosophie beleuchtet sie sofort. Sie besteht darauf, dass moralische Ursachen nicht weniger
wirksam sind als physische und dass ihre angemessene Wirkung, ob schédlich oder niitzlich,
unfehlbar mit jeder moralischen Handlung verbunden ist. Es gibt kein Entkommen, keinen Verlust,
keine Ungewissheit; das Gesetz ist absolut unerbittlich und uniiberwindbar. Jeder Cent der Schuld
muss bezahlt werden, vom oder an den Einzelnen selbst. Nicht unbedingt in einem Leben, aber
irgendwo und irgendwie entlang der groBen Kette, wird strenge Gerechtigkeit geiibt; denn die
Auswirkungen von Ursachen, die auf der moralischen Ebene erzeugt wurden, miissen sich
moglicherweise in physischen Umstdnden erschopfen.

Wenn Selbstlosigkeit der Weg zur sozialen Erneuerung ist, dann muss Karma — denn so heif3t diese
Lehre von der Gerechtigkeit — ihr Antrieb sein. Nichts vergeht; nichts Gutes und nichts Boses kann
ohne seine Frucht sterben. Das Ergebnis einer Tat ist so sicher wie die Tat selbst. Wie kann ein
System unpraktisch sein, wenn es alle Hindernisse fiir das Gesetz der Kausalitét beseitigt und die
Praxis zum Schliissel fiir sein gesamtes Funktionieren macht?

Dann 3. — Die Theosophie vertritt die Auffassung, dass jeder Mensch sein eigenes Schicksal
gestaltet. Sie zerbricht emport alle theologischen Konstrukte von ,,Erwédhlung”, ,,Pradestination”
und ,,Vorherbestimmung”. Den halb-materiellen Theorien von ,,Gliick”, ,,Schicksal” und ,,Zufall”
ergeht es nicht besser. Jede andere Theorie, die Verantwortung verlagert oder Anstrengungen ldhmt,
wird hinweggefegt. Die Theosophie will nichts davon wissen. Sie besteht darauf, dass wir nur das
sein konnen, was wir zu sein gewollt haben, dass keine Macht iiber oder unter uns, uns behindern
oder ablenken kann, dass unser Schicksal in unseren Hénden liegt. Wir konnen die Schonheit dieser
Vorstellung von der Zukunft erkennen, die sie in einer Wiederherstellung der géttlichen Fiille durch
kontinuierliche Reinigung von allem Sinnlichen, Selbstsiichtigen und Herabwiirdigenden
verkdrpert, und mit dieser Erkenntnis konnen wir uns auf den Weg zu diesem fernen Ziel machen;
oder wir konnen, selbstverliebt und nur auf das Vergédngliche und Materielle bedacht, unsere
gegenwirtigen Freuden fest umklammern und sowohl andere, als auch das Gesetz des Karma
ignorieren; aber was auch immer das Ideal, was auch immer die Anstrengung, was auch immer das
Ergebnis sein mag, es ist allein unser. Keine Gottheit wird den Sieger als Liebling des Himmels
begriiBen; kein Ddmon wird den Verlorenen in einem vorbestimmten Griff ergreifen. Was wir sind,
haben wir selbst geschaffen; was wir sein werden, liegt in unserer Hand.

Hier kommt die Tatsache der Reinkarnation ins Spiel. Ein einziges Leben reicht fiir die Entwicklung
eines Menschen nicht aus. Immer wieder muss er auf die Erde kommen, um ihre Beschaffenheit zu
erfahren, um Erfahrungen und Disziplin zu sammeln, wobei jedes Leben auf der Erde die Natur
seines Nachfolgers bestimmt. Daraus folgen zwei Dinge:

1. Unser gegenwirtiger Zustand offenbart, was wir in vergangenen Leben erreicht haben;
2. Unsere gegenwirtigen Gewohnheiten entscheiden dariiber, wie das néchste Leben aussehen wird.

Die formende Kraft liegt in uns; unser Streben treibt uns an, unser Wille verwirklicht das
angestrebte Ziel. Es ist sicherlich die Vollkommenheit der Gerechtigkeit, dass jeder Mensch das sein
soll, was er sein mochte!

Gibt es unter all den vielen Plédnen zur Verbesserung der Menschheit, die die Geschichte
aufgezeichnet hat und die die Menschheit ausprobiert hat, einen, der so rational, so gerecht, so
unparteiisch, so erhebend und so motivierend ist, wie der, den die Theosophie vorstellt?

Kiinstliche Unterscheidungen und Vorstellungen werden vollstandig beseitigt. Fantasievolle
Ambitionen haben absolut keinen Platz. Mechanische Vorrichtungen fehlen génzlich. Die Wurzel
aller Trennungen und Feindschaften — Selbstsucht — wird aufgedeckt und angeprangert. Die
Unnachgiebigkeit des moralischen Gesetzes wird energisch verkiindet.

Die Verwirklichung des individuellen Ziels wird vollstindig individuell gestaltet. Indem sie alle
Kunstgriffe beseitigt und alle von Theologen erdachten Hindernisse aufhebt, den Weg zum hochsten
Ideal religidser Inbrunst 6ffnet, sicherstellt, dass in der langen Bilanz, die jeder Mensch in seinen



vielen Leben aufstellt, nichts verloren geht, und jedem die Entschlossenheit und das Erreichen,
seines selbst gewdhlten Ziels, liberlésst, tut die Theosophie, was kein konkurrierendes System getan
hat oder tun kann: Sie bekriftigt das moralische Bewusstsein, rechtfertigt den moralischen Sinn und
spornt das moralische Motiv an. Und so ist sie, sowohl praktisch, als auch praktikabel.

So wird sie auch zu einem Leitfaden fiir das Leben. Sobald einem Menschen das Ziel vor Augen
gefiihrt wird und die Gewissheit, dass jede Handlung dieses Ziel beeinflusst, ist die Frage nach der
Zweckmaifigkeit einer Handlung sofort geklart. Ist eine Handlung egoistisch, unbriiderlich,
aggressiv? Dann ist sie untheosophisch. Fordert sie Selbstlosigkeit, Spiritualitdt, Fortschritt? Dann
bejaht die Theosophie sie. Der Test ist einfach und unkompliziert und gerade deshalb durchfiihrbar.
Wer sich durch die Feinheiten des Lebens leiten lassen mochte, braucht keinen Priester oder
Fiirsprecher zu suchen, sondern kann, erleuchtet vom gottlichen Geist, der immer in seinem Inneren
gegenwirtig ist, angeregt durch die Vision der endgiiltigen Wiedervereinigung mit dem Hochsten,
in der Gewissheit, dass jede Anstrengung ihr untrennbar verbundenes Ergebnis hat, und sich
bewusst ist, dass in ihm selbst die Verantwortung fiir deren Annahme liegt, kann in Harmonie,
Hoffnung und Gliick weitergehen, frei von Zweifeln hinsichtlich Gerechtigkeit oder Erfolg und
stark im Glauben, dass derjenige, der sich der Natur und ihren Gesetzen angepasst hat, sich dem
Schicksal anpassen wird, das sie fiir den Menschen vorhersagt.



