EVOLUTION

von

William Q. Judge

Das Wort ,,Evolution” ist aus theosophischer Sicht das beste Wort, um die Entstehung von
Menschen und Dingen zu beschreiben, da der Prozess, den es bezeichnet, immer in den alten
Biichern beschrieben wurde, aus deren Lektiire sich die Grundsitze der Weisheitsreligion ableiten
lassen.

In der Bhagavad Gita sagt Krishna:
,Am Anfang des Tages Brahmas entstehen alle Dinge aus dem unentwickelten Prinzip,
und mit dem Einbruch der Nacht Brahmas,
16sen sie sich wieder darin auf*

... und dass dieser Prozess sich von Zeitalter zu Zeitalter fortsetzt.
Dies entspricht genau der Definition von Evolution in unseren Worterbiichern, wo sie als
Entstehungsprozess, oder Entwicklung beschrieben wird.

Die ,,Tage und Nichte Brahmas” sind unermessliche Zeitrdume, in denen die Evolution
voranschreitet, wobei die Manifestation der Dinge den ,,Tag” und ihre periodische Auflésung im
Absoluten die ,,Nacht” darstellt.

Wenn also alles evolviert ist, kann das Wort Schopfung nur auf eine Kombination bereits
existierender Dinge angewendet werden, da die Ursubstanz oder Grundlage nicht geschaffen
werden kann. Die Grundlage des theosophischen Systems ist die Evolution, denn in der Theosophie
wird davon ausgegangen, dass alle Dinge bereits in — esse - existieren und von Zeit zu Zeit in
Ubereinstimmung mit dem innewohnenden Gesetz des Absoluten hervorgebracht oder entwickelt
werden.

Die nichste Frage, die sich stellt, lautet: Was ist dieses innewohnende Gesetz des Absoluten?

So genau, wie es sich ausdriicken ldsst. Obwohl wir das Absolute nicht kennen und nicht kennen
konnen, verfiigen wir iiber geniigend Daten, um zu dem Schluss zu kommen, dass sein
innewohnendes Gesetz darin besteht, periodisch aus der Subjektivitét in die Objektivitét
hervorzutreten und wieder in die Subjektivitit zurtickzukehren, und dies ohne Unterbrechung.

In der objektiven Welt haben wir dafiir ein Bild oder eine Illustration im Auf- und Untergang der
Sonne, die von allen natiirlichen Objekten den Einfluss dieses Gesetzes am besten zeigt. Sie geht,
wie H. P. Blavatsky sagt, aus dem (fiir uns) Subjektiven auf und kehrt nachts wieder ins Subjektive
zuriick, wihrend sie tagsiiber in der objektiven Welt verbleibt.

Wenn wir, wie wir es tun miissen, wenn wir Versuche unternehmen, Entsprechungen zwischen den
Welten herzustellen, das Wort ,,Zustand” anstelle von Ort oder Lage setzen und anstelle der Sonne
das Objekt ,,das Absolute” nennen, haben wir ein perfektes Bild, denn dann haben wir das Absolute,
das aus dem subjektiven Zustand, iiber den Horizont des Bewusstseins aufsteigt und fiir dieses



Bewusstsein wieder untergeht, wenn die Nacht hereinbricht, d. h. die Nacht Brahmas.
Dieses Gesetz der Periodizitit ist dasselbe, wie das der Zyklen, das in jedem Bereich der Natur zu
beobachten ist.

Nehmen wir jedoch einen Ausgangspunkt, um einen schnellen Uberblick iiber die theosophisch
betrachtete Evolution zu erhalten. Und nehmen wir an, dass dies zu Beginn dieser
Manifestationsperiode war. Was damals in die objektive Welt projiziert wurde, muss das Leben
selbst gewesen sein, das sich unter dem Einfluss des Differenzierungsgesetzes in eine Vielzahl von
Leben aufspaltete, die wir als individuell bezeichnen kénnen und deren Anzahl wir mit unserem
endlichen Verstand nicht zdhlen kénnen. Im hinduistischen System werden diese Jivas und Jivatman
genannt.

In diesen Leben ist der gesamte Plan enthalten, der wihrend der gesamten Manifestationsperiode
verfolgt werden soll, da jedes Leben eine kleine Kopie des groBen Ganzen ist, aus dem es
hervorgegangen ist. Hier ergibt sich fiir den forschenden Geist eine Schwierigkeit, die etwas
Aufmerksamkeit erfordert, denn er konnte fragen: ,,Was macht man dann mit dem, was wir
,Materie” nennen und durch die sich die Leben manifestieren?”

Die Antwort lautet, dass die sogenannte Materie eine Illusion und keine wirkliche Materie ist,
sondern dass Letztere — in Europa manchmal als Ursubstanz bezeichnet — fiir uns nicht sichtbar ist.
Die wirkliche Materie ist selbst nur eine andere Form des zuerst ausgesto3enen Lebens, jedoch in
einem weniger perfekten Differenzierungszustand, und auf einer Leinwand dieser wirklichen
Materie projizieren ihre inneren Energien Bilder, die wir Materie nennen und fiir die Wirklichkeit
halten.

Man konnte nun weiter fragen: ,,Wurden wir nicht zu der Annahme verleitet, dass das, was wir flir
Materie hielten, aber was Sie nun als Illusion bezeichnen, fiir die Seele absolut notwendig ist, um
Erfahrungen in der Natur zu sammeln?*

Darauf antworte ich, dass dies nicht der Fall ist, sondern dass die Materie, die die Seele bendtigt,
um Erfahrungen zu sammeln, die reale, unsichtbare Materie ist. Es ist jene Materie, aus der die
psychischen Korper bestehen, und jene anderen ,,materiellen” Dinge bis hin zum Geist. Darauf
bezieht sich die Bhagavad Gita, wenn sie sagt, dass Geist (purusha) und Materie (prakriti) gleich
ewig und voneinander unteilbar sind. Das, was wir und die Wissenschaft gewohnt sind, als Materie
zu bezeichnen, ist nichts anderes als unsere begrenzte und unvollstindige Erkenntnis der
Erscheinungen der realen oder urspriinglichen Materie. Diese Position wird nicht dadurch
widerlegt, dass alle Menschen im Allgemeinen dieselben Erkenntnisse tiber dieselben Objekte
haben, dass quadratische Objekte immer quadratisch sind und dass Schatten fiir alle normalen
Menschen in derselben Linie fallen, denn selbst in unserer eigenen Erfahrung sehen wir, dass es so
etwas wie eine kollektive Verdnderung der Erkenntnis gibt und dass es daher durchaus moéglich ist,
dass alle normalen Menschen sich lediglich auf einer einzigen Bewusstseinsebene befinden, auf der
sie noch nichts anderes erkennen konnen.

Im Falle der Hypnose erscheint dem Subjekt, alles nach dem Willen des Hypnotiseurs, anders, was
nicht méglich wire, wenn Objekte, eine von unserem Bewusstsein unabhingige eigene Wirklichkeit
hitten.

Um eine Diskussion {iber das theosophische Evolutionssystem zu rechtfertigen, muss man priifen,
ob es einen radikalen Unterschied zu dem gibt, was in der Welt, sei es in wissenschaftlichen Kreisen
oder unter Theologen, allgemein anerkannt ist. Dass es einen solchen Unterschied gibt, ist sofort
ersichtlich, und wir werden zunéchst den Unterschied zur Theologie betrachten.

Hier geht es natiirlich insbesondere um die Entstehung des inneren Menschen, obwohl die
Theologie einen gewissen Anspruch darauf erhebt, etwas liber die Abstammung der Rassen zu
wissen. Die Kirche sagt entweder, dass die Seele jedes Menschen eine besondere Schopfung ist,
oder sie schweigt zu diesem Thema und iiberldsst es uns, wie es einst so sehr in Mode war zu sagen,



»in den Hénden einer barmherzigen Vorsehung”, die schlieBlich nichts zu diesem Thema sagt. Wenn
jedoch die Frage nach der Rasse aufgeworfen wird, verweist der Priester auf die Bibel und sagt,
dass wir alle von einem Paar abstammen, Adam und Eva. In diesem Punkt ist die Theologie sicherer
als die Wissenschaft, da letztere noch keine Daten hat und nicht wirklich weil3, ob wir unseren
Ursprung einem Paar, einem Mann und einer Frau, oder vielen verdanken.

Die Theosophie hingegen unterscheidet sich von der Kirche und behauptet, dass Paramatma allein
selbstexistent, einzig, ewig, unverinderlich und allen Geschopfen, hohen wie niedrigen, gemeinsam
ist; daher wurde es nie geschaffen und wird nie geschaffen werden; dass die Seele des Menschen
sich entwickelt, das Bewusstsein selbst ist und nicht speziell fiir jeden auf der Erde geborenen
Menschen geschaften wurde, sondern durch unzéhlige Inkarnationen, zu verschiedenen Zeiten
verschiedene Korper annimmt.

Diesem muss die Aussage zugrunde liegen, dass es fiir jedes Manvantara, oder jede
Manifestationsperiode, eine bestimmte Anzahl von Seelen oder Egos gibt, die sich in den
Evolutionsstrom projizieren, der fiir diese Periode oder dieses Manvantara vorherrscht.

Natiirlich ist dieses Thema unbegrenzt, und die Betrachtung der unzdhligen Systeme und Welten, in
denen derselbe Prozess mit einer bestimmten Anzahl von Egos, in jedem einzelnen, stattfindet,
erschiittert den Verstand der meisten Menschen, die sich mit diesem Thema beschiftigen. Und
natiirlich mochte ich nicht so verstanden werden, dass es eine bestimmte Anzahl von Egos in der
Gesamtheit aller Systeme gibt, in denen wir uns die Evolution vorstellen konnen, denn eine solche
Bestimmtheit konnte in der Masse nicht gegeben sein, da dies gleichbedeutend wére mit dem
Messen des Absoluten.

Aber wenn wir einen Teil der Manifestation des Absoluten betrachten, kdnnen wir sagen, dass es in
dem jeweiligen System, das wir betrachten, eine bestimmte Anzahl von Egos gibt; dies ist eine der
Notwendigkeiten unseres endlichen Bewusstseins.

Wenn wir unserer Argumentation folgen, kommen wir zu dem Schluss, dass es innerhalb der grof3en
Evolutionswelle, die mit dem System, zu dem diese Erde gehdrt, zusammenhéngt, genau so viele
Egos gibt, die entweder voll entwickelt sind, oder sich in einem latenten Zustand befinden. Diese
haben das Rad der Wiedergeburt umkreist und werden dies so lange tun, bis die Welle auf eine
andere trifft und sich in diese verwandelt.

Daher kann es keine spezielle Schopfung von Seelen fiir die verschiedenen Menschen geben, die
auf dieser Erde geboren werden, und aus dem zusétzlichen Grund, dass, wenn es sie gébe, der Geist
der Illusion, den bloBen menschlichen K&rpern, unterworfen wire.

In Bezug auf die Theologie lehnen wir also die folgenden Aussagen ab:

Erstens, dass es eine besondere Schopfung von Seelen gibt,

zweitens, dass es eine Schopfung dieser Welt oder einer anderen Welt gibt, gab oder geben konnte,
und drittens, dass die Menschheit von einem einzigen Paar abstammt.

Die Unterschiede zwischen unserer Theorie und der Wissenschaft zu erortern, fallt uns leicht. In der
Frage nach dem Fortschritt und danach, wie der Mensch Fortschritt oder Zivilisation erreichen kann
und ob Fortschritt iiberhaupt mdglich ist, wenn die Theorien der Wissenschaft wahr sind, vertreten
wir den Standpunkt, dass es keinen Fortschritt geben kann, wenn das in den Schulen gelehrte
Evolutionsgesetz wahr ist, selbst im materiellen Sinne.

In diesem Punkt stehen wir in diametralem Gegensatz zur Wissenschaft. Diese geht davon aus, dass
die heutige Menschheit auf der Erde von einem gemeinsamen Stamm abstammt, der in seiner
Kindheit primitiv und barbarisch war, kaum mehr wusste als die Tiere, wie die Tiere lebte und alles,
was er heute weil}, allein durch Erfahrungen in seinem Kampf mit der Natur, wéihrend seiner
Entwicklung gelernt hat. Daher gibt es fiir uns die Altsteinzeit, die Jungsteinzeit und so weiter. In
diesem Schema finden wir keine Erkldrung dafiir, wie der Mensch zu angeborenen Ideen kommt.



Einige, die jedoch die Notwendigkeit einer Erkldrung fiir dieses Phanomen erkennen, versuchen
dies auf verschiedene Weise; und es handelt sich um ein Phinomen von groBter Bedeutung. Es wird
von der Theosophie auf eine ihr eigene Weise erklirt, auf die wir im weiteren Verlauf noch niher
eingehen werden.

W.Q.Judge, Path, August 1890

Aus dem Englischen iibersetzt von, Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft Pasadena,
und der U.L.T,, Californien, USA



