
EVOLUTION

von 
William Q. Judge

Das Wort „Evolution” ist aus theosophischer Sicht das beste Wort, um die Entstehung von 
Menschen und Dingen zu beschreiben, da der Prozess, den es bezeichnet, immer in den alten 
Büchern beschrieben wurde, aus deren Lektüre sich die Grundsätze der Weisheitsreligion ableiten 
lassen. 

In der Bhagavad Gita sagt Krishna: 
„Am Anfang des Tages Brahmas entstehen alle Dinge aus dem unentwickelten Prinzip, 

und mit dem Einbruch der Nacht Brahmas, 
lösen sie sich wieder darin auf“

… und dass dieser Prozess sich von Zeitalter zu Zeitalter fortsetzt. 
Dies entspricht genau der Definition von Evolution in unseren Wörterbüchern, wo sie als 
Entstehungsprozess, oder Entwicklung beschrieben wird. 

Die „Tage und Nächte Brahmas” sind unermessliche Zeiträume, in denen die Evolution 
voranschreitet, wobei die Manifestation der Dinge den „Tag” und ihre periodische Auflösung im 
Absoluten die „Nacht” darstellt.
Wenn also alles evolviert ist, kann das Wort Schöpfung nur auf eine Kombination bereits 
existierender Dinge angewendet werden, da die Ursubstanz oder Grundlage nicht geschaffen 
werden kann. Die Grundlage des theosophischen Systems ist die Evolution, denn in der Theosophie 
wird davon ausgegangen, dass alle Dinge bereits in – esse - existieren und von Zeit zu Zeit in 
Übereinstimmung mit dem innewohnenden Gesetz des Absoluten hervorgebracht oder entwickelt 
werden. 

Die nächste Frage, die sich stellt, lautet: Was ist dieses innewohnende Gesetz des Absoluten? 
So genau, wie es sich ausdrücken lässt. Obwohl wir das Absolute nicht kennen und nicht kennen 
können, verfügen wir über genügend Daten, um zu dem Schluss zu kommen, dass sein 
innewohnendes Gesetz darin besteht, periodisch aus der Subjektivität in die Objektivität 
hervorzutreten und wieder in die Subjektivität zurückzukehren, und dies ohne Unterbrechung. 
In der objektiven Welt haben wir dafür ein Bild oder eine Illustration im Auf- und Untergang der 
Sonne, die von allen natürlichen Objekten den Einfluss dieses Gesetzes am besten zeigt. Sie geht, 
wie H. P. Blavatsky sagt, aus dem (für uns) Subjektiven auf und kehrt nachts wieder ins Subjektive 
zurück, während sie tagsüber in der objektiven Welt verbleibt. 

Wenn wir, wie wir es tun müssen, wenn wir Versuche unternehmen, Entsprechungen zwischen den 
Welten herzustellen, das Wort „Zustand” anstelle von Ort oder Lage setzen und anstelle der Sonne 
das Objekt „das Absolute” nennen, haben wir ein perfektes Bild, denn dann haben wir das Absolute,
das aus dem subjektiven Zustand, über den Horizont des Bewusstseins aufsteigt und für dieses 



Bewusstsein wieder untergeht, wenn die Nacht hereinbricht, d. h. die Nacht Brahmas. 
Dieses Gesetz der Periodizität ist dasselbe, wie das der Zyklen, das in jedem Bereich der Natur zu 
beobachten ist.

Nehmen wir jedoch einen Ausgangspunkt, um einen schnellen Überblick über die theosophisch 
betrachtete Evolution zu erhalten. Und nehmen wir an, dass dies zu Beginn dieser 
Manifestationsperiode war. Was damals in die objektive Welt projiziert wurde, muss das Leben 
selbst gewesen sein, das sich unter dem Einfluss des Differenzierungsgesetzes in eine Vielzahl von 
Leben aufspaltete, die wir als individuell bezeichnen können und deren Anzahl wir mit unserem 
endlichen Verstand nicht zählen können. Im hinduistischen System werden diese Jivas und Jivatman
genannt. 

In diesen Leben ist der gesamte Plan enthalten, der während der gesamten Manifestationsperiode 
verfolgt werden soll, da jedes Leben eine kleine Kopie des großen Ganzen ist, aus dem es 
hervorgegangen ist. Hier ergibt sich für den forschenden Geist eine Schwierigkeit, die etwas 
Aufmerksamkeit erfordert, denn er könnte fragen: „Was macht man dann mit dem, was wir 
„Materie” nennen und durch die sich die Leben manifestieren?”
Die Antwort lautet, dass die sogenannte Materie eine Illusion und keine wirkliche Materie ist, 
sondern dass Letztere – in Europa manchmal als Ursubstanz bezeichnet – für uns nicht sichtbar ist. 
Die wirkliche Materie ist selbst nur eine andere Form des zuerst ausgestoßenen Lebens, jedoch in 
einem weniger perfekten Differenzierungszustand, und auf einer Leinwand dieser wirklichen 
Materie projizieren ihre inneren Energien Bilder, die wir Materie nennen und für die Wirklichkeit 
halten. 

Man könnte nun weiter fragen: „Wurden wir nicht zu der Annahme verleitet, dass das, was wir für 
Materie hielten, aber was Sie nun als Illusion bezeichnen, für die Seele absolut notwendig ist, um 
Erfahrungen in der Natur zu sammeln?“ 
Darauf antworte ich, dass dies nicht der Fall ist, sondern dass die Materie, die die Seele benötigt, 
um Erfahrungen zu sammeln, die reale, unsichtbare Materie ist. Es ist jene Materie, aus der die 
psychischen Körper bestehen, und jene anderen „materiellen“ Dinge bis hin zum Geist. Darauf 
bezieht sich die Bhagavad Gita, wenn sie sagt, dass Geist (purusha) und Materie (prakriti) gleich 
ewig und voneinander unteilbar sind. Das, was wir und die Wissenschaft gewohnt sind, als Materie 
zu bezeichnen, ist nichts anderes als unsere begrenzte und unvollständige Erkenntnis der 
Erscheinungen der realen oder ursprünglichen Materie. Diese Position wird nicht dadurch 
widerlegt, dass alle Menschen im Allgemeinen dieselben Erkenntnisse über dieselben Objekte 
haben, dass quadratische Objekte immer quadratisch sind und dass Schatten für alle normalen 
Menschen in derselben Linie fallen, denn selbst in unserer eigenen Erfahrung sehen wir, dass es so 
etwas wie eine kollektive Veränderung der Erkenntnis gibt und dass es daher durchaus möglich ist, 
dass alle normalen Menschen sich lediglich auf einer einzigen Bewusstseinsebene befinden, auf der 
sie noch nichts anderes erkennen können. 
Im Falle der Hypnose erscheint dem Subjekt, alles nach dem Willen des Hypnotiseurs, anders, was 
nicht möglich wäre, wenn Objekte, eine von unserem Bewusstsein unabhängige eigene Wirklichkeit
hätten.
Um eine Diskussion über das theosophische Evolutionssystem zu rechtfertigen, muss man prüfen, 
ob es einen radikalen Unterschied zu dem gibt, was in der Welt, sei es in wissenschaftlichen Kreisen
oder unter Theologen, allgemein anerkannt ist. Dass es einen solchen Unterschied gibt, ist sofort 
ersichtlich, und wir werden zunächst den Unterschied zur Theologie betrachten. 

Hier geht es natürlich insbesondere um die Entstehung des inneren Menschen, obwohl die 
Theologie einen gewissen Anspruch darauf erhebt, etwas über die Abstammung der Rassen zu 
wissen. Die Kirche sagt entweder, dass die Seele jedes Menschen eine besondere Schöpfung ist, 
oder sie schweigt zu diesem Thema und überlässt es uns, wie es einst so sehr in Mode war zu sagen,



„in den Händen einer barmherzigen Vorsehung”, die schließlich nichts zu diesem Thema sagt. Wenn
jedoch die Frage nach der Rasse aufgeworfen wird, verweist der Priester auf die Bibel und sagt, 
dass wir alle von einem Paar abstammen, Adam und Eva. In diesem Punkt ist die Theologie sicherer
als die Wissenschaft, da letztere noch keine Daten hat und nicht wirklich weiß, ob wir unseren 
Ursprung einem Paar, einem Mann und einer Frau, oder vielen verdanken. 
Die Theosophie hingegen unterscheidet sich von der Kirche und behauptet, dass Paramatma allein 
selbstexistent, einzig, ewig, unveränderlich und allen Geschöpfen, hohen wie niedrigen, gemeinsam
ist; daher wurde es nie geschaffen und wird nie geschaffen werden; dass die Seele des Menschen 
sich entwickelt, das Bewusstsein selbst ist und nicht speziell für jeden auf der Erde geborenen 
Menschen geschaffen wurde, sondern durch unzählige Inkarnationen, zu verschiedenen Zeiten 
verschiedene Körper annimmt. 

Diesem muss die Aussage zugrunde liegen, dass es für jedes Manvantara, oder jede 
Manifestationsperiode, eine bestimmte Anzahl von Seelen oder Egos gibt, die sich in den 
Evolutionsstrom projizieren, der für diese Periode oder dieses Manvantara vorherrscht. 
Natürlich ist dieses Thema unbegrenzt, und die Betrachtung der unzähligen Systeme und Welten, in 
denen derselbe Prozess mit einer bestimmten Anzahl von Egos, in jedem einzelnen, stattfindet, 
erschüttert den Verstand der meisten Menschen, die sich mit diesem Thema beschäftigen. Und 
natürlich möchte ich nicht so verstanden werden, dass es eine bestimmte Anzahl von Egos in der 
Gesamtheit aller Systeme gibt, in denen wir uns die Evolution vorstellen können, denn eine solche 
Bestimmtheit könnte in der Masse nicht gegeben sein, da dies gleichbedeutend wäre mit dem 
Messen des Absoluten. 
Aber wenn wir einen Teil der Manifestation des Absoluten betrachten, können wir sagen, dass es in 
dem jeweiligen System, das wir betrachten, eine bestimmte Anzahl von Egos gibt; dies ist eine der 
Notwendigkeiten unseres endlichen Bewusstseins. 

Wenn wir unserer Argumentation folgen, kommen wir zu dem Schluss, dass es innerhalb der großen
Evolutionswelle, die mit dem System, zu dem diese Erde gehört, zusammenhängt, genau so viele 
Egos gibt, die entweder voll entwickelt sind, oder sich in einem latenten Zustand befinden. Diese 
haben das Rad der Wiedergeburt umkreist und werden dies so lange tun, bis die Welle auf eine 
andere trifft und sich in diese verwandelt. 
Daher kann es keine spezielle Schöpfung von Seelen für die verschiedenen Menschen geben, die 
auf dieser Erde geboren werden, und aus dem zusätzlichen Grund, dass, wenn es sie gäbe, der Geist 
der Illusion, den bloßen menschlichen Körpern, unterworfen wäre. 

In Bezug auf die Theologie lehnen wir also die folgenden Aussagen ab: 
Erstens, dass es eine besondere Schöpfung von Seelen gibt, 
zweitens, dass es eine Schöpfung dieser Welt oder einer anderen Welt gibt, gab oder geben könnte, 
und drittens, dass die Menschheit von einem einzigen Paar abstammt.

Die Unterschiede zwischen unserer Theorie und der Wissenschaft zu erörtern, fällt uns leicht. In der
Frage nach dem Fortschritt und danach, wie der Mensch Fortschritt oder Zivilisation erreichen kann
und ob Fortschritt überhaupt möglich ist, wenn die Theorien der Wissenschaft wahr sind, vertreten 
wir den Standpunkt, dass es keinen Fortschritt geben kann, wenn das in den Schulen gelehrte 
Evolutionsgesetz wahr ist, selbst im materiellen Sinne. 

In diesem Punkt stehen wir in diametralem Gegensatz zur Wissenschaft. Diese geht davon aus, dass 
die heutige Menschheit auf der Erde von einem gemeinsamen Stamm abstammt, der in seiner 
Kindheit primitiv und barbarisch war, kaum mehr wusste als die Tiere, wie die Tiere lebte und alles,
was er heute weiß, allein durch Erfahrungen in seinem Kampf mit der Natur, während seiner 
Entwicklung gelernt hat. Daher gibt es für uns die Altsteinzeit, die Jungsteinzeit und so weiter. In 
diesem Schema finden wir keine Erklärung dafür, wie der Mensch zu angeborenen Ideen kommt. 



Einige, die jedoch die Notwendigkeit einer Erklärung für dieses Phänomen erkennen, versuchen 
dies auf verschiedene Weise; und es handelt sich um ein Phänomen von größter Bedeutung. Es wird
von der Theosophie auf eine ihr eigene Weise erklärt, auf die wir im weiteren Verlauf noch näher 
eingehen werden.

W.Q.Judge, Path, August 1890

Aus dem Englischen übersetzt von, Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft Pasadena, 

und der U.L.T., Californien, USA


