Die ursprungliche Theosophie
und

spatere Versionen

FUNF WICHTIGE UNTERSCHEIDUNGSPUNKTE,
DIE ES ZU BEACHTEN GILT

,»Nun, wenn in den verschiedenen Bereichen widerspriichliche Lehren vertreten werden, kdnnen
diese Lehren nicht die Wahrheit enthalten, denn die Wahrheit ist eins und lédsst keine diametral
entgegengesetzten Ansichten zu.*

~ Mahatma K.H. ~

,unsere Lehre kennt keine Kompromisse.*

~ Mahatma K.H. ~

,,Wir haben keine zwei Glaubenssitze oder Hypothesen zu demselben Thema.*

~ H.P. Blavatsky, ,,Der Schliissel zur Theosophie®, S. 87 ~

,Die okkulte Wissenschaft hat ihre unverdnderlichen Traditionen seit prahistorischen Zeiten.*

~ H.P. Blavatsky, ,,Die Geheimlehre*, Band 1, S. 516 ~

#1. GOTTLICHKEIT, GOTT UND DER LOGOS

In den urspriinglichen Lehren der Theosophie wird der Begriff ,,Gott* nicht sehr hdufig verwendet.
Stattdessen wird im Allgemeinen von ,,Gottheit™ oder ,,dem gottlichen Prinzip* gesprochen, wobei
manchmal hinduistische Begriffe, wie Parabrahm, oder Brahman, verwendet werden, manchmal der
kabbalistische Begriff Ain-Soph — ,,das endlose, grenzenlose Nichts, das alles ist*; manchmal auch
Adi-Buddhi, ein Begriff aus dem esoterischen Buddhismus.

Tatsédchlich finden wir Aussagen wie die folgenden:

,Die hohen Eingeweihten und Adepten glauben an ,,Gotter” und kennen keinen ,,Gott”, sondern nur
eine universelle, unabhingige und bedingungslose Gottheit.”

(HPB, ,,Die Geheimlehre” Band 1, S. 295)

,,Gottheit ist nicht Gott.” (SD Band 1, S. 350)



,,Parabrahm ist nicht ,,Gott”.” (SD Band 1, S. 6)

,Um solche anthropomorphen Vorstellungen zu vermeiden, verwenden die Eingeweihten niemals
den Beinamen ,,Gott”, um das Eine und Zweifache Prinzip im Universum zu bezeichnen.”
(SD Band 2, S. 555)

»Die Vorstellung von Gott und Teufel wiirde jeden Chela, der seit sechs Monaten dabei ist, mitleidig
lacheln lassen. Theosophen glauben weder an das eine noch an das andere. Sie glauben an das
Grofle ALL, an Sat, d. h. an die absolute und unendliche Existenz, einzigartig und mit nichts
Vergleichbarem, die weder ein Wesen, noch ein anthropomorphes Geschopf ist, die ist und niemals
nicht sein kann.” (HPB, ,,Misconceptions”)

,»Weder unsere Philosophie noch wir selbst glauben an einen Gott, am allerwenigsten an einen,
dessen Pronomen ein grofles G erfordert. ... Unsere Lehre kennt keine Kompromisse. Sie bejaht
oder verneint, denn sie lehrt nie etwas anderes, als das, was sie als Wahrheit erkennt. Daher lehnen
wir Gott, sowohl als Philosophen, als auch als Buddhisten ab. Wir wissen, dass es in unserem
System, so etwas wie Gott nicht gibt, weder personlich noch unpersonlich. Parabrahm ist kein
Gott, sondern ein absolutes, unveridnderliches Gesetz. Wir sind in der Lage zu behaupten, dass es
keinen Gott gibt. Die Vorstellung von Gott ist kein angeborener, sondern ein erworbener Begriff,
und wir haben nur eine Sache mit den Theologien gemeinsam — wir offenbaren das Unendliche.”
(Mahatma K.H.)

Der wichtigste Punkt, der in der urspriinglichen Theosophie betont wird, ist, dass die ursachenlose
Ursache und wurzellose Wurzel das EINE absolute, unendliche, allgegenwirtige, unpersonliche,
ewige gottliche PRINZIP ist und dass es nichts Endliches, Bedingtes, Relatives, Anthropomorphes,
Personliches oder Menschliches am Unendlichen geben kann. Es wird mit Ehrfurcht als ,,ES* und
L,DAS, statt als ,,Er*, oder ,,Jhm*, bezeichnet. Es ist kein Wesen, sondern ,,Sein* selbst.

Es ist nicht nur die Quelle ohne Ursprung von allem, sondern auch das wahre Selbst, die
wesentliche Natur, die innerste Realitit jedes Lebewesens und allen Lebens. Es ist sowohl absoluter
gottlicher Geist und absolute gottliche Substanz. Es ist in Wirklichkeit reines Bewusstsein selbst.

Wir beten nicht und konnen nicht zum Absoluten und Unendlichen beten, denn wir sind Das.
Anstatt zu beten, beschlieBen wir, fiir und als das Selbst aller Geschopfe zu handeln, zu arbeiten und
zu leben.

Das zyklische Gesetz, einschlieBlich des zyklischen Entstehens und Verschwindens des
Universums, ist einer der grundlegenden Aspekte der urspriinglichen Lehren. Das Universum
entsteht als Ergebnis der Ausstrahlung des Logos aus dem Absoluten. Der Logos — bedeutet ,, Wort”,
»Rede” oder ,,Stimme” auf Griechisch — ist der objektive Ausdruck des subjektiven und abstrakten
Absoluten. Der Logos ist kein personliches Wesen oder ein Gott, sondern das eine alles beseelende
Licht und Leben des Universums, ein universelles spirituelles Prinzip der Existenz, Manifestation
und Evolution. Er manifestiert sich in drei verschiedenen Stufen, die manchmal als die drei Logoi
beschrieben werden, aber es wird behauptet, dass es in Wirklichkeit nur den einen Logos gibt.

Nach der Zeit von H.P. Blavatsky und William Q. Judge entstand ein ganz anderes und
widerspriichliches System, das sich ebenfalls ,,Theosophie* nannte und versuchte, das Original zu
ersetzen, indem es behauptete, eine weiterentwickelte, korrigierte und verbesserte Version zu sein.



Dies war in erster Linie das Werk von C.W. Leadbeater und Annie Besant von der Theosophischen
Gesellschaft — Adyar”, wurde jedoch von Alice Bailey, einem Mitglied der Adyar-Gesellschaft, die
spéter ihre eigene Organisation griindete, bekannt als Lucis Trust und Arcane School, weiter
verbreitet und ausgebaut. Die Lehren von Bailey basieren fast ausschlieBlich auf den Lehren von
Leadbeater/Besant, enthalten jedoch zahlreiche Ergédnzungen und Ausfithrungen.

Im Gegensatz dazu betonten diese spéteren Lehrer, Fiihrer und Schriftsteller, dass die hochste
Vorstellung, die man sich vom Géttlichen machen kann, der ,,Solare Logos” ist, den sie als ,,Gott
unseres Sonnensystems” beschreiben. Parabrahm oder das Absolute wird nicht erwdhnt, ebenso
wenig wie der Universelle Logos. Der Fokus dieser spéteren Lehren liegt stattdessen auf dem
»Solare Logos” und dem ,,Planetarischen Logos”.

In der urspriinglichen Theosophie wird der Begriff ,,Sonnenlogos” nur ein einziges Mal verwendet,
,Planetenlogos” gar nicht.

In diesem spéteren System werden sowohl der Sonnenlogos, als auch der Planetenlogos héufig als
,,Gott” bezeichnet und als Wesen und individuelle personliche Entitéten betrachtet, von denen als
»Er’und ,,]hm” gesprochen wird. Sie sagen, dass der Logos sich ,,seinen” Weg zu diesem Zustand
erarbeitet hat, indem er verschiedene Einweihungsgrade durchlaufen hat. Es wird gesagt, dass der
Logos grof3e Liebe und Fiirsorge fiir die Menschheit empfindet und das Bediirfnis hat, mit
Menschen in Kontakt zu treten.

Leadbeater und Besant behaupteten, eine private Audienz beim Planetenlogos gehabt zu haben,
wihrend Leadbeater vorgab, den Sonnenlogos personlich gesehen und getroffen zu haben,
beschrieb ,,sein” menschendhnliches Aussehen detailliert und verfasste spiter verschiedene Gebete
der Verehrung und Anbetung an ,,ihn”, die in einer angeblich ,,theosophischen” Kirche, der ,,Liberal
Catholic Church”, verwendet werden sollten.

#2. DIE SIEBEN PRINZIPIEN DER MENSCHLICHEN KONSTITUTION

Die urspriinglichen Lehren der Theosophie besagen, dass wir eine siebenfache Natur besitzen. Wir
bestehen alle aus sieben ,,Prinzipien” oder Komponenten. Drei davon sind unsterblich und bestehen
von Leben zu Leben, wihrend die anderen vier, nur fiir die Dauer eines Lebens bestehen und mit
jeder nachfolgenden Geburt neu sind. Diese vier niederen Prinzipien werden oft als die niedere
Vierheit beschrieben, wihrend die wahre menschliche Dreifaltigkeit als die obere unvergéngliche
Triade, die spirituelle Triade oder die hohere Triade bezeichnet wird.

Zusammengefasst besteht diese aus (1) unserem Hoheren Selbst, dem reinen, ewigen Geist,
universell und unteilbar in seiner Natur — in Sanskrit Atman genannt, (2) unserer spirituellen Seele;
dem Vehikel, fiir die direkte Ausstrahlung des Lichts des Geistes — in Sanskrit Buddhi genannt,

und (3) unserer individuellen menschlichen Seele, die unser hoheres Geistesprinzip, unser Ego oder
»Ich”, unsere permanente Individualitit, der Teil von uns, der wiedergeboren wird — in Sanskrit
Manas genannt.

Die niedere Vierheit besteht aus (1) unserer leidenschaftlichen Natur; dem Element des Verlangens,
bildlich beschrieben als die ,.tierische Seele” — in Sanskrit Kama genannt, (2) unserer vitalen Natur;
der Lebenskraft oder Lebensenergie, die uns tatsédchlich am Leben und in physischer Inkarnation
halt — in Sanskrit Prana genannt, (3) unserem Astralkorper, dem subtilen und unsichtbaren Entwurf,
Geriist und Form, auf dem und um den herum der physische Korper aufgebaut ist, dem Vehikel,
durch das Prana zum physischen Korper flieit — in Sanskrit Linga Sharira genannt, und (4) Unser
physischer Kérper; der eigentlich nichts anderes ist als unsere duflere Hiille und das Vehikel



wihrend des Lebens fiir die Manifestation aller anderen Prinzipien — in Sanskrit Sthula Sharira
genannt.

Es gibt einen grofBen Unterschied zwischen dieser Lehre und spéteren Lehren, die als ,,Theosophie”
présentiert wurden.

Die urspriingliche Theosophie spricht von der Verbindung von Atma und Buddhi als der Monade,
dem hdchsten universellen Teil unseres Wesens.

Spéter wurden angeblich mehrere andere ,,Prinzipien” durch die selbsternannten und unbestétigten
hellseherischen Offenbarungen von C.W. Leadbeater ,,entdeckt”, die bestehenden Definitionen
wurden alle geéndert, in einigen Fillen bis zur Unkenntlichkeit, und die allgemeine Ordnung und
die Details der menschlichen Konstitution wurden umgeschrieben, um die Monade als eine Art
hochster gottlicher Individualitét einzubeziehen, die hoher und unterscheidbar, sowohl von Atma
(das einfach als ,,die Kraft des spirituellen Willens” beschrieben wird) als auch von Buddhi ist, und
ein sogenannter ,,dtherischer Korper”, der neben dem Astralkdrper fungiert. Die urspriinglichen
Lehren verwenden niemals den Begriff ,,dtherischer Korper” und erkennen oder erwéhnen keinen
feinstofflichen Korper, der der Beschreibung entspricht, die fiir den ,,4therischen Korper” gegeben
wurde.

Die meisten dieser spateren Lehren und Schriften vermeiden die Verwendung des Begriffs ,,Sieben
Prinzipien”, der in den urspriinglichen Lehren so hdufig vorkommt, da sie acht oder neun
Hauptprinzipien statt sieben anerkennen.

HPBs warnende Worte in ihrem Artikel ,,A Signal of Danger” aus dem Jahr 1889 sind hier vielleicht
von Bedeutung:

,»Die vor fiinfzehn Jahren in der T.S. [d. h. Theosophischen Gesellschaft] eingefiihrte Terminologie
ist die richtige. Diese Terminologie konnte zum jetzigen Zeitpunkt nicht gedndert werden, ohne das
Risiko einzugehen, in die theosophischen Lehren ein Chaos einzufiihren, das ebenso bedauerlich
wie gefahrlich fiir ihre Klarheit ist.”

#3. CHRISTUS, MAITREYA UND DIE WIEDERKUNFT

Erst 1909, achtzehn Jahre nach HPBs Tod, wurde die Vorstellung von der bevorstehenden
Wiederkehr ,,des Herrn Christus-Maitreya, des Weltlehrers” innerhalb der Adyar-Gesellschaft
formuliert. Diese Lehre, die von Leadbeater stammt, geht von verschiedenen Punkten aus, die nicht
nur in den urspriinglichen theosophischen Lehren vollig fehlen, sondern thnen auch widersprechen.

Zum Beispiel:

(1) Die urspriingliche Theosophie, die den Begrift ,,Christus* ohnehin selten verwendet, erkennt
,,Christus* oder ,,Christos* lediglich als symbolischen Begriff und Namen fiir ein universelles
spirituelles Prinzip und betont, dass Christus keine Person, kein individuelles Wesen und keine
Entitét ist.

(2) Sie setzt einen individuellen ,,Lord Christus” nicht mit einem individuellen ,,Lord Maitreya”
gleich, indem sie sagt, dass dies zwei Namen fiir ein Wesen sind. Maitreya ist jedoch ein Begriff
und Name fiir den Buddha der sechsten Wurzelrasse, der erst am Ende des Kali Yuga, in vielen
tausend Jahren, erscheinen soll. HPBs Artikel ,,Lamas and Druses” stellt klar, dass das Ereignis, das
manche als ,,das Kommen Maitreyas” bezeichnen, nicht die Form annehmen wird, die viele



vielleicht erwarten wiirden, denn ,,dies wird die Eine Weisheit sein und sich in die gesamte
Menschheit als Ganzes inkarnieren, nicht in ein einzelnes Individuum™.

(3) Es lehrt auch nicht, dass der ,,Herr Christus-Maitreya™ der ,,Meister aller anderen Meister” ist, es
bezeichnet die anderen Meister und Adepten nicht als ,,die Jiinger von Christus” und behauptet
nicht, dass Christus oder Maitreya den ,,Meister Jesus” besalen oder iiberschatteten, um eine
Mission zu vollenden oder zu erfiillen, die Gautama Buddha nicht angemessen erfiillen konnte, wie
in diesen spéteren Lehren von Leadbeater, Besant und Bailey behauptet wird, von denen letztere
ausflhrlich {iber dieses Thema geschrieben haben.

Mit anderen Worten: Die urspriingliche Theosophie erhebt Christus nicht in eine Position der
Vorrangigkeit und Prominenz, iiber Buddha.

(4) Sie verkiindet nicht, dass das Erscheinen oder die Wiederkehr eines groflen Avatars oder
Erlosers bevorsteht. Im Gegenteil, in ,,Die Geheimlehre* wird gelehrt: ,,Nicht im Kali Yuga,
unserem gegenwartigen, schrecklich materialistischen Zeitalter der Dunkelheit, dem ,,Schwarzen
Zeitalter, kann jemals ein neuer Erloser der Menschheit erscheinen.” (SD Band 1, S. 470)

(5) Sie preist kein bestimmtes Wesen als ,, Weltlehrer”.

(6) Sie befiirwortet nicht die Praxis, eine ,,Grof3e Invokation” zu fordern und zu rezitieren —wie in
den Lehren von Bailey —, um ,,den Weg zu ebnen”, damit ein grof3er Avatar leichter und schneller in
die Welt der Menschen zuriickkehren kann. Stattdessen lehrt sie, dass solche seltenen Ereignisse
immer in Ubereinstimmung mit dem zyklischen Gesetz und nicht entsprechend den Bestrebungen
und Sehnsiichten einzelner Menschen stattfinden, obwohl es in diesem Zusammenhang interessant
sein konnte, die Bemerkungen von WQJ iiber das ,,Zuriickziehen der Gro3en und Guten aus
anderen Sphéren, aus dem Jenseits der Erde” zu beachten, die er in ,,An Epitome of Theosophy” auf
S. 19 und ,,Letters That Have Helped Me” auf S. 73.

Obwohl einige Leute behauptet haben, dass die theosophische Bewegung selbst gegriindet wurde,
um die Wiederkunft Christi zu verkiinden und vorzubereiten, gibt es keinerlei Beweise, die dies
stiitzen. Diese Lehre ist nicht der zentrale Aspekt der Theosophie, wie manche behauptet haben,
sondern hat tatsdchlich nichts mit der Theosophie zu tun, die H.P. Blavatsky der Welt vorgestellt
hat.

#4. DIE MEISTER DER WEISHEIT

Obwohl die urspriinglichen Lehren der Theosophie manchmal darauf hinweisen, dass es Meister,
Mahatmas, Adepten und Eingeweihte gibt, die die Hiiter und Bewahrer der esoterischen Lehre und
ithrer zeitlosen Wahrheiten sind, liegt der Schwerpunkt immer ausnahmslos auf der Philosophie
selbst und nicht auf den Meistern.

Weder HPB, WQJ noch die Meister selbst haben jemals Details und Informationen tiber die Rollen,
Aufgaben, Standorte, fritheren Leben, hierarchischen Positionen, Ebenen und Einweihungsgrade
der Meister preisgegeben.

Die spéteren Lehrer und Schriftsteller, auf die wir Bezug genommen haben, taten genau das,
einschlieBlich der Erstellung und Verdffentlichung komplexer Tabellen und

Diagramme, die angeblich die inneren Abldufe der hierarchischen Struktur der Gro3en Bruderschaft
der Meister zeigen.



Sie veroffentlichten auch detaillierte Berichte iiber das Aussehen der Meister und einige
beschrieben ihre angeblichen Begegnungen und ihre vertraute Freundschaft mit einigen dieser
Meister, wiahrend sie gleichzeitig verschiedene ,,neue” Meister erfanden, die in der urspriinglichen
theosophischen Literatur nicht beschrieben oder erwihnt werden, wie zum Beispiel ,,Meister Jesus”,
»Der Venezianer”, ,,Meister R.”, ,, Meister P.”, , Meister Jupiter* usw.

AulBlerdem wurde Sanat Kumara als ,,Der Grof3e Konig, der Herr der Welt* eingefiigt, die wahre
Natur und Rolle des Maha Chohan wurde verzerrt, die Anthropomorphisierung des Manu und die
Erhebung von ,,Christus-Maitreya* in die Position eines Meisters {iber die anderen Meister, die
hiufig als treue ,,Diener und Jiinger Christi* beschrieben werden und Ritualismus, Zeremonien und
die christliche Kirche bevorzugen, wihrend Buddha zusammen mit echter ostlicher Esoterik weit in
den Hintergrund gedringt wird.

Die urspriingliche Theosophie dreht sich nicht um einen Kult, um die Meister, oder ihre
vermeintlichen Bilder und Portréts, sondern vielmehr um die lebensspendende, die Seele
befriedigende, allumfassende esoterische Philosophie und spirituelle Wissenschaft, die die
tatsdchlichen Meister der Welt, im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts, durch diejenige
vermittelten, die sie als ihre ,,direkte Vertreterin™ bezeichneten: - H.P. Blavatsky.

#5. NACHFOLGE

Fast alle Unstimmigkeiten, Verzerrungen und Verdanderungen, die in die theosophischen Lehren
Eingang gefunden haben, lassen sich auf die Frage der ,,okkulten Nachfolge” zuriickfiihren.
Dies ist auch die Ursache fiir viele der Spaltungen, die innerhalb der theosophischen Bewegung
stattgefunden haben.

Es gibt keine Aufzeichnungen oder Beweise, die auf die Legitimitéit oder Echtheit der zahlreichen
Behauptungen und Aussagen vieler Personen hinweisen, sie seien die ,,Nachfolger” von H.P.
Blavatsky. Auf der anderen Seite gibt es zahlreiche Briefe und Erkldrungen der Meister selbst, in
denen sie betonen, dass HPB ihre ,,direkte Vertreterin”, ihre ,,Schwester” ist, ,,der Welt bekannt als
H.P.B., uns jedoch unter einem ganz anderen Namen”, dass sie keine Chance haben, eine bessere
Botschafterin und Vertreterin, als sie zu finden, und dass sie ihre Arbeit und ihre Schriften
unterstiitzen und gutheif3en.

Der Meister Morya und der Meister Koot Hoomi, die beiden Meister, die am engsten und
direktesten mit HPB und der theosophischen Bewegung verbunden waren, bestétigten ebenfalls
mehrfach schriftlich, dass sie die wahren Autoren von ,, The Secret Doctrine” waren und dass dieses
monumentale Buch ,,ein dreifaches Werk” war, das gemeinsame Werk von ihnen selbst und HPB.
Sie betonten auch, dass es Jahrhunderte dauern werde, bis viel mehr aus den geheimen Lehren
preisgegeben werde, und dass sie nur in den letzten 25 Jahren jedes Jahrhunderts gemil3 dem
zyklischen Gesetz in der Lage und berechtigt seien, sich so direkt mit der Menschheit und der Welt
insgesamt zu befassen, einschlielich der Weitergabe weiterer Lehren.

Aber es erfordert ein gewisses Mal} an Demut, ein echtes Opfern dessen, was man ,,persénliche
Idee” bezeichnet wird, um wirklich zufrieden und gliicklich zu sein, nur ein Ubermittler und

,» Weitergeber” einer Lehre zu sein, die bereits gegeben wurde. In den Herzen vieler Menschen
schlummert der Wunsch, als groBer Fiihrer angesehen zu werden, als eigenstidndiger Lehrer
angesehen zu werden und als neuer ,,Bote” fiir ,,neue Lehren” der Meister bewundert und verehrt zu
werden.

Dies, kombiniert mit der stdndigen kindischen Sehnsucht der Massen nach ,,frischen



Offenbarungen” und den ,,neuesten Botschaften”, insbesondere wenn sie sich nicht einmal die
Miihe gemacht haben, die bereits verfiigbare riesige Menge an Lehren und Informationen richtig zu
nutzen, hat sowohl der theosophischen Bewegung, als auch der Welt der Spiritualitét im
Allgemeinen erheblichen Schaden und enormen Nachteil gebracht.

Wenn wir uns, sowohl mit dem Werk, als auch mit den Schriften von HPB vertraut machen; wenn
wir aus den Worten von William Q. Judge, Damodar, Robert Crosbie und anderen, etwas von der
wahren inneren Natur dieser groflen Eingeweihten erkennen kdnnen; konnen wir erkennen, dass
das Wesen oder die Seele, die der Offentlichkeit als Helena Blavatsky bekannt war, keinen
Nachfolger haben konnte. Wir konnen auch erkennen, dass die von HPB aufgezeichnete Botschaft
nicht so beschaffen ist, dass sie von denen, die sich dazu berufen oder beféhigt fithlen, manipuliert,
verdndert, verwéssert, verzerrt, umgeschrieben oder ,,liberarbeitet” werden kann.

Der Respekt vor der Botschaft, dem Boten und den Meistern,
ist die Politik und Herangehensweise der Vereinigten Loge der Theosophen.
Das Ziel der ULT,
die 1909 von Robert Crosbie gegriindet wurde,
ist es, die Lehren der Theosophie so zu bewahren, zu prisentieren und zu fordern,
wie sie urspriinglich der Welt gegeben wurden.

Dieser Artikel ist eine kurze und komprimierte Zusammenfassung und erwéhnt nur fiinf
Hauptunterschiede zwischen der urspriinglichen Theosophie und dem Lehrsystem, das oft

als Neo-Theosophie oder mit HPBs Begriff ,,Pseudo-Theosophie” bezeichnet wird. Es gibt
tatsichlich noch viele weitere wichtige Unterschiede und gravierende Diskrepanzen. Wenn man ins
Detail geht und alles sorgfaltig untersucht, lassen sich mehr als vierzig finden. Es ist klar, dass, wie
die Meister gesagt haben, zwei widerspriichliche Lehren oder Doktrinen, nicht beide wahr sein
konnen.

UNITED LODGE OF THEOSOPHISTS
62 Queens Gardens
London W2 3AH




