
UNSERE SIEBEN GRUNDSÄTZE VERSTEHEN
 

EINE ZUSAMMENSTELLUNG 
VON H. P. BLAVATSKY UND WILLIAM Q. JUDGE 

Atma

„Reiner universeller Geist.“ [„Der Schlüssel zur Theosophie“, S. 92] 

„Höheres Selbst. Der höchste göttliche Geist, der den Menschen überschattet. Die Krone der oberen
spirituellen Triade im Menschen – Atman. ”

„Atma, das „Höhere Selbst”, ist weder dein Geist noch meiner, sondern wie Sonnenlicht, das auf 
alle scheint. Es ist das universell verbreitete „göttliche Prinzip” und untrennbar mit seinem einen 
und absoluten Meta-Geist verbunden, so wie der Sonnenstrahl untrennbar mit dem Sonnenlicht 
verbunden ist.”

„Dieses „Höhere Selbst“ ist ATMA, und natürlich ist es „nicht materialisierbar“ Mehr noch, es kann
unter keinen Umständen „objektiv“ sein, selbst für die höchste spirituelle Wahrnehmung nicht. 
Denn Atman oder das „Höhere Selbst“ ist in Wirklichkeit Brahman, das ABSOLUTE, und von 
diesem nicht zu unterscheiden.“
 
„Das Höhere Selbst ist Atma, der untrennbare Strahl des Universellen und EINEN SELBST. Es ist 
der Gott über uns, mehr als in uns. Glücklich ist der Mensch, dem es gelingt, sein inneres Ego damit
zu sättigen!“
 
„Wir wenden den Begriff Geist, wenn er allein und ohne jegliche Einschränkung steht, nur auf 
Atma an.“
 
„In Stunden des Samadhi ist das höhere spirituelle Bewusstsein des Eingeweihten vollständig in die 
EINE Essenz, die Atman ist, versunken, und da es eins mit dem Ganzen ist, kann es für es nichts 
Objektives geben. Nun haben einige unserer Theosophen die Gewohnheit angenommen, die 
Begriffe „Selbst” und „Ego” als Synonyme zu verwenden und den Begriff „Selbst” nur mit dem 
höheren individuellen oder sogar persönlichen „Selbst” oder Ego des Menschen in Verbindung zu 
bringen, während dieser Begriff niemals anders als für das eine universelle Selbst verwendet 
werden sollte.” 
 
„In Wirklichkeit ist es kein „menschliches”, sondern das universelle absolute Prinzip, dessen Träger
Buddhi, der Seelengeist, ist .” 



 

„Wir sagen, dass der Geist (der „Vater im Verborgenen“ Jesu) oder Atman kein individuelles 
Eigentum eines Menschen ist, sondern die göttliche Essenz, die keinen Körper und keine Form hat, 
die unermesslich, unsichtbar und unteilbar ist, die nicht existiert und doch existiert, wie die 
Buddhisten über Nirvana sagen. Er überschattet nur den Sterblichen; das, was in ihn eintritt und den
ganzen Körper durchdringt, sind nur seine allgegenwärtigen Strahlen oder sein Licht, das durch 
Buddhi, sein Vehikel und seine direkte Emanation, ausgestrahlt wird.”

„Zunächst einmal ist der Geist (im Sinne des Absoluten und daher unteilbaren ALL) oder Atma. Da 
dieser weder lokalisiert noch in der Philosophie begrenzt werden kann, da er einfach das ist, was in 
der Ewigkeit IST, und was selbst vom kleinsten geometrischen oder mathematischen Punkt des 
Universums der Materie oder Substanz nicht abwesend sein kann, sollte er in Wahrheit überhaupt 
nicht als „menschliches” Prinzip bezeichnet werden.” 
 
„Atma ist in Wirklichkeit keine Einheit, sondern das eine universelle Prinzip.“ 
 
„[Wir] beschränken den Begriff „Höheres Selbst“ auf das universelle göttliche Prinzip, …“ 

„Du hast kein Atma, das sich von anderen unterscheidet. Es gehört dir nicht, es ist Allgemeingut.” 
 
„Atma ist nichts; es ist alles absolut, und man kann nicht sagen, dass es dies oder jenes ist. Es ist 
einfach das, worin wir sind – nicht nur, dass wir leben und atmen und unser Dasein haben, sondern 
im ganzen Universum und während der gesamten Manvantara-Periode. Deshalb sagt man, dass 
Atma Buddhi als Vehikel hat, denn Buddhi ist bereits die erste Differenzierung nach der Evolution 
des Universums. Es ist die erste Differenzierung und sozusagen das Upadhi von Atma. Dann ist 
Buddhi an sich nichts, sondern einfach die erste Differenzierung.” 

„Verstehen Sie mich richtig, Atman kann nicht als unendliches Bewusstsein bezeichnet werden. Es 
ist das eine Absolute, das bewusste Nicht-Bewusstsein ist. Es enthält alles, die Potenzialität von 
allem; daher ist es nichts und alles. Es ist Ain-Soph, und es ist das Parabrahm und so weiter; man 
kann ihm viele Namen geben. Es ist „Nichts“, verstehst du?“ 

„Wie kannst du etwas, das absolut ist, erfahren? Wie ist es möglich, in einen solchen 
philosophischen Irrtum zu verfallen? Das Atma gehört dir nicht mehr als diese Lampe. Es ist 
Allgemeingut.“

„Du darfst niemals sagen: „mein Atma“; du hast kein Atma. Diese Vorstellung ist der Fluch der 
Welt. Sie hat diesen ungeheuren Egoismus, diesen Egoismus hervorgebracht. ... wir sagen „wir 
sind“, „mein Atma“, „mein Buddhi“. Wer bist du? Du bist ein Niemand; heute bist du etwas, 
morgen bist du nichts mehr. Selbst das verschwindet am Ende des Manvantara im EINEN.“

„Wenn das Ego nicht Zuflucht im Atman, dem ALL-GEIST, sucht und vollständig mit dessen 
Wesen verschmilzt, kann das persönliche Ego es bis zum bitteren Ende treiben. Dies kann nicht 
vollständig verstanden werden, wenn der Schüler sich nicht mit dem Geheimnis der Evolution 
vertraut macht, die auf drei Ebenen verläuft – der spirituellen, der psychischen und der 
physischen. ... Nur der Atman erwärmt den inneren Menschen, d. h. er erleuchtet ihn mit dem Strahl
des göttlichen Lebens und nur er ist in der Lage, dem inneren Menschen oder dem Wesen der 
Reinkarnation seine Unsterblichkeit zu vermitteln.“

„Atma entwickelt sich weder weiter, vergisst noch erinnert sich. Es gehört nicht zu dieser Ebene: Es
ist nur der Strahl des ewigen Lichts, der auf die Dunkelheit der Materie scheint und durch sie 



hindurchscheint – wenn diese dazu bereit ist.“ 

„Der Geist des Heiligen Paulus kann für unsere Zwecke als das Sanskrit-Atma angesehen werden. 
Der Geist ist universell, unteilbar und allen gemeinsam. Mit anderen Worten, es gibt nicht viele 
Geister, einen für jeden Menschen, sondern nur ein einziger Geist, der alle Menschen 
gleichermaßen erleuchtet . . . Diese spirituelle Identität ist die Grundlage der Philosophie; auf ihr 
ruht das gesamte Gebäude; den Geist zu individualisieren, jedem Menschen seinen eigenen Geist 
zuzuweisen, der ihm eigen und vom Geist jedes anderen Menschen getrennt ist, bedeutet, die 
gesamte theosophische Philosophie zu Fall zu bringen, ihre Ethik zunichte zu machen und ihr Ziel 
zu vereiteln.“
 
„... Der eine Prozess besteht darin, das Gesetz der spirituellen Einheit und die Tatsache zu 
erforschen und zu verstehen, dass niemand getrennt ist, sondern dass alle auf der Ebene des Geistes 
eins sind, und dass kein einzelner Mensch einen besonderen eigenen Geist hat, sondern dass Atman,
das „siebte Prinzip” genannt, in Wirklichkeit die Synthese des Ganzen und das gemeinsame 
Eigentum jedes Wesens, ob hoch oder niedrig, Mensch, Tier, belebt, unbelebt oder göttlich.” 
 

Buddhi

„Ich habe mich nie mit Sanskrit-Kenntnissen gerühmt, und als ich 1879 zum letzten Mal nach 
Indien kam, kannte ich die Philosophien der sechs Schulen des Brahmanismus nur sehr 
oberflächlich. Ich habe nie vorgegeben Sanskrit zu lehren oder Okkultismus in dieser Sprache zu 
erklären. Ich behauptete, die esoterische Philosophie der 3 Transhimalaya-Okkultisten zu kennen, 
mehr nicht. Was ich wiederum wusste, war, dass sich die Philosophie der alten Dwijas und 
Eingeweihten nicht wesentlich von der Esoterik der „Weisheitsreligion“ unterschied oder 
unterscheiden konnte, genauso wenig wie sich der alte Zoroastrismus, die hermetische Philosophie 
oder die chaldäische Kabbala. Ich habe versucht, dies zu beweisen, indem ich die von den 
tibetischen Arhats verwendeten Fachbegriffe für Dinge und Prinzipien, wie sie in der 
transhimalayischen Lehre verwendet werden (und die, als sie Herrn Sinnett und anderen ohne ihre 
Sanskrit- oder europäischen Entsprechungen gegeben wurden, für sie unverständlich blieben, wie 
sie es für alle in Indien waren) – in Begriffen wiedergegeben habe, die in der brahmanischen 
Philosophie verwendet werden. Möglicherweise ist mir das nicht richtig gelungen, sehr 
wahrscheinlich habe ich Fehler gemacht – ich habe nie behauptet, unfehlbar zu sein –, aber das ist 
kein Grund, warum die siebenfache Unterteilung als „unwissenschaftlich” angesehen werden sollte.
. . . Die Frage ist also nicht, ob ich falsche Sanskrit-Begriffe verwendet habe oder nicht, sondern ob 
die okkulten Lehren, die durch mich dargelegt wurden, die richtigen sind – jedenfalls diejenigen der
„arisch-chaldeo-tibetischen Lehre”, wie wir die „universelle Weisheitsreligion” nennen. „ . . . Es 
gibt Sanskrit-Wörter – „Jiva” zum Beispiel –, die von Adepten jenseits des Himalaya verwendet 
werden und deren Bedeutung sich in der sprachlichen Anwendung stark von der Bedeutung 
unterscheidet, die sie unter den Brahmanen in Indien haben.” 

„... derselbe identische Begriff wird in verschiedenen Philosophien in ganz unterschiedlichen 
Bedeutungen verwendet ... Zum Beispiel hat Buddhi eine Bedeutung in der Esoterik und eine ganz 
andere Bedeutung in der Sankhya-Philosophie ... und eine ganz andere Bedeutung im Vishnu 
Purana, das von sieben Prakritis spricht, die von Mahat ausgehen, und die letztere Maha-Buddhi 
nennt. Grundsätzlich sind die Ideen jedoch die gleichen, auch wenn sich die Begriffe je nach Schule
unterscheiden, und die richtige Bedeutung geht in diesem Labyrinth von Personifizierungen 
verloren.“

“. . . Buddhi ... verbirgt ein Geheimnis, das niemandem offenbart wird, mit Ausnahme von 
unwiderruflich verpflichteten Chelas oder jedenfalls solchen, denen man ohne Bedenken vertrauen 



kann. Natürlich gäbe es weniger Verwirrung, könnte man es nur erzählen; aber da dies unmittelbar 
mit der Kraft zu tun hat, sein Doppel bewusst und nach Belieben zu projizieren, und da diese Gabe, 
ähnlich wie der „Ring des Gyges“, für die Menschheit im Allgemeinen und für den Besitzer dieser 
Fähigkeit im Besonderen sehr fatal wäre, wird sie sorgfältig bewacht. Aber lassen Sie uns mit den 
„Prinzipien” fortfahren. Diese göttliche Seele oder Buddhi ist also das Vehikel des Geistes. 
Zusammen sind diese beiden eins, unpersönlich und ohne jegliche Eigenschaften (auf dieser Ebene 
natürlich) und bilden zwei spirituelle „Prinzipien”. 

„Der Buddhi im Menschen ist das Vehikel des Atman, das Vehikel ist von der Essenz der höchsten 
Ebene von Akasha und unterscheidet daher nicht. Der Unterschied zwischen Manas und Buddhi im 
Menschen ist derselbe wie der Unterschied zwischen Manasa-Putra und Ah-hi im Kosmos“

„Buddhi wird durch die Zuwächse, die es nach jeder neuen Inkarnation und dem Tod des Menschen 
von Manas erhält, bewusst. ... Der Körper folgt den Launen, guten oder schlechten, von Manas; 
Manas versucht, dem Licht von Buddhi zu folgen, scheitert jedoch oft. Buddhi ist die Form der 
„Gewänder” von Atma, denn Atma ist kein Körper, keine Gestalt oder irgendetwas anderes, und 
weil Buddhi nur im übertragenen Sinne sein Vehikel ist. “ 

... das sechste Prinzip oder die intellektuelle göttliche Seele, Buddhi, die durch ihre Vereinigung mit
den höheren Fähigkeiten von Manas bewusst wird ...“ 

„Buddhi, das sein Licht der Weisheit von Atma empfängt, erhält seine rationalen Eigenschaften von 
Manas. An sich, als etwas Homogenes, ist es frei von Attributen.” 

„Atman ist das universelle ALL und wird nur in Verbindung mit Buddhi, seinem Vehikel, das ES 
mit der Individualität (oder dem göttlichen Menschen) verbindet, zum HÖHEREN SELBST des 
Menschen.“

„Weder Atma noch Buddhi werden jemals von Karma erreicht.“ 

„Buddhi an sich hat nichts mit irgendeiner Qualifikation von irgendetwas zu tun; es ist einfach das 
Vehikel von Atman, vom Geist; und Geist ist nichts. Man kann nicht sagen, dass es etwas ist. Es ist 
das, was weder Anfang noch Ende hat. Es ist das Eine.” 
 
„Atma und Buddhi können nicht als etwas beschrieben werden, das etwas mit einem Menschen zu 
tun hat, außer dass der Mensch in sie eingetaucht ist. Solange er lebt, wird er von diesen beiden 
überschattet; aber es ist nicht mehr das Eigentum dessen als von irgendetwas anderem.“ 
 
„Nehmen wir die siebenfachen Menschen. Atma allein ist nichts; es ist nicht nur ein Atemzug, 
sondern einfach eine Idee, nichts, weil es Absolutheit ist; es ist die Essenz von Ain-Soph oder 
Parabrahm; Buddhi ist sein Vehikel, und doch ist Buddhi, selbst in Verbindung mit Atma, auf dieser 
Ebene immer noch nichts. . . . Die Aufgabe von Buddhi besteht lediglich darin, göttliches Licht auf 
Manas zu werfen, sonst würde Manas immer in das kamische Prinzip fallen, in das Prinzip der 
Materie; es würde zum niederen Manas werden und als niedere Manas oder niedriger Verstand 
wirken.“ 

„Intuition befindet sich in Manas, je nachdem, wie viel Licht Buddhi darauf wirft, unabhängig 
davon, ob es mehr oder weniger mit Buddhi assimiliert ist. ... Buddhi selbst kann weder Intuition 
noch Nicht-Intuition noch irgendetwas anderes haben; es ist sozusagen lediglich das verbindende 
Bindeglied zwischen dem höheren Geist und Manas. ... Intuition gehört zu Manas. ... „Frage: Ist das
Erfassen höchster abstrakter Ideen die Funktion von Manas oder von Buddhi?“ – „Antwort: Buddhi 
kann nichts erfassen.“ 



„Bodha bedeutet den angeborenen Besitz göttlicher Intelligenz oder „Verständnis“; „Buddha“ die 
Erlangung desselben durch persönliche Anstrengungen und Verdienste; während Buddhi die 
Fähigkeit ist, den Kanal zu erkennen, durch den göttliches Wissen das „Ego“ erreicht, das 
Unterscheidungsvermögen zwischen Gut und Böse, „göttliches Gewissen“ auch; und „Spiritual 
Soul“ (die spirituelle Seele) ist das Vehikel von Atma. „Wenn Buddhi unseren EGO-tismus mit all 
seinen Vikaras absorbiert (zerstört), manifestiert sich Avalokiteshvara uns, und Nirvana oder Mukti 
wird erreicht“, wobei „Mukti“ dasselbe ist wie Nirvana, d. h. die Befreiung von den Fesseln der
„Maya“ oder Illusion.“

„Kundalini ... ist Buddhi, betrachtet als aktives statt als passives Prinzip (was es im Allgemeinen ist,
wenn es nur als Vehikel oder Schrein des Höchsten Geistes ATMA betrachtet wird). Es ist eine 
elektro-spirituelle Kraft, eine schöpferische Kraft, die, wenn sie zum Handeln angeregt wird, ebenso
leicht töten wie erschaffen kann.“

„Und wenn wir uns ganz oder zeitweise bewusst mit Buddhi, der spirituellen Seele, vereinen, 
schauen wir sozusagen Gott. Das ist es, was alle Menschen der Antike zu sehen wünschten, woran 
die Menschen der Moderne jedoch nicht glauben. Letztere ziehen es vor, ihr eigenes Recht, in der 
Natur groß zu sein, wegzuwerfen und einen imaginären Gott anzubeten, der ausschließlich aus ihren
eigenen Fantasien besteht und sich nicht sehr von der schwachen menschlichen Natur 
unterscheidet.“ 
 
„Obwohl Reinkarnation das Gesetz der Natur ist, inkarniert sich die vollständige Dreifaltigkeit von 
Atma-Buddhi-Manas noch nicht vollständig in dieser Rasse. Sie nutzen und besetzen den Körper 
durch das Eintreten von Manas, dem niedrigsten der drei, und die anderen beiden strahlen von oben 
auf ihn herab und bilden den Gott im Himmel. Dies wurde in der alten jüdischen Lehre über den 
himmlischen Menschen symbolisiert, der mit seinem Kopf im Himmel und seinen Füßen in der 
Hölle steht. Das heißt, der Kopf Atma und Buddhi sind noch im Himmel, und die Füße, Manas, 
wandeln in der Hölle, die der Körper und das physische Leben ist. Aus diesem Grund ist der 
Mensch noch nicht vollständig bewusst, und Reinkarnationen sind notwendig, um schließlich die 
Inkarnation der gesamten Dreifaltigkeit im Körper zu vollenden. Wenn dies vollbracht ist, wird die 
Menschheit wie Götter geworden sein, und die gottgleiche Dreieinigkeit, die die gesamte Materie 
vollständig in Besitz genommen hat, wird vervollkommnet und für den nächsten Schritt erhoben 
werden. ... Weil die Dreieinigkeit noch nicht in der Menschheit inkarniert ist, birgt das Leben so 
viele Geheimnisse ...“ 

Manas

„Die „Prinzipien”, wie bereits gesagt, außer dem Körper, dem Leben und dem astralen Eidolon, die 
alle sich beim Tod auflösen, sind lediglich Aspekte und Zustände des Bewusstseins. Es gibt nur 
einen wirklichen Menschen, der den Lebenszyklus durchlebt und in seinem Wesen, wenn nicht in 
seiner Form, unsterblich ist, und das ist Manas, der Geistesmensch oder verkörpertes Bewusstsein.“ 

„Frage: Aber was ist es, das bei Ihrer Reinkarnationslehre wiedergeboren wird? Antwort: Das 
spirituelle denkende Ego, das beständige Prinzip im Menschen oder das, was der Sitz von Manas 
ist. Es ist nicht Atma oder gar Atma-Buddhi, die als die duale Monade angesehen werden, die der 
individuelle oder göttliche Mensch ist, sondern Manas; . . . Da Seele ein allgemeiner Begriff ist, 
gibt es im Menschen drei Aspekte der Seele – die irdische oder tierische Seele, die menschliche 
Seele und die spirituelle Seele; diese sind streng genommen eine Seele in ihren drei Aspekten. Vom 
ersten Aspekt bleibt nach dem Tod nichts übrig; vom zweiten (Nous oder Manas) überlebt nur seine 
göttliche Essenz, wenn sie unbefleckt bleibt, während der dritte zusätzlich zu seiner Unsterblichkeit 



durch die Assimilation des höheren Manas bewusst göttlich wird.“
 
„Ich habe gerade erklärt, dass das reinkarnierende Prinzip, oder das, was wir den göttlichen 
Menschen nennen, während des gesamten Lebenszyklus unzerstörbar ist; unzerstörbar als 
denkendes Wesen und sogar als ätherische Form. . . . Manas ist ein „Prinzip” und doch ist es ein 
„Wesen” und Individualität oder Ego. Er ist ein „Gott”, und doch ist er zu einem endlosen Kreislauf 
von Inkarnationen verdammt, für die er jeweils verantwortlich gemacht wird und für die er jeweils 
leiden muss. . . . Unser inkarnierendes Ego war in seinem Ursprung ein Gott, wie alle
ursprünglichen Emanationen des einen unbekannten Prinzips. Aber seit seinem „Sturz in die 
Materie”, da es während des gesamten Kreislaufs nacheinander vom ersten bis zum letzten 
inkarnieren muss, ist es kein freier und glücklicher Gott mehr, sondern ein armer Pilger auf dem 
Weg, das wiederzugewinnen, was es verloren hat. . . . In seinem Wesen ist es GEDANKE und wird 
daher in seiner Pluralität Manasa putra genannt, „die Söhne des (universellen) Geistes”. Dieses 
individualisierte „Denken” ist das, was wir Theosophen das wahre menschliche EGO nennen, das 
denkende Wesen, das in einem Körper aus Fleisch und Knochen gefangen ist. Dies ist zweifellos ein
spirituelles Wesen, keine Materie, und solche Wesenheiten sind die inkarnierenden EGOS, die das 
Bündel tierischer Materie, das man Menschheit nennt, beseelen und deren Namen Manasa oder 
„Geister” sind. Aber sobald sie gefangen oder inkarniert sind, wird ihr Wesen dual: Das heißt, die 
Strahlen des ewigen göttlichen Geistes, die als individuelle Wesenheiten betrachtet werden, nehmen
ein zweifaches Attribut an, das (a) ihre wesentliche inhärente Eigenschaft ist, der himmlische 
-aspirierenden Geist (höheres Manas) und (b) die menschliche Eigenschaft des Denkens oder 
tierischen Nachdenkens, rationalisiert aufgrund der Überlegenheit des menschlichen Gehirns, das 
Kama-tendenzielle oder niedere Manas. Das eine tendiert zu Buddhi, das andere, nach unten 
tendierend, zum Sitz der Leidenschaften und tierischen Begierden.“

„Vergessen wir nicht, dass im menschlichen System – selbst nach den Philosophien, die unsere 
siebenfache Gliederung ignorieren – das EGO oder der denkende Mensch als Logos oder Sohn von 
Seele und Geist bezeichnet wird. „Manas ist der adoptierte Sohn von König und Königin 
(esoterische Entsprechungen für Atma und Buddhi)“, heißt es in einem okkulten Werk. Er ist der 
„Menschengott” Platons, der sich selbst im Raum (oder der Dauer des Lebenszyklus) kreuzigt, um 
die MATERIE zu erlösen. Dies tut er, indem er immer wieder inkarniert und so die Menschheit zur 
Vollkommenheit führt und dadurch Raum für niedrigere Formen schafft, um sich zu höheren zu 
entwickeln.” 

„Das INNERE oder HÖHERE „Ego” ist Manas, das sogenannte „fünfte” Prinzip, unabhängig 
von Buddhi. Das Prinzip des Geistes ist nur dann das spirituelle Ego, wenn es mit Buddhi 
verschmilzt.  Es ist die permanente Individualität oder das „wiedergeborene Ego”. . . . „Das 
SPIRITUELLE göttliche EGO ist – die spirituelle Seele oder Buddhi, in enger Verbindung mit 
Manas, dem Geistprinzip, ohne das es überhaupt kein EGO ist, sondern nur das atmische Vehikel.“
„... das höhere oder permanente Ego ... darf nicht mit dem verwechselt werden, was wir das 
„Höhere Selbst” nennen ...” „... das Höhere Ego – Manas, Geist.”  „... das menschliche Manas oder 
das höhere Ego.“
„Die Taube, die bei seiner Taufe auf „Jesus“ herabkommt, ist ein Symbol für das bewusste 
„Herabkommen“ des „Höheren Selbst“ auf Manas, das Höhere Ego; oder mit anderen Worten, die 
Vereinigung während der Einweihung des Christos mit Chrēstos oder der unvergänglichen 
„Individualität“ im All mit der transzendenten Persönlichkeit – dem Adepten.“ 
 
„MAHAT oder der „universelle Geist” ist die Quelle von Manas. Letzteres ist Mahat, d. h. der 
Geist im Menschen. Manas wird auch Kshetrajna, „verkörperter Geist”, genannt, weil es gemäß 
unserer Philosophie der Manasa-putras oder „Söhne des Universellen Geistes“, die den denkenden 
Menschen, „manu“, erschaffen oder vielmehr hervorgebracht haben, indem sie in der dritten Rasse 
der Menschheit in unserer Runde inkarnierten. Es ist also Manas, das das wahre inkarnierende und 



beständige spirituelle Ego, die INDIVIDUALITÄT, ist, und unsere verschiedenen und unzähligen 
Persönlichkeiten sind nur seine äußeren Masken. . . . Manas, die Ableitung oder das Produkt in 
einer reflektierten Form von Ahamkara, „dem Konzept des Ichs“ oder EGO-SHIP. Wenn es also 
untrennbar mit den ersten beiden [d. h. Atma-Buddhi] vereint ist, wird es als SPIRITUELLES EGO 
und Taijasi (das Strahlende) bezeichnet. Dies ist die wahre Individualität oder der göttliche Mensch.
. . . Es ist dieses Ego, dieser „kausale Körper“, der jede Persönlichkeit überschattet, in die es das 
Karma inkarnieren lässt; und dieses Ego wird für alle Sünden verantwortlich gemacht, die durch 
und in jedem neuen Körper oder jeder neuen Persönlichkeit begangen werden – den vergänglichen 
Masken, die das wahre Individuum durch die lange Reihe von Wiedergeburten verbergen.“ 

„Lasst uns zuerst uns selbst verstehen, wenn wir von unseren Lesern verstanden werden wollen. 
Lasst uns bei einer festen und unveränderlichen Definition der Begriffe, die wir in der Theosophie 
verwenden, Halt machen; denn sonst würden wir statt Ordnung und Klarheit nur noch größere 
Verwirrung in das bereits bestehende Chaos der Ideen der profanen Welt bringen.” 

„Wenn Außenstehende ebenso wie Theosophen sich darauf einigen würden [d. h. auf die 
spezifischen Definitionen der Begriffe für die menschlichen Prinzipien, die im Abschnitt 
„DEFINITE WORDS FOR DEFINITE THINGS” (Eindeutige Begriffe für eindeutige Dinge) 
aufgeführt sind], würde dies die Dinge sicherlich viel verständlicher machen.”

(Daher bezieht sich „Höheres Selbst“ speziell auf Atma; „Höheres Ego”, „Ego” (manchmal auch als
„ego” geschrieben , da der Begriff in der theosophischen Literatur immer nur in positiver 
Bedeutung verwendet wird und die Aussprache daher nicht besonders wichtig ist, da er immer 
dasselbe bedeutet, nämlich das Höhere und prozessierende Prinzip der Reinkarnation) und 
„Individualität” beziehen sich speziell auf das Höhere Manas; und „Spirituelles/Göttliches Ego” ist 
der Taijasi-Zustand, der erreicht wird, wenn sich das Höhere Ego dauerhaft mit Atma-Buddhi 
vereint.) „DAS EGO. Zwei Phasen, höher und niedriger. In der theosophischen Terminologie 
unterscheidet es sich vom Höheren Selbst. Der Schlüssel zur Theosophie sollte für eine solche 
Definition sorgfältig studiert werden. Das Ego wird gemeinhin als Manas oder menschlicher Geist 
oder Seele bezeichnet. Der Geist wurde benötigt, um „das Universum zu umfassen”, nicht um es zu 
verkleinern; daher musste er die Intuition überprüfen und interpretieren, wobei die daraus 
resultierende Erfahrung die wahre Lehre des Herzens war.” 

ANTASKARANA. 
Die Verbindung zwischen dem höheren und dem niederen Manas. Wichtig für das Studium, da es 
der einzige Zugang zur Spiritualität im Geist des Menschen ist. Wirkt nur, wenn das Bewusstsein 
normal ist. Während des Schlafs existiert es nicht. Eine Bewusstseinsform, kein Prinzip. Höheres 
Manas und niedrigeres Manas sind während der Inkarnationsperiode getrennt, außer im Falle eines 
Eingeweihten. Antaskarana, die Verbindung zwischen ihnen, ist eine Projektion des niederen Manas
auf das höhere. Alle Menschen projizieren diesen Zustand der Seele in spirituelle Regionen. Die 
Verbindung gewinnt an Kraft, wenn die Energie, die sie erzeugt hat, stetig aufrechterhalten wird. 
Sie kann jedoch vorübergehend unterbrochen werden, wenn sie nicht ständig mit Energie versorgt 
wird. 
Durch Antaskarana kommen alle höheren Impulse während eines jeden Lebens. Musik, Kunst, 
Poesie, wenn sie wirklich spirituell sind, kommen ebenso wie die Philosophie aus dieser Quelle. Es 
ist sorgfältig zwischen Sentimentalität und wahrer Inspiration zu unterscheiden. Antaskarana kann 
so gestärkt werden, dass es schließlich die volle Natur des Menschen erweckt, und eine so gebildete
Verbindung zwischen höherem und niedrigerem Manas kann nicht leicht gebrochen werden. Ist dies
einmal erreicht, ist es dem niederen Manas jederzeit möglich, sich wieder mit seinem „Vater” zu 
vereinen. 
 
„... Die Metaphysik der okkulten Physiologie und Psychologie postuliert im sterblichen Menschen 



eine unsterbliche Wesenheit, den „göttlichen Geist” oder Nous, dessen blasses und allzu oft 
verzerrtes Spiegelbild wir als „Verstand” und Intellekt im Menschen bezeichnen – praktisch eine 
von ersterem getrennte Wesenheit während der Dauer jeder Inkarnation. Diese beiden unterscheiden
wir als das Höhere Manas (Verstand oder Ego) und das Kama-Manas. Das letztere „Prinzip” ist das 
niedere Selbst oder das, was sich durch unser organisches System manifestiert, auf dieser Ebene der
Illusion wirkt, sich selbst als Ego Sum vorstellt und somit in das fällt, was die buddhistische 
Philosophie als „Häresie der Getrenntheit” brandmarkt. Das erstere bezeichnen wir als 
INDIVIDUALITÄT, das letztere als Persönlichkeit. Aus dem ersten geht das gesamte noetische 
Element hervor, aus dem zweiten das psychische, d. h. bestenfalls „irdische Weisheit”, da es von 
allen chaotischen Reizen der menschlichen oder vielmehr tierischen Leidenschaften des lebenden 
Körpers beeinflusst wird. Das „Höhere Ich” kann nicht direkt auf den Körper einwirken, da sein 
Bewusstsein einer ganz anderen Ebene und Ideenfähigkeit angehört: Das „niedere” Selbst tut dies, 
und sein Handeln und Verhalten hängt von seinem freien Willen und seiner Entscheidung ab, ob es 
sich eher zu seinem Elternteil („dem Vater im Himmel”) oder zu dem „Tier”, das es informiert, dem
Menschen aus Fleisch und Blut, hingezogen fühlt. Das „Höhere Ego" als Teil der Essenz des 
UNIVERSELLEN GEISTES ist auf seiner eigenen Ebene bedingungslos allwissend und in unserer 
irdischen Sphäre nur potenziell, da es ausschließlich durch sein Alter Ego – dem persönlichen 
Selbst.”

Kama, Prana, Linga Sharira, Sthula Sharira 

„DER VIERFACH-MENSCH. Wird als das Vierfache bezeichnet. Bestehend aus (1) Körper, (2) 
vitalem Prinzip oder Jiva; (3) Astralkörper, ätherischem Doppelgänger, Linga Sharira; (4) 
Begierden und Leidenschaften, Kama Rupa, Kama Manas oder Geist, gefangen in und getrübt 
von Begierden und Leidenschaften.“ Der Körper ist eine Begrenzung und keine Ursache. Ist er das 
physische Instrument, das für diese Ebene benötigt wird? Alle Körper gehören zu dieser Ebene, 
unser Instrument ist daher gänzlich tierisch. Seine Teilchen verändern sich ständig, wie 
wissenschaftliche Beobachter bestätigen. 

„Lebensprinzip, Jiva, Leben. Es ist universell, durchdringt jeden Punkt des Raumes, leitet sich vom 
höchsten Jiva ab und ist daher universell, wird zwischen allen Lebewesen ausgetauscht.
 
„Astralkörper; das ätherische Doppel; Linga Sharira. Seine Funktionen und Kräfte: die Form oder 
Matrix, auf der das Physische aufgebaut ist; es hat Anteil an der Natur der astralen Materie; 
beschreibe Letztere. Ist der Sitz des rein Persönlichen, aber es gibt reflexartige automatische 
Einwirkungen darauf vom Körper als Person. Neuer Astralkörper allgemeine Regel für jede Geburt,
aber einige werden aus früheren Geburten mitgenommen.
 
„Begierden und Leidenschaften, Kama und Kama Manas. Der Wendepunkt; gemeinsam mit Tieren, 
außer dass diese nur wenig oder gar kein Manas haben. Dieses Schlachtfeld für den Menschen, 
ähnlich der Erde selbst. 

Reinkarnation; das Rad der Wiedergeburt aufgrund der Aktion und Reaktion von Begierde und 
Leidenschaft.“
 
„Psyche (griechisch). Die tierische, irdische Seele; das niedere Manas.“ 

„Streng genommen ist Prana der Atem; und da der Atem für die Aufrechterhaltung des Lebens in 
der menschlichen Maschine notwendig ist, ist dies der bessere Begriff. Jiva bedeutet „Leben“ und 
wird auch auf die lebendige Seele angewendet, denn das Leben im Allgemeinen leitet sich vom 



höchsten Leben selbst ab. Jiva ist daher allgemein anwendbar, während Prana spezifischer ist.“ 
 
„Das verbleibende „Prinzip” „Prana” oder „Leben” ist streng genommen die ausstrahlende Kraft 
oder Energie von Atma – als universelles Leben und EIN SELBST – SEINER niedrigeren oder (in 
seinen Auswirkungen) eher physischen, weil sich manifestierenden Seite. Prana oder Leben 
durchdringt das gesamte Wesen des objektiven Universums; und wird nur deshalb als „Prinzip” 
bezeichnet, weil es ein unverzichtbarer Faktor und der Deus ex machina des lebenden Menschen 
ist.” 

„Denn Prana (oder Leben) hat streng genommen zwei Vehikel, da Manas doppelt ist: Linga-sharira 
oder der astralische Körper ist das Vehikel des Lebensprinzips oder des geistigen Lebens, während 
Kama-rupa das Vehikel der physischen oder materiellen Essenz ist. Mit anderen Worten, die drei 
höheren Prinzipien der Siebenheit von Prana befinden sich im Astralkörper, während die vier 
niederen Prinzipien ihren Sitz in Kama-rupa haben. Ihr habt heute Abend etwas Neues gelernt, denn
zu meiner großen Überraschung stellte ich fest, dass Herr Bert Keightley nicht wusste, was ich 
meinte, dass Kama-rupa das Vehikel der Lebensessenz ist und dass es einen Unterschied zwischen 
ihm und Prana gibt, das sieben Prinzipien hat. Da Kama-rupa das Vehikel der gröbsten Form dieser
Form ist, ist das Prana, das der Astralkörper hat, ein Vehikel für den Geist des Lebensprinzips, weil 
es mit den höheren Prinzipien der Triade und nicht mit der Vierheit verbunden ist.“
 
„Linga Sharira (Sk.). Der „Körper”, d. h. das ätherische Symbol des Körpers. Dieser Begriff 
bezeichnet den Doppelgänger oder den „Astralkörper” des Menschen oder Tieres. Es ist das Eidolon
der Griechen, der lebenswichtige und prototypische Körper; das Spiegelbild des Menschen aus 
Fleisch und Blut. Er wird vor dem Körper geboren und stirbt oder verschwindet mit dem 
Verschwinden des letzten Atoms des Körpers.“ „Astralkörper oder astraler „Doppelgänger“. Das 
ätherische Gegenstück oder der Schatten des Menschen oder Tieres. Der Linga Sharira, der 
„Doppelgänger“. Der Leser darf ihn nicht mit der ASTRALSEELE verwechseln, einem anderen 
Namen für das niedere Manas oder Kama-Manas, so genannt, das Spiegelbild des HÖHEREN 
EGO.“ 

„Es ist nicht die molekular aufgebaute Materie – am allerwenigsten der menschliche Körper 
(sthulasarira) –, die das grobste aller unserer „Prinzipien” ist, sondern wahrhaftig das mittlere 
Prinzip, das wahre tierische Zentrum; während unser Körper nur seine Hülle ist, der 
unverantwortliche Faktor und das Medium, durch das das Tier in uns sein ganzes Leben lang wirkt. 
Jeder intellektuelle Theosoph wird verstehen, was ich wirklich meine.” 
 
„Warum strahlen die sieben Nervengeflechte des Körpers sieben Strahlen aus? Warum gibt es diese 
sieben Geflechte und warum sieben verschiedene Schichten in der menschlichen Haut?” 
 
„Es [d. h. das persönliche Ego, das niedere Manas] hat auch keine direkte Verbindung auf dieser 
physischen Ebene mit unserem Gehirn oder unserem Herzen – denn diese beiden sind die Organe 
einer Macht, die höher ist als die Persönlichkeit – sondern nur mit unseren Leidenschaftsorganen 
wie der Leber, dem Magen, der Milz usw. ... Tatsächlich hat jedes Organ in unserem Körper sein 
eigenes Gedächtnis. Denn wenn es mit einem Bewusstsein „seiner eigenen Art” ausgestattet ist, 
muss jede Zelle notwendigerweise auch ein Gedächtnis ihrer eigenen Art haben, ebenso wie ihre 
eigene psychische und noetische Wirkung. ... Jeder Theosoph muss verstehen, wenn ihm gesagt 
wird, dass es in ihm sowohl manasische als auch kamische Organe gibt, obwohl die Zellen seines 
Körpers sowohl auf physische als auch auf spirituelle Impulse reagieren.
 
Wahrlich, dieser Körper, der durch den Materialismus und den Menschen selbst so entweiht wurde, 
ist der Tempel des Heiligen Grals, das Adytum der großartigsten, ja aller Geheimnisse der Natur in 
unserem Sonnenuniversum. Dieser Körper ist eine Äolsharfe, bespannt mit zwei Sätzen von Saiten, 



der eine aus reinem Silber, der andere aus Katgut. Wenn der Atem des göttlichen Fiat sanft über die 
ersteren streicht, wird der Mensch seinem Gott ähnlich – aber die anderen Saiten spüren dies nicht. 
Es bedarf der Brise eines starken irdischen Windes, der mit tierischen Ausdünstungen angereichert 
ist, um seine tierischen Saiten zum Schwingen zu bringen. Der Okkultismus lehrt, dass die Leber- 
und Milzzellen am stärksten der Wirkung unseres „persönlichen” Verstandes unterworfen sind, 
während das Herz das Organ par excellence ist, durch das das „Höhere” Ich wirkt – durch das 
Niedere Selbst. . . . Das Gehirn [ist] der direkte Empfänger der Eindrücke des Herzens.” 

UNITED LODGE OF THEOSOPHISTS ∙ 62 QUEEN GARDENS ∙ LONDON W2 3AH


