e B i T Tl P P A 5, T 0 . _ T PO, < LB e

o ey
R P A T T TR T S R R A

UNSERE SIEBEN GRUNDSATZE VERSTEHEN

EINE ZUSAMMENSTELLUNG
VON H. P. BLAVATSKY UND WILLIAM Q. JUDGE

R L 8 A N T s

w . e e L L i et
S LA D T B M, A A T Ii

Atma
»Reiner universeller Geist.” [,,Der Schliissel zur Theosophie®, S. 92]

»Hoheres Selbst. Der hochste gottliche Geist, der den Menschen iiberschattet. Die Krone der oberen
spirituellen Triade im Menschen — Atman. ”

,,Atma, das ,,Hohere Selbst”, ist weder dein Geist noch meiner, sondern wie Sonnenlicht, das auf
alle scheint. Es ist das universell verbreitete ,,géttliche Prinzip” und untrennbar mit seinem einen
und absoluten Meta-Geist verbunden, so wie der Sonnenstrahl untrennbar mit dem Sonnenlicht
verbunden ist.”

,.Dieses ,,Hohere Selbst™ ist ATMA, und natiirlich ist es ,,nicht materialisierbar® Mehr noch, es kann
unter keinen Umstidnden ,,objektiv sein, selbst flir die hochste spirituelle Wahrnehmung nicht.
Denn Atman oder das ,,H6here Selbst* ist in Wirklichkeit Brahman, das ABSOLUTE, und von
diesem nicht zu unterscheiden.*

,,Das Hohere Selbst ist Atma, der untrennbare Strahl des Universellen und EINEN SELBST. Es ist
der Gott liber uns, mehr als in uns. Gliicklich ist der Mensch, dem es gelingt, sein inneres Ego damit
zu sittigen!*

,»Wir wenden den Begriff Geist, wenn er allein und ohne jegliche Einschrankung steht, nur auf
Atma an.*

,»In Stunden des Samadhi ist das hohere spirituelle Bewusstsein des Eingeweihten vollstidndig in die
EINE Essenz, die Atman ist, versunken, und da es eins mit dem Ganzen ist, kann es fiir es nichts
Objektives geben. Nun haben einige unserer Theosophen die Gewohnheit angenommen, die
Begrifte ,,Selbst” und ,,Ego” als Synonyme zu verwenden und den Begriff ,,Selbst” nur mit dem
hoheren individuellen oder sogar personlichen ,,Selbst” oder Ego des Menschen in Verbindung zu
bringen, wihrend dieser Begriff niemals anders als fiir das eine universelle Selbst verwendet
werden sollte.”

,»In Wirklichkeit ist es kein ,,menschliches”, sondern das universelle absolute Prinzip, dessen Tréger
Buddhi, der Seelengeist, ist .”



,» Wir sagen, dass der Geist (der ,,Vater im Verborgenen® Jesu) oder Atman kein individuelles
Eigentum eines Menschen ist, sondern die gottliche Essenz, die keinen Korper und keine Form hat,
die unermesslich, unsichtbar und unteilbar ist, die nicht existiert und doch existiert, wie die
Buddhisten iiber Nirvana sagen. Er iiberschattet nur den Sterblichen; das, was in ihn eintritt und den
ganzen Korper durchdringt, sind nur seine allgegenwértigen Strahlen oder sein Licht, das durch
Buddhi, sein Vehikel und seine direkte Emanation, ausgestrahlt wird.”

»Zunéchst einmal ist der Geist (im Sinne des Absoluten und daher unteilbaren ALL) oder Atma. Da
dieser weder lokalisiert noch in der Philosophie begrenzt werden kann, da er einfach das ist, was in
der Ewigkeit IST, und was selbst vom kleinsten geometrischen oder mathematischen Punkt des
Universums der Materie oder Substanz nicht abwesend sein kann, sollte er in Wahrheit iiberhaupt
nicht als ,,menschliches” Prinzip bezeichnet werden.”

»Atma ist in Wirklichkeit keine Einheit, sondern das eine universelle Prinzip.*
.| Wir] beschrianken den Begrift ,,Hoheres Selbst* auf das universelle gottliche Prinzip, ...*
,Du hast kein Atma, das sich von anderen unterscheidet. Es gehort dir nicht, es ist Allgemeingut.”

»Atma ist nichts; es ist alles absolut, und man kann nicht sagen, dass es dies oder jenes ist. Es ist
einfach das, worin wir sind — nicht nur, dass wir leben und atmen und unser Dasein haben, sondern
im ganzen Universum und wihrend der gesamten Manvantara-Periode. Deshalb sagt man, dass
Atma Buddhi als Vehikel hat, denn Buddhi ist bereits die erste Differenzierung nach der Evolution
des Universums. Es ist die erste Differenzierung und sozusagen das Upadhi von Atma. Dann ist
Buddhi an sich nichts, sondern einfach die erste Differenzierung.”

,»Verstehen Sie mich richtig, Atman kann nicht als unendliches Bewusstsein bezeichnet werden. Es
ist das eine Absolute, das bewusste Nicht-Bewusstsein ist. Es enthélt alles, die Potenzialitdt von
allem; daher ist es nichts und alles. Es ist Ain-Soph, und es ist das Parabrahm und so weiter; man
kann ihm viele Namen geben. Es ist ,,Nichts*, verstehst du?

,»,Wie kannst du etwas, das absolut ist, erfahren? Wie ist es moglich, in einen solchen
philosophischen Irrtum zu verfallen? Das Atma gehort dir nicht mehr als diese Lampe. Es ist
Allgemeingut.*

,»Du darfst niemals sagen: ,,mein Atma*; du hast kein Atma. Diese Vorstellung ist der Fluch der
Welt. Sie hat diesen ungeheuren Egoismus, diesen Egoismus hervorgebracht. ... wir sagen ,,wir
sind®, ,,mein Atma“, ,,mein Buddhi®. Wer bist du? Du bist ein Niemand; heute bist du etwas,
morgen bist du nichts mehr. Selbst das verschwindet am Ende des Manvantara im EINEN.*

,»Wenn das Ego nicht Zuflucht im Atman, dem ALL-GEIST, sucht und vollstdndig mit dessen
Wesen verschmilzt, kann das personliche Ego es bis zum bitteren Ende treiben. Dies kann nicht
vollstidndig verstanden werden, wenn der Schiiler sich nicht mit dem Geheimnis der Evolution
vertraut macht, die auf drei Ebenen verlduft — der spirituellen, der psychischen und der

physischen. ... Nur der Atman erwérmt den inneren Menschen, d. h. er erleuchtet ihn mit dem Strahl
des gottlichen Lebens und nur er ist in der Lage, dem inneren Menschen oder dem Wesen der
Reinkarnation seine Unsterblichkeit zu vermitteln.*

»Atma entwickelt sich weder weiter, vergisst noch erinnert sich. Es gehort nicht zu dieser Ebene: Es
ist nur der Strahl des ewigen Lichts, der auf die Dunkelheit der Materie scheint und durch sie



hindurchscheint — wenn diese dazu bereit ist.

»Der Geist des Heiligen Paulus kann fiir unsere Zwecke als das Sanskrit-Atma angesehen werden.
Der Geist ist universell, unteilbar und allen gemeinsam. Mit anderen Worten, es gibt nicht viele
Geister, einen fiir jeden Menschen, sondern nur ein einziger Geist, der alle Menschen
gleichermalflen erleuchtet . . . Diese spirituelle Identitét ist die Grundlage der Philosophie; auf ihr
ruht das gesamte Gebdude; den Geist zu individualisieren, jedem Menschen seinen eigenen Geist
zuzuweisen, der ihm eigen und vom Geist jedes anderen Menschen getrennt ist, bedeutet, die
gesamte theosophische Philosophie zu Fall zu bringen, ihre Ethik zunichte zu machen und ihr Ziel
zu vereiteln.*

... Der eine Prozess besteht darin, das Gesetz der spirituellen Einheit und die Tatsache zu
erforschen und zu verstehen, dass niemand getrennt ist, sondern dass alle auf der Ebene des Geistes
eins sind, und dass kein einzelner Mensch einen besonderen eigenen Geist hat, sondern dass Atman,
das ,,siebte Prinzip” genannt, in Wirklichkeit die Synthese des Ganzen und das gemeinsame
Eigentum jedes Wesens, ob hoch oder niedrig, Mensch, Tier, belebt, unbelebt oder gottlich.”

Buddhi

,,Ich habe mich nie mit Sanskrit-Kenntnissen gerithmt, und als ich 1879 zum letzten Mal nach
Indien kam, kannte ich die Philosophien der sechs Schulen des Brahmanismus nur sehr
oberflachlich. Ich habe nie vorgegeben Sanskrit zu lehren oder Okkultismus in dieser Sprache zu
erkldren. Ich behauptete, die esoterische Philosophie der 3 Transhimalaya-Okkultisten zu kennen,
mehr nicht. Was ich wiederum wusste, war, dass sich die Philosophie der alten Dwijas und
Eingeweihten nicht wesentlich von der Esoterik der ,,Weisheitsreligion* unterschied oder
unterscheiden konnte, genauso wenig wie sich der alte Zoroastrismus, die hermetische Philosophie
oder die chalddische Kabbala. Ich habe versucht, dies zu beweisen, indem ich die von den
tibetischen Arhats verwendeten Fachbegriffe fiir Dinge und Prinzipien, wie sie in der
transhimalayischen Lehre verwendet werden (und die, als sie Herrn Sinnett und anderen ohne ihre
Sanskrit- oder européischen Entsprechungen gegeben wurden, fiir sie unverstindlich blieben, wie
sie es fiir alle in Indien waren) — in Begriffen wiedergegeben habe, die in der brahmanischen
Philosophie verwendet werden. Mdglicherweise ist mir das nicht richtig gelungen, sehr
wahrscheinlich habe ich Fehler gemacht — ich habe nie behauptet, unfehlbar zu sein —, aber das ist
kein Grund, warum die siebenfache Unterteilung als ,,unwissenschaftlich” angesehen werden sollte.
... Die Frage ist also nicht, ob ich falsche Sanskrit-Begriffe verwendet habe oder nicht, sondern ob
die okkulten Lehren, die durch mich dargelegt wurden, die richtigen sind — jedenfalls diejenigen der
»arisch-chaldeo-tibetischen Lehre”, wie wir die ,,universelle Weisheitsreligion” nennen. ,, . . . Es
gibt Sanskrit-Worter — ,,Jiva” zum Beispiel —, die von Adepten jenseits des Himalaya verwendet
werden und deren Bedeutung sich in der sprachlichen Anwendung stark von der Bedeutung
unterscheidet, die sie unter den Brahmanen in Indien haben.”

»-.. derselbe identische Begriff wird in verschiedenen Philosophien in ganz unterschiedlichen
Bedeutungen verwendet ... Zum Beispiel hat Buddhi eine Bedeutung in der Esoterik und eine ganz
andere Bedeutung in der Sankhya-Philosophie ... und eine ganz andere Bedeutung im Vishnu
Purana, das von sieben Prakritis spricht, die von Mahat ausgehen, und die letztere Maha-Buddhi
nennt. Grundsétzlich sind die Ideen jedoch die gleichen, auch wenn sich die Begriffe je nach Schule
unterscheiden, und die richtige Bedeutung geht in diesem Labyrinth von Personifizierungen
verloren.*

“. .. Buddhi ... verbirgt ein Geheimnis, das niemandem offenbart wird, mit Ausnahme von
unwiderruflich verpflichteten Chelas oder jedenfalls solchen, denen man ohne Bedenken vertrauen



kann. Natiirlich gébe es weniger Verwirrung, konnte man es nur erzdhlen; aber da dies unmittelbar
mit der Kraft zu tun hat, sein Doppel bewusst und nach Belieben zu projizieren, und da diese Gabe,
dhnlich wie der ,,Ring des Gyges®, fiir die Menschheit im Allgemeinen und fiir den Besitzer dieser
Féhigkeit im Besonderen sehr fatal wére, wird sie sorgfaltig bewacht. Aber lassen Sie uns mit den
»~Prinzipien” fortfahren. Diese gottliche Seele oder Buddhi ist also das Vehikel des Geistes.
Zusammen sind diese beiden eins, unpersonlich und ohne jegliche Eigenschaften (auf dieser Ebene
natiirlich) und bilden zwei spirituelle ,,Prinzipien”.

,,Der Buddhi im Menschen ist das Vehikel des Atman, das Vehikel ist von der Essenz der hochsten
Ebene von Akasha und unterscheidet daher nicht. Der Unterschied zwischen Manas und Buddhi im
Menschen ist derselbe wie der Unterschied zwischen Manasa-Putra und Ah-hi im Kosmos*

,»Buddhi wird durch die Zuwéchse, die es nach jeder neuen Inkarnation und dem Tod des Menschen
von Manas erhélt, bewusst. ... Der Korper folgt den Launen, guten oder schlechten, von Manas;
Manas versucht, dem Licht von Buddhi zu folgen, scheitert jedoch oft. Buddhi ist die Form der
,Gewinder” von Atma, denn Atma ist kein Korper, keine Gestalt oder irgendetwas anderes, und
weil Buddhi nur im {ibertragenen Sinne sein Vehikel ist.

... das sechste Prinzip oder die intellektuelle gottliche Seele, Buddhi, die durch ihre Vereinigung mit
den hoheren Fahigkeiten von Manas bewusst wird ...*

,Buddhi, das sein Licht der Weisheit von Atma empfingt, erhilt seine rationalen Eigenschaften von
Manas. An sich, als etwas Homogenes, ist es frei von Attributen.”

»Atman ist das universelle ALL und wird nur in Verbindung mit Buddhi, §einem Vehikel, das ES
mit der Individualitét (oder dem gottlichen Menschen) verbindet, zum HOHEREN SELBST des
Menschen.

»Weder Atma noch Buddhi werden jemals von Karma erreicht.*

»Buddhi an sich hat nichts mit irgendeiner Qualifikation von irgendetwas zu tun; es ist einfach das
Vehikel von Atman, vom Geist; und Geist ist nichts. Man kann nicht sagen, dass es etwas ist. Es ist
das, was weder Anfang noch Ende hat. Es ist das Eine.”

,,2Atma und Buddhi konnen nicht als etwas beschrieben werden, das etwas mit einem Menschen zu
tun hat, auBBer dass der Mensch in sie eingetaucht ist. Solange er lebt, wird er von diesen beiden
iberschattet; aber es ist nicht mehr das Eigentum dessen als von irgendetwas anderem.*

»Nehmen wir die siebenfachen Menschen. Atma allein ist nichts; es ist nicht nur ein Atemzug,
sondern einfach eine Idee, nichts, weil es Absolutheit ist; es ist die Essenz von Ain-Soph oder
Parabrahm; Buddhi ist sein Vehikel, und doch ist Buddhi, selbst in Verbindung mit Atma, auf dieser
Ebene immer noch nichts. . . . Die Aufgabe von Buddhi besteht lediglich darin, gottliches Licht auf
Manas zu werfen, sonst wiirde Manas immer in das kamische Prinzip fallen, in das Prinzip der
Materie; es wiirde zum niederen Manas werden und als niedere Manas oder niedriger Verstand
wirken.

»Intuition befindet sich in Manas, je nachdem, wie viel Licht Buddhi darauf wirft, unabhingig
davon, ob es mehr oder weniger mit Buddhi assimiliert ist. ... Buddhi selbst kann weder Intuition
noch Nicht-Intuition noch irgendetwas anderes haben; es ist sozusagen lediglich das verbindende
Bindeglied zwischen dem héheren Geist und Manas. ... Intuition gehort zu Manas. ... ,,Frage: Ist das
Erfassen hochster abstrakter Ideen die Funktion von Manas oder von Buddhi?* — ,, Antwort: Buddhi
kann nichts erfassen.



,,Bodha bedeutet den angeborenen Besitz gottlicher Intelligenz oder ,,Verstdndnis®; ,,Buddha® die
Erlangung desselben durch personliche Anstrengungen und Verdienste; wahrend Buddhi die
Féhigkeit ist, den Kanal zu erkennen, durch den géttliches Wissen das ,,Ego* erreicht, das
Unterscheidungsvermdgen zwischen Gut und Bése, ,,gottliches Gewissen auch; und ,,Spiritual
Soul* (die spirituelle Seele) ist das Vehikel von Atma. ,,Wenn Buddhi unseren EGO-tismus mit all
seinen Vikaras absorbiert (zerstort), manifestiert sich Avalokiteshvara uns, und Nirvana oder Mukti
wird erreicht, wobei ,,Mukti* dasselbe ist wie Nirvana, d. h. die Befreiung von den Fesseln der
»Maya“ oder Illusion.*

»Kundalini ... ist Buddhi, betrachtet als aktives statt als passives Prinzip (was es im Allgemeinen ist,
wenn es nur als Vehikel oder Schrein des Hochsten Geistes ATMA betrachtet wird). Es ist eine
elektro-spirituelle Kraft, eine schopferische Kraft, die, wenn sie zum Handeln angeregt wird, ebenso
leicht toten wie erschaffen kann.*

,,uUnd wenn wir uns ganz oder zeitweise bewusst mit Buddhi, der spirituellen Seele, vereinen,
schauen wir sozusagen Gott. Das ist es, was alle Menschen der Antike zu sehen wiinschten, woran
die Menschen der Moderne jedoch nicht glauben. Letztere ziehen es vor, ihr eigenes Recht, in der
Natur groB3 zu sein, wegzuwerfen und einen imaginiren Gott anzubeten, der ausschlieBlich aus ihren
eigenen Fantasien besteht und sich nicht sehr von der schwachen menschlichen Natur
unterscheidet.*

,Obwohl Reinkarnation das Gesetz der Natur ist, inkarniert sich die vollstindige Dreifaltigkeit von
Atma-Buddhi-Manas noch nicht vollstindig in dieser Rasse. Sie nutzen und besetzen den Korper
durch das Eintreten von Manas, dem niedrigsten der drei, und die anderen beiden strahlen von oben
auf ihn herab und bilden den Gott im Himmel. Dies wurde in der alten jiidischen Lehre {iber den
himmlischen Menschen symbolisiert, der mit seinem Kopf im Himmel und seinen Fiilen in der
Holle steht. Das heif3t, der Kopf Atma und Buddhi sind noch im Himmel, und die Fiile, Manas,
wandeln in der Holle, die der Korper und das physische Leben ist. Aus diesem Grund ist der
Mensch noch nicht vollstdndig bewusst, und Reinkarnationen sind notwendig, um schlielich die
Inkarnation der gesamten Dreifaltigkeit im Korper zu vollenden. Wenn dies vollbracht ist, wird die
Menschheit wie Gotter geworden sein, und die gottgleiche Dreieinigkeit, die die gesamte Materie
vollstindig in Besitz genommen hat, wird vervollkommnet und fiir den nichsten Schritt erhoben
werden. ... Weil die Dreieinigkeit noch nicht in der Menschheit inkarniert ist, birgt das Leben so
viele Geheimnisse ...

Manas

,Die ,,Prinzipien”, wie bereits gesagt, auBer dem Korper, dem Leben und dem astralen Eidolon, die
alle sich beim Tod aufldsen, sind lediglich Aspekte und Zustinde des Bewusstseins. Es gibt nur
einen wirklichen Menschen, der den Lebenszyklus durchlebt und in seinem Wesen, wenn nicht in
seiner Form, unsterblich ist, und das ist Manas, der Geistesmensch oder verkorpertes Bewusstsein.*

,Frage: Aber was ist es, das bei Threr Reinkarnationslehre wiedergeboren wird? Antwort: Das
spirituelle denkende Ego, das bestdndige Prinzip im Menschen oder das, was der Sitz von Manas
ist. Es ist nicht Atma oder gar Atma-Buddhi, die als die duale Monade angesehen werden, die der
individuelle oder gottliche Mensch ist, sondern Manas; . . . Da Seele ein allgemeiner Begriff ist,
gibt es im Menschen drei Aspekte der Seele — die irdische oder tierische Seele, die menschliche
Seele und die spirituelle Seele; diese sind streng genommen eine Seele in ihren drei Aspekten. Vom
ersten Aspekt bleibt nach dem Tod nichts iibrig; vom zweiten (Nous oder Manas) iiberlebt nur seine
gottliche Essenz, wenn sie unbefleckt bleibt, wihrend der dritte zusétzlich zu seiner Unsterblichkeit



durch die Assimilation des hoheren Manas bewusst gottlich wird.*

»lch habe gerade erklért, dass das reinkarnierende Prinzip, oder das, was wir den gottlichen
Menschen nennen, wihrend des gesamten Lebenszyklus unzerstorbar ist; unzerstorbar als
denkendes Wesen und sogar als dtherische Form. . . . Manas ist ein ,,Prinzip” und doch ist es ein
»Wesen” und Individualitdt oder Ego. Er ist ein ,,Gott”, und doch ist er zu einem endlosen Kreislauf
von Inkarnationen verdammt, fiir die er jeweils verantwortlich gemacht wird und fiir die er jeweils
leiden muss. . . . Unser inkarnierendes Ego war in seinem Ursprung ein Gott, wie alle
urspriinglichen Emanationen des einen unbekannten Prinzips. Aber seit seinem ,,Sturz in die
Materie”, da es wihrend des gesamten Kreislaufs nacheinander vom ersten bis zum letzten
inkarnieren muss, ist es kein freier und gliicklicher Gott mehr, sondern ein armer Pilger auf dem
Weg, das wiederzugewinnen, was es verloren hat. . . . In seinem Wesen ist es GEDANKE und wird
daher in seiner Pluralitit Manasa putra genannt, ,,die S6hne des (universellen) Geistes”. Dieses
individualisierte ,,Denken” ist das, was wir Theosophen das wahre menschliche EGO nennen, das
denkende Wesen, das in einem Korper aus Fleisch und Knochen gefangen ist. Dies ist zweifellos ein
spirituelles Wesen, keine Materie, und solche Wesenheiten sind die inkarnierenden EGOS, die das
Biindel tierischer Materie, das man Menschheit nennt, beseelen und deren Namen Manasa oder
,Geister” sind. Aber sobald sie gefangen oder inkarniert sind, wird ithr Wesen dual: Das heift, die
Strahlen des ewigen gottlichen Geistes, die als individuelle Wesenheiten betrachtet werden, nehmen
ein zweifaches Attribut an, das (a) ihre wesentliche inhdrente Eigenschatft ist, der himmlische
-aspirierenden Geist (hdheres Manas) und (b) die menschliche Eigenschaft des Denkens oder
tierischen Nachdenkens, rationalisiert aufgrund der Uberlegenheit des menschlichen Gehirns, das
Kama-tendenzielle oder niedere Manas. Das eine tendiert zu Buddhi, das andere, nach unten
tendierend, zum Sitz der Leidenschaften und tierischen Begierden.*

, vergessen wir nicht, dass im menschlichen System — selbst nach den Philosophien, die unsere
siebenfache Gliederung ignorieren — das EGO oder der denkende Mensch als Logos oder Sohn von
Seele und Geist bezeichnet wird. ,,Manas ist der adoptierte Sohn von Koénig und Koénigin
(esoterische Entsprechungen fiir Atma und Buddhi)®, heif}t es in einem okkulten Werk. Er ist der
,»Menschengott” Platons, der sich selbst im Raum (oder der Dauer des Lebenszyklus) kreuzigt, um
die MATERIE zu erlosen. Dies tut er, indem er immer wieder inkarniert und so die Menschheit zur
Vollkommenbheit fiihrt und dadurch Raum fiir niedrigere Formen schaftt, um sich zu héheren zu
entwickeln.”

,,Das INNERE oder HOHERE »Ego” ist Manas, das sogenannte ,,flinfte” Prinzip, unabhéngig
von Buddhi. Das Prinzip des Geistes ist nur dann das spirituelle Ego, wenn es mit Buddhi
verschmilzt. Es ist die permanente Individualitdt oder das ,,wiedergeborene Ego”. . . . ,,Das
SPIRITUELLE gottliche EGO ist — die spirituelle Seele oder Buddhi, in enger Verbindung mit
Manas, dem Geistprinzip, ohne das es iiberhaupt kein EGO ist, sondern nur das atmische Vehikel.*
»... das hohere oder permanente Ego ... darf nicht mit dem verwechselt werden, was wir das
,HoOhere Selbst” nennen ...” ,,... das Hohere Ego — Manas, Geist.” ,,... das menschliche Manas oder
das hohere Ego.*

»Die Taube, die bei seiner Taufe auf ,,Jesus* herabkommt, ist ein Symbol fiir das bewusste
,Herabkommen* des ,,Hoheren Selbst* auf Manas, das Hohere Ego; oder mit anderen Worten, die
Vereinigung wéhrend der Einweihung des Christos mit Chréstos oder der unverginglichen
nIndividualitdt* im All mit der transzendenten Personlichkeit — dem Adepten.*

-MAHAT oder der ,,universelle Geist” ist die Quelle von Manas. Letzteres ist Mahat, d. h. der
Geist im Menschen. Manas wird auch Kshetrajna, ,,verkorperter Geist”, genannt, weil es gemaf
unserer Philosophie der Manasa-putras oder ,,Sohne des Universellen Geistes*, die den denkenden
Menschen, ,,manu‘, erschaffen oder vielmehr hervorgebracht haben, indem sie in der dritten Rasse
der Menschheit in unserer Runde inkarnierten. Es ist also Manas, das das wahre inkarnierende und



bestiindige spirituelle Ego, die INDIVIDUALITAT, ist, und unsere verschiedenen und unzihligen
Personlichkeiten sind nur seine dufleren Masken. . . . Manas, die Ableitung oder das Produkt in
einer reflektierten Form von Ahamkara, ,,dem Konzept des Ichs* oder EGO-SHIP. Wenn es also
untrennbar mit den ersten beiden [d. h. Atma-Buddhi] vereint ist, wird es als SPIRITUELLES EGO
und Taijasi (das Strahlende) bezeichnet. Dies ist die wahre Individualitéit oder der gottliche Mensch.
... Es ist dieses Ego, dieser ,,kausale Korper®, der jede Personlichkeit iiberschattet, in die es das
Karma inkarnieren lisst; und dieses Ego wird fiir alle Siinden verantwortlich gemacht, die durch
und in jedem neuen Korper oder jeder neuen Personlichkeit begangen werden — den vergénglichen
Masken, die das wahre Individuum durch die lange Reihe von Wiedergeburten verbergen.*

,,Lasst uns zuerst uns selbst verstehen, wenn wir von unseren Lesern verstanden werden wollen.
Lasst uns bei einer festen und unveridnderlichen Definition der Begriffe, die wir in der Theosophie
verwenden, Halt machen; denn sonst wiirden wir statt Ordnung und Klarheit nur noch grof3ere
Verwirrung in das bereits bestehende Chaos der Ideen der profanen Welt bringen.”

,»Wenn Aullenstehende ebenso wie Theosophen sich darauf einigen wiirden [d. h. auf die
spezifischen Definitionen der Begriffe fiir die menschlichen Prinzipien, die im Abschnitt
»DEFINITE WORDS FOR DEFINITE THINGS” (Eindeutige Begriffe fiir eindeutige Dinge)
aufgefiihrt sind], wiirde dies die Dinge sicherlich viel verstédndlicher machen.”

(Daher bezieht sich ,,Hoheres Selbst* speziell auf Atma; ,,Hoheres Ego”, ,,Ego” (manchmal auch als
,eg0” geschrieben , da der Begriff in der theosophischen Literatur immer nur in positiver
Bedeutung verwendet wird und die Aussprache daher nicht besonders wichtig ist, da er immer
dasselbe bedeutet, ndmlich das Hohere und prozessierende Prinzip der Reinkarnation) und
»Individualitit” beziehen sich speziell auf das Hohere Manas; und ,,Spirituelles/Géttliches Ego™ ist
der Taijasi-Zustand, der erreicht wird, wenn sich das Hohere Ego dauerhaft mit Atma-Buddhi
vereint.) ,,DAS EGO. Zwei Phasen, hoher und niedriger. In der theosophischen Terminologie
unterscheidet es sich vom Hoheren Selbst. Der Schliissel zur Theosophie sollte fiir eine solche
Definition sorgfaltig studiert werden. Das Ego wird gemeinhin als Manas oder menschlicher Geist
oder Seele bezeichnet. Der Geist wurde bendtigt, um ,,das Universum zu umfassen”, nicht um es zu
verkleinern; daher musste er die Intuition iiberpriifen und interpretieren, wobei die daraus
resultierende Erfahrung die wahre Lehre des Herzens war.”

ANTASKARANA.

Die Verbindung zwischen dem hoheren und dem niederen Manas. Wichtig fiir das Studium, da es
der einzige Zugang zur Spiritualitdt im Geist des Menschen ist. Wirkt nur, wenn das Bewusstsein
normal ist. Wihrend des Schlafs existiert es nicht. Eine Bewusstseinsform, kein Prinzip. Hoheres
Manas und niedrigeres Manas sind wihrend der Inkarnationsperiode getrennt, auer im Falle eines
Eingeweihten. Antaskarana, die Verbindung zwischen ihnen, ist eine Projektion des niederen Manas
auf das hohere. Alle Menschen projizieren diesen Zustand der Seele in spirituelle Regionen. Die
Verbindung gewinnt an Kraft, wenn die Energie, die sie erzeugt hat, stetig aufrechterhalten wird.
Sie kann jedoch voriibergehend unterbrochen werden, wenn sie nicht stindig mit Energie versorgt
wird.

Durch Antaskarana kommen alle hoheren Impulse wéhrend eines jeden Lebens. Musik, Kunst,
Poesie, wenn sie wirklich spirituell sind, kommen ebenso wie die Philosophie aus dieser Quelle. Es
ist sorgfaltig zwischen Sentimentalitit und wahrer Inspiration zu unterscheiden. Antaskarana kann
so gestirkt werden, dass es schlieBlich die volle Natur des Menschen erweckt, und eine so gebildete
Verbindung zwischen héherem und niedrigerem Manas kann nicht leicht gebrochen werden. Ist dies
einmal erreicht, ist es dem niederen Manas jederzeit moglich, sich wieder mit seinem ,,Vater” zu
vereinen.

... Die Metaphysik der okkulten Physiologie und Psychologie postuliert im sterblichen Menschen



eine unsterbliche Wesenheit, den ,,gottlichen Geist” oder Nous, dessen blasses und allzu oft
verzerrtes Spiegelbild wir als ,,Verstand” und Intellekt im Menschen bezeichnen — praktisch eine
von ersterem getrennte Wesenheit wihrend der Dauer jeder Inkarnation. Diese beiden unterscheiden
wir als das Hohere Manas (Verstand oder Ego) und das Kama-Manas. Das letztere ,,Prinzip” ist das
niedere Selbst oder das, was sich durch unser organisches System manifestiert, auf dieser Ebene der
Illusion wirkt, sich selbst als Ego Sum vorstellt und somit in das fillt, was die buddhistische
Philosophie als ,,Héresie der Getrenntheit” brandmarkt. Das erstere bezeichnen wir als
INDIVIDUALITAT, das letztere als Personlichkeit. Aus dem ersten geht das gesamte noetische
Element hervor, aus dem zweiten das psychische, d. h. bestenfalls ,,irdische Weisheit”, da es von
allen chaotischen Reizen der menschlichen oder vielmehr tierischen Leidenschaften des lebenden
Korpers beeinflusst wird. Das ,,Hohere Ich” kann nicht direkt auf den Korper einwirken, da sein
Bewusstsein einer ganz anderen Ebene und Ideenfahigkeit angehort: Das ,,niedere” Selbst tut dies,
und sein Handeln und Verhalten hdngt von seinem freien Willen und seiner Entscheidung ab, ob es
sich eher zu seinem Elternteil (,,dem Vater im Himmel”) oder zu dem ,,Tier”, das es informiert, dem
Menschen aus Fleisch und Blut, hingezogen fiihlt. Das ,,Hohere Ego" als Teil der Essenz des
UNIVERSELLEN GEISTES ist auf seiner eigenen Ebene bedingungslos allwissend und in unserer
irdischen Sphére nur potenziell, da es ausschlielich durch sein Alter Ego — dem personlichen
Selbst.”

Kama, Prana, Linga Sharira, Sthula Sharira

»DER VIERFACH-MENSCH. Wird als das Vierfache bezeichnet. Bestehend aus (1) Korper, (2)
vitalem Prinzip oder Jiva; (3) Astralkorper, dtherischem Doppelginger, Linga Sharira; (4)
Begierden und Leidenschaften, Kama Rupa, Kama Manas oder Geist, gefangen in und getriibt
von Begierden und Leidenschaften.® Der Korper ist eine Begrenzung und keine Ursache. Ist er das
physische Instrument, das fiir diese Ebene benétigt wird? Alle Korper gehoren zu dieser Ebene,
unser Instrument ist daher ginzlich tierisch. Seine Teilchen verdndern sich stindig, wie
wissenschaftliche Beobachter bestétigen.

,Lebensprinzip, Jiva, Leben. Es ist universell, durchdringt jeden Punkt des Raumes, leitet sich vom
hochsten Jiva ab und ist daher universell, wird zwischen allen Lebewesen ausgetauscht.

»Astralkorper; das dtherische Doppel; Linga Sharira. Seine Funktionen und Krifte: die Form oder
Matrix, auf der das Physische aufgebaut ist; es hat Anteil an der Natur der astralen Materie;
beschreibe Letztere. Ist der Sitz des rein Personlichen, aber es gibt reflexartige automatische
Einwirkungen darauf vom Kdrper als Person. Neuer Astralkrper allgemeine Regel fiir jede Geburt,
aber einige werden aus fritheren Geburten mitgenommen.

,Begierden und Leidenschaften, Kama und Kama Manas. Der Wendepunkt; gemeinsam mit Tieren,
auBler dass diese nur wenig oder gar kein Manas haben. Dieses Schlachtfeld fiir den Menschen,
dhnlich der Erde selbst.

Reinkarnation; das Rad der Wiedergeburt aufgrund der Aktion und Reaktion von Begierde und
Leidenschaft.*

»Psyche (griechisch). Die tierische, irdische Seele; das niedere Manas.*
»dtreng genommen ist Prana der Atem; und da der Atem fiir die Aufrechterhaltung des Lebens in

der menschlichen Maschine notwendig ist, ist dies der bessere Begriff. Jiva bedeutet ,,Leben* und
wird auch auf die lebendige Seele angewendet, denn das Leben im Allgemeinen leitet sich vom



hochsten Leben selbst ab. Jiva ist daher allgemein anwendbar, wihrend Prana spezifischer ist.*

»Das verbleibende ,,Prinzip” ,,Prana” oder ,,Leben” ist streng genommen die ausstrahlende Kraft
oder Energie von Atma — als universelles Leben und EIN SELBST — SEINER niedrigeren oder (in
seinen Auswirkungen) eher physischen, weil sich manifestierenden Seite. Prana oder Leben
durchdringt das gesamte Wesen des objektiven Universums; und wird nur deshalb als ,,Prinzip”
bezeichnet, weil es ein unverzichtbarer Faktor und der Deus ex machina des lebenden Menschen
ist.”

,Denn Prana (oder Leben) hat streng genommen zwei Vehikel, da Manas doppelt ist: Linga-sharira
oder der astralische Korper ist das Vehikel des Lebensprinzips oder des geistigen Lebens, wiahrend
Kama-rupa das Vehikel der physischen oder materiellen Essenz ist. Mit anderen Worten, die drei
hoheren Prinzipien der Siebenheit von Prana befinden sich im Astralkdrper, wihrend die vier
niederen Prinzipien ihren Sitz in Kama-rupa haben. Thr habt heute Abend etwas Neues gelernt, denn
zu meiner groBen Uberraschung stellte ich fest, dass Herr Bert Keightley nicht wusste, was ich
meinte, dass Kama-rupa das Vehikel der Lebensessenz ist und dass es einen Unterschied zwischen
thm und Prana gibt, das sieben Prinzipien hat. Da Kama-rupa das Vehikel der grobsten Form dieser
Form ist, ist das Prana, das der Astralkdrper hat, ein Vehikel fiir den Geist des Lebensprinzips, weil
es mit den hoheren Prinzipien der Triade und nicht mit der Vierheit verbunden ist.*

»Linga Sharira (Sk.). Der ,,Korper”, d. h. das dtherische Symbol des Korpers. Dieser Begriff
bezeichnet den Doppelginger oder den ,,Astralkérper” des Menschen oder Tieres. Es ist das Eidolon
der Griechen, der lebenswichtige und prototypische Korper; das Spiegelbild des Menschen aus
Fleisch und Blut. Er wird vor dem Korper geboren und stirbt oder verschwindet mit dem
Verschwinden des letzten Atoms des Korpers.* ,,Astralkdrper oder astraler ,,Doppelgénger*. Das
atherische Gegenstiick oder der Schatten des Menschen oder Tieres. Der Linga Sharira, der
»Doppelgéinger”. Der Leser darf ihn nicht mit der ASTRALSEELE verwechseln, einem anderen
Namen fiir das niedere Manas oder Kama-Manas, so genannt, das Spiegelbild des HOHEREN
EGO.*

,»Es st nicht die molekular aufgebaute Materie — am allerwenigsten der menschliche Korper
(sthulasarira) —, die das grobste aller unserer ,,Prinzipien” ist, sondern wahrhaftig das mittlere
Prinzip, das wahre tierische Zentrum; wihrend unser Korper nur seine Hiille ist, der
unverantwortliche Faktor und das Medium, durch das das Tier in uns sein ganzes Leben lang wirkt.
Jeder intellektuelle Theosoph wird verstehen, was ich wirklich meine.”

,»Warum strahlen die sieben Nervengeflechte des Korpers sieben Strahlen aus? Warum gibt es diese
sieben Geflechte und warum sieben verschiedene Schichten in der menschlichen Haut?”

»Es [d. h. das personliche Ego, das niedere Manas] hat auch keine direkte Verbindung auf dieser
physischen Ebene mit unserem Gehirn oder unserem Herzen — denn diese beiden sind die Organe
einer Macht, die hoher ist als die Personlichkeit — sondern nur mit unseren Leidenschaftsorganen
wie der Leber, dem Magen, der Milz usw. ... Tatsdchlich hat jedes Organ in unserem Korper sein
eigenes Gedichtnis. Denn wenn es mit einem Bewusstsein ,,seiner eigenen Art” ausgestattet ist,
muss jede Zelle notwendigerweise auch ein Gedachtnis ihrer eigenen Art haben, ebenso wie ihre
eigene psychische und noetische Wirkung. ... Jeder Theosoph muss verstehen, wenn ihm gesagt
wird, dass es in ihm sowohl manasische als auch kamische Organe gibt, obwohl die Zellen seines
Korpers sowohl auf physische als auch auf spirituelle Impulse reagieren.

Wahrlich, dieser Korper, der durch den Materialismus und den Menschen selbst so entweiht wurde,
ist der Tempel des Heiligen Grals, das Adytum der groBartigsten, ja aller Geheimnisse der Natur in
unserem Sonnenuniversum. Dieser Korper ist eine Aolsharfe, bespannt mit zwei Sidtzen von Saiten,



der eine aus reinem Silber, der andere aus Katgut. Wenn der Atem des gottlichen Fiat sanft tiber die
ersteren streicht, wird der Mensch seinem Gott dhnlich — aber die anderen Saiten spiiren dies nicht.
Es bedarf der Brise eines starken irdischen Windes, der mit tierischen Ausdiinstungen angereichert
ist, um seine tierischen Saiten zum Schwingen zu bringen. Der Okkultismus lehrt, dass die Leber-
und Milzzellen am stirksten der Wirkung unseres ,,personlichen” Verstandes unterworfen sind,
wiéhrend das Herz das Organ par excellence ist, durch das das ,,Hohere” Ich wirkt — durch das
Niedere Selbst. . . . Das Gehirn [ist] der direkte Empfinger der Eindriicke des Herzens.”

- T T A M e T T T T R A gl T A A B T . g A

e
mﬂmm .ﬁﬂ. m'll" EY i b eh I‘i

UNITED LODGE OF THEOSOPHISTS - 62 QUEEN GARDENS - LONDON W2 3AH



