Das moralische Gesetz der Vergeltung

Artikel von W. Q. Judge, The Theosophist, Oktober 1881

,,Denn du wirst mit den Steinen des Feldes verbiindet sein,
und die Tiere des Feldes werden mit dir Frieden haben.*
— Hiob, Kap. V, Vers 23, Christliche Bibel.

Als westlicher Theosoph, mdchte ich meinen indischen Briidern einige Gedanken dariiber
vorstellen, wie ich mir die Wirkungsweise des Gesetzes der Vergeltung teilweise vorstelle, oder, um
es klarer auszudriicken, iiber die Wirkungsweise eines Zweigs dieses Gesetzes.

Es scheint unbestreitbar, dass dieses Gesetz das méchtigste ist und von allen Gesetzen, mit denen
wir uns befassen miissen, die zahlreichsten und kompliziertesten Auswirkungen hat. Es ist dieses
Gesetz, das dem menschlichen Geist den Aufstieg, nach dem wir alle streben, so schwer macht, und
mir wird oft bewusst, dass es dieses Gesetz ist, das die Welt mit ihren Tduschungen, ihrer
Traurigkeit und ihren Illusionen aufrechterhilt, und dass, wenn wir es nur verstehen kénnten, um
seine Wirkung zu vermeiden, das Nirwana fiir die gesamte Menschheit eine vollendete Tatsache
wiére.

In einer fritheren Ausgabe zeigte uns ein angesehener Bruder aus Ceylon mit Autoritdt, wie wir die
so oft gestellte Frage beantworten kdnnen:

,»Warum sehen wir einen guten Menschen das Brot der Armut essen und den Bosen in Reichtum
leben, und warum wird ein guter Mensch so oft vom Wohlstand in die Verzweiflung gestiirzt,
wihrend ein boser Mensch nach einer Zeit des Leids und der Not fiir den Rest seines Lebens nichts
als Erfolg und Wohlstand erlebt?*

Er antwortete: dass unsere Handlungen in einem bestimmten Lebensabschnitt wie ein Pfeil seien,
der aus einem Bogen abgeschossen wird, der sich im néachsten Leben auf uns auswirkt und unsere
Belohnungen und Strafen hervorbringt.

Um seine Erklarung zu akzeptieren — was wir tun miissen —, ist es natiirlich notwendig, an die
Reinkarnation zu glauben. Soweit er ging, war er sehr zufriedenstellend, aber er ging nicht so
griindlich auf das Thema ein, wie es sein gro3es Wissen zulassen wiirde. Es ist zu hoffen, dass er
uns mit weiteren Aufsdtzen zum gleichen Thema begliicken wird.

Ich habe noch nirgendwo eine Erklarung fiir die Begriindung der Wirkungsweise dieses Gesetzes
gesehen — wie und warum es in einem bestimmten Fall wirkt.

Zu sagen, dass die Verleumdung eines rechtschaffenen Menschen einen Menschen in seinem
ndchsten Leben zu einem Leben als Bettler verdammt, ist zwar eine eindeutige Aussage, aber sie



wird ohne Begriindung vorgebracht, und wenn wir diese Lehren nicht blind akzeptieren, kdnnen wir
nicht glauben, dass solche Konsequenzen folgen wiirden. Um unseren Verstand anzusprechen, sollte
eine Begriindung gegeben werden, die sowohl klar als auch verniinftig ist. Es muss ein Gesetz fiir
diesen speziellen Fall geben, sonst kann die Aussage nicht wahr sein.

Aus der Kraft der Verleumdung muss die Verletzung einer natiirlichen Regel hervorgehen, die
Erzeugung einer Disharmonie in der spirituellen Welt, die zur Folge hat, dass der Verleumder in
seinem néichsten Leben als Bettler bestraft wird. Der einzige andere mdgliche Grund fiir diese
Aussage ist, dass es so angeordnet ist. Aber ein solcher Grund ist iberhaupt kein Grund, denn kein
Theosoph wird glauben, dass irgendeine Strafe, auller der, die der Mensch selbst auferlegt,
»angeordnet® ist.

Da diese Welt eine Welt ist, die durch Gesetze geschaffen wurde, von Gesetzen bewegt wird und
durch das natiirliche Wirken von Gesetzen regiert wird, die niemand bedienen muss, sondern die
sich selbst unveridnderlich und unfehlbar auswirken, muss daraus folgen, dass jede Strafe, die auf
diese Weise erlitten wird, nicht aufgrund einer Anordnung erlitten wird, sondern weil das
Naturgesetz selbst wirkt. Und dariiber hinaus sind wir gezwungen, diese Ansicht zu akzeptieren,
denn zu glauben, dass sie ,,verordnet wurde®, wiirde die Existenz einer bestimmten Person, eines
Geistes, eines Willens oder einer Intelligenz voraussetzen, die sie verordnet hat, was niemand auch
nur einen Augenblick lang glauben wiirde, der weil3, dass diese Welt durch das Wirken von Zahlen,
Gewichten und MaBen geschaffen wurde und regiert wird, mit Harmonie iiber allem.

Wir sollten also wissen, auf welche Weise das Gesetz wirkt, das den Verleumder eines
rechtschaffenen Menschen in seinem nichsten Leben zur Bettelei verdammt. Sobald wir dieses
Wissen erworben haben, kdnnen wir vielleicht selbst einen Weg und die Kraft finden, dieses
schreckliche Monster der Vergeltung zu beséinftigen, indem wir bestimmte Handlungen vollziehen,
die in gewisser Weise die Harmonie wiederherstellen, die wir zerstort haben, wenn wir vielleicht
unbewusst oder aus Unachtsamkeit die Siinde begangen haben.

Stellen wir uns nun einen Jungen vor, der aus wohlhabenden Eltern stammt, aber nicht mit der
notigen Intelligenz ausgestattet ist. Er wird tatsdchlich als Idiot bezeichnet. Aber statt ein milder
Idiot zu sein, besitzt er eine grofle Boshaftigkeit, die sich darin dul3ert, dass er bei jeder Gelegenheit
Insekten und Tiere quélt. Er wird etwa neunzehn Jahre alt und hat seine Jahre damit verbracht,
unintelligente, wehrlose Tiere bosartig, wenn auch idiotisch, zu quilen. Er hat somit viele Geister in
threm Aufstieg behindert und zweifellos Schmerz zugefiigt und moralische Disharmonie verursacht.
Die Tatsache seiner Idiotie, ist keine Wiederherstellung der Disharmonie.

Jedes Tier, das er gequélt hat, hatte seinen eigenen Elementargeist, ebenso wie jede Blume, die er
zerbrochen hat. Was wussten sie von seiner Idiotie, und was empfanden sie nach der Qual, auBer
Rache? Und hitten sie, da sie unverniinftige Wesen waren, von seiner Dummbheit gewusst, hitten sie
darin keine Entschuldigung fiir seine Taten sehen konnen.

Er stirbt mit neunzehn Jahren und wird nach Ablauf einiger Jahre in einer anderen Nation —
vielleicht in einem anderen Zeitalter — in einem Korper wiedergeboren, der iiber eine
iiberdurchschnittliche Intelligenz verfiigt. Er ist kein Idiot mehr, sondern ein verniinftiger, aktiver
Mann, der nun die Chance hat, den Geist, der jedem Menschen gegeben ist, ohne die Fesseln der
Dummbheit zu regenerieren. Was wird das Ergebnis der bosen Taten seines fritheren Lebens sein?
Werden sie ungestraft bleiben? Ich glaube nicht. Aber wie sollen sie bestraft werden, und wenn die
Vergeltung kommt, auf welche Weise wirkt das Gesetz auf ihn?

Fiir mich scheint es nur einen Weg zu geben, nimlich durch die Disharmonie, die in den Seelen
jener gedankenlosen Wesen entsteht, die er wihrend dieser neunzehn Jahre gequélt hat. Aber wie?
Auf diese Weise. In der Qual ihrer Folter richteten diese Wesen ihre Augen auf ihren Folterer, und
als sie starben, wurden sein geistiges Bild durch das UbermalB ihres Schmerzes, zusammen mit
diesem Schmerz und dem Wunsch nach Rache, sozusagen auf ihre Seelen fotografiert — denn auf
keine andere Weise konnten sie eine Erinnerung an ihn haben —, und als er ein korperloser Geist
wurde, klammerten sie sich an ihn, bis zu seiner Reinkarnation, bei der sie immer noch, wie



Seepocken an einem Schiff, an ihm hafteten. Sie konnen nun nur noch durch seine Augen sehen,
und ihre Rache besteht darin, sich auf alles zu stiirzen, womit er sich beschéftigt, und sich daran
festzuhalten, um es ins Ungliick zu stiirzen.

Dies fiihrt zu der Frage, was damit gemeint ist, dass sich diese Elementarwesen auf seinen Blick
stiirzen.

Die Alten lehrten, dass das Astrallicht — Akasa — aus den Augen, den Daumen und den Handflachen
projiziert wird. Da die Elementarwesen im astralen Licht existieren, konnen sie nur durch jene
Kanéle des menschlichen Organismus sehen, die vom astralen Licht genutzt werden, um sich von
der Person aus zu bewegen. Die Augen sind dafiir am besten geeignet. Wenn diese Person also ihren
Blick auf eine Sache oder Person richtet, geht das astrale Licht in diesem Blick hinaus, und durch
ihn sehen die Elementarwesen das, worauf sie blickt. Und wenn er eine Person magnetisiert,
projizieren sich die Elementarwesen ebenfalls aus seinen Handen und Augen auf die magnetisierte
Person und fiigen ihr Schaden zu.

Nun, unser reinkarnierter Idiot {ibt einen Beruf aus, der seine stindige Uberwachung erfordert. Die
Elementarwesen begleiten ihn und stiirzen sich auf alles, was er anweist, und verursachen ihm so
fortwéhrend Ungliick.

Aber einer nach dem anderen werden sie wieder aus dem Orbit der Notwendigkeit in den Orbit der
Bewihrung in dieser Welt zuriickgeholt, und schlief8lich sind alle verschwunden, worauthin er in
allem, was er tut, Erfolg hat und wieder die Chance hat, ewiges Leben zu erlangen. Er findet die
Verwirklichung der Worte Hiobs, die am Anfang dieses Artikels zitiert wurden: Er ist ,,mit den
Steinen des Feldes verbiindet, und die Tiere des Feldes sind mit ihm in Frieden®.

Diese Worte wurden vor Jahrhunderten von den alten Agyptern geschrieben, die alles wussten.
Nachdem sie auf den geheimen Pfaden der Weisheit gewandelt waren, die kein Vogel kennt und das
Auge des Geiers nicht gesehen hat, entdeckten sie diese verborgenen Gesetze, die wie die Réder
Ezechiels ineinandergreifen und das Universum regieren.



