Uberlegungen zu H. P. Blavatsky*

Ina Belderis

*Aus einer Ansprache am 6. Oktober 1984 bei einer Generalversammlung von Het Theofisch
Genootschap (Pasadena) im Hotel "de Keizerskroon", Apeldoorn, Niederlande.

H. P. Blavatsky hat zu ihrer Zeit viel Aufmerksamkeit auf sich gezogen und tut es immer noch, aber
bei der Betrachtung der vielen auffilligen Aspekte ithres Wesens, diirfen wir ihre Personlichkeit
nicht mit ihrer Philosophie und ihren Lehren verwechseln.

Obwohl sie in ihrer Jugend auBlerordentlich unbesonnen, eigensinnig und stur war, gelang es ihr im
Laufe ihres friihen Erwachsenenlebens weitgehend, sowohl sich selbst, als auch die okkulten
Michte, die durch sie wirkten, unter Kontrolle zu bringen. Spétere Jahre des weltweiten Reisens
brachten sie in Kontakt mit spirituell und iibersinnlich begabten Menschen, wodurch ihr Charakter
geformt und verfeinert wurde.

Die Bedeutung von H. P. Blavatsky liegt nicht in ihrer Personlichkeit, oder in ihren zeitgebundenen
Ansichten, und schon gar nicht in den Phdnomenen, die sie hervorzubringen vermochte. Sie beruht
auf der Tatsache, dass dieses ungestiime Individuum, von ihren Lehrern dazu bestimmt wurde, als
Bote zu dienen, als Instrument, um der alten Weisheit, der esoterischen Philosophie, wieder einen
herausragenden Platz im Leben der Welt zu verschaffen.

Ihre Aufgabe war keineswegs beneidenswert. SchlieSlich wurde sie nicht mit einem
funktionierenden Wissen iiber die Theosophie geboren. Sie musste es sich miihsam erarbeiten, und
ihre formale Ausbildung war fiir diese Aufgabe alles andere als geeignet. Sie musste lernen, auf
Englisch zu schreiben, und vieles von dem, was sie schrieb, musste von Leuten korrigiert werden,
die oft weniger in der Lage waren, zu verstehen, wovon sie sprach. Doch selbst unter diesen
ungiinstigen Umstidnden gelang es ihr, in der Zeit zwischen 1875 und 1891 ein umfangreiches Werk
esoterischer Lehren zu verfassen.

In all diesen Schriften findet man einen Schatz an Gedanken und Ideen - so viele, dass ein einziges
Leben nicht ausreicht, um sie zu erfassen und zu verstehen.

In threm Werk stechen drei allgemeine Prinzipien hervor, die nicht nur fiir das Studium der
esoterischen Philosophie, sondern auch fiir das tigliche Leben niitzlich sind. Es sind Relativitét,
Flexibilitdt und Verantwortung. Die Zusammenhinge zwischen den Dingen zu erkennen, ist nur
moglich, wenn man eine gewisse Flexibilitdt des Geistes besitzt. Beides ist unerldsslich, um den
vollen Umfang der Verantwortung zu erkennen.

Relativitiit: H. P. Blavatsky warnt immer wieder davor, blindlings irgendetwas zu glauben, was von
anderen behauptet wird, denn die Wahrheit, oder vielmehr unsere Wahrnehmung davon, ist relativ.
Jeder Mensch sollte jede Lehre geistig und intuitiv priifen, bevor er sie als wahr akzeptiert, und
immer bereit sein, sie fiir eine tiefere Einsicht und eine groBere Perspektive zu dndern. Dies gilt fiir



alles im Leben, insbesondere fiir unser Konzept der Theosophie. In der Einleitung zu Die
Geheimlehre[ 1] erklirt H.P.B. zum Beispiel, dass sie nur einen Uberblick iiber die Lehren gibt und
dass dies nicht einmal ein Hundertstel der wirklichen esoterischen Lehre abdeckt. Selbst wenn wir
also die Geheimlehre in ihrer schriftlichen Form meistern konnten, hitten wir immer noch eine
unvollstindige Vision des Lebens. Das bedeutet, dass das, was uns dort begegnet, nicht das letzte
Wort ist, denn die Wahrheit einer Person kann niemals absolut sein.

Flexibilitit: Dann gibt es noch das so genannte Ring-Pass-Not, das uns ermutigt, intellektuell
flexibel zu sein und keine starren Bilder zu schaffen, weder geistig noch gedanklich. Dies ist eine
Art dulerer Grenze, die zu jeder Bewusstseinsstufe gehort, iiber die man zu keinem bestimmten
Zeitpunkt hinausgehen kann. Jedes Reich in der Natur hat dies, und auch jeder Mensch. Es versteht
sich von selbst, dass unser Verstindnis immer unvollstindig ist, begrenzt durch einen Ring-Pass-
Not, und dass wir mit jedem Ring-Pass-Not, den wir durchdringen, unser Verstidndnis der Wahrheit
erweitern. Ein Grund mehr, flexibel zu sein und nicht zuzulassen, dass Denkmuster in unserem
Geist feste Formen bilden.

Verantwortung: Jeder ist dafiir verantwortlich, die Wahrheit fiir sich selbst zu entdecken. Natiirlich
konnen andere uns den Weg weisen, aber geistige Wahrheit ist nur dann wertvoll, wenn sie unser
Herz und unseren Verstand anspricht. Es ist toricht, anderen die eigene Sichtweise der Theosophie
aufzwingen zu wollen, denn jeder Mensch hat eine andere geistige Verfassung, und jeder von uns
erlebt das Leben anders.

H. P. Blavatsky hat vor hundert Jahren geschrieben. Hundert Jahre sind nicht sehr lang, aber in
diesen zehn Jahrzehnten haben so viele gewaltige Verdnderungen stattgefunden. Sie sah voraus,
dass ihre Biicher in diesem Jahrhundert besser verstanden werden wiirden und dass Entdeckungen
auf vielen Gebieten die theosophischen Lehren unterstiitzen wiirden. Sie hat sich nicht geirrt.

Zum Beispiel findet in den physikalischen Wissenschaften eine Revolution statt. Das Bewusstsein
erweist sich als der einzige Faktor, der viele bisher unerklarliche Phdnomene erklidren kann. Die
Entdeckungen in der Physik weisen auffallende Ahnlichkeiten mit den Erkenntnissen der alten
Mystiker auf.[2] Eine revolutionédre Theorie in der Biologie postuliert die Existenz von
morphogenetischen Einflusssphéren, strukturierten Energiefeldern, die die metaphysische
Grundlage fiir physische Manifestationen bilden.[3] Die Evolutionstheorie der Entwicklung entlang
einer Linie wird zugunsten der Ansicht aufgegeben, dass die Evolution entlang paralleler Linien
verlduft.[4] Die fortgesetzte DNA-Forschung verspricht, zu der theosophischen Idee zu fiihren, dass
der Mensch zuerst da war und dass der Affe vom Menschen abstammt. Wir wiirden dann aufhoren,
uns selbst als "Affe-plus" zu betrachten und anfangen, den Affen als "Mensch-minus" zu betrachten.

AuBlerhalb der Wissenschaften gibt es weitere Anzeichen dafiir, dass das Klima fiir die Kldrung und
Verbreitung der esoterischen Philosophie jetzt gilinstiger ist. Das gegenwartige Zeitalter ist durch
einen neuen spirituellen Impuls und eine Erneuerung des Interesses an der Esoterik gekennzeichnet.
Zugegebenermallen konzentriert sich ein GroBteil dieses Interesses auf iibersinnliche Phinomene
und den Pseudo-Okkult. Es ist oft schwierig, die Juwelen der Weisheit unter all dem
tibernatiirlichen Glitzern zu finden. Dutzende von so genannten spirituellen Bewegungen entstehen,
Buchhéndler bieten eine Fiille von "esoterischen" Werken an, und die Filmindustrie bombardiert
unsere Sinne mit mystischen Kréften und Erscheinungen.

In dieser Hinsicht wird die Theosophie zu einem duBerst wirksamen Instrument zur Schérfung
unseres Unterscheidungsvermdgens. Das Auffinden von Ubereinstimmungen mit anderen
Bewegungen ist nicht nur eine Ubung in Unterscheidung, sondern kann auch eine Quelle der
Erleuchtung sein. Das Gleiche gilt fiir das Erkennen von Nichtiibereinstimmungen,
Einschriankungen oder Verzerrungen.

Wie bereits erwdhnt, gibt es in der modernen Wissenschaft Denkrichtungen, die eine Reihe von



Aussagen, die im neunzehnten Jahrhundert von H. P. Blavatsky und ihren Lehrern gemacht wurden,
empirisch belegen. Bestimmte Ideen, die vor hundert Jahren als Unsinn abgestempelt wurden,
haben sich als wahrer herausgestellt, als die Menschen erkannten.

Viele Forscher werden durch ihre Erkenntnisse in eine mystischere Richtung gedréngt, und so wie
sie, bestimmte spirituelle Prinzipien entdecken, kdnnen auch Theosophen viel von ihnen lernen. Sie
bieten uns Begriffe, Definitionen und Ausdriicke, mit denen wir unsere Darstellung der esoterischen
Philosophie verdeutlichen konnen.

Unser Verstdandnis der Theosophie kann in der Tat durch das Studium anderer Bewegungen
erweitert werden, solange man sich ihnen mit der gleichen Offenheit und Unterscheidungskraft
ndhert, die man beim Studium jeder Wissenschaft, Philosophie und Religion anwenden sollte.
Dieses Unterscheidungsvermdgen und diese Offenheit stehen in direktem Zusammenhang mit den
drei zuvor genannten Punkten, die es wert sind, wiederholt zu werden:

- die Erkenntnis, dass die Wahrheit einer Sache von ihrer Beziehung zu einem viel groBeren
Ganzen abhingt;

- die Flexibilitiit, neuen Ideen aufgeschlossen zu begegnen,;

- die Kultivierung der individuellen Verantwortung, eine Lehre kritisch zu priifen, bevor sie als
wahr akzeptiert wird.

"Nichts Grofles entsteht auf einmal, nicht einmal die Traube oder die Feige.
Wenn Sie jetzt zu mir sagen: "Ich mochte eine Feige", werde ich antworten:
"Das braucht Zeit."

Lass den Baum erst bliihen,
dann seine Friichte tragen, und schlief3lich
lass die Friichte reifen."

— Epiktet, Reden, I. 15.7



