R e e B Rl S S T Lo o e L L T O R L L

A LA : [F B TR T

Grofle Adepten und ausgebildete Seher:
Kenntnis spiritueller Tatsachen,
durch personliche Erfahrung und tatsichliche Beobachtung

Zusammengestellt aus den Schriften von H.P. Blavatsky
und den Mahatmas M. und K.H.

R e R e e B I Tl el T e T U T A B [ ™ 0 o, - L e

A A : e T TR T

Die Erkenntnis der hoheren Phasen des menschlichen Daseins auf diesem Planeten, kann nicht
durch bloBen Wissenserwerb erreicht werden. Selbst die perfektesten Informationssammlungen
konnen dem Menschen das Leben in den hoheren Regionen nicht offenbaren. Man muss sich das
Wissen tiber spirituelle Tatsachen durch personliche Erfahrung und tatsdchliche Beobachtung
aneignen. KH, Mahatma Letters, 2. Auflage, S. 64.

Das Leben, das grofite Problem im Bereich der menschlichen Vorstellungskraft, ist ein Geheimnis,
das selbst die grofiten Wissenschaftler niemals 16sen werden. Um es richtig zu verstehen, muss es in
seiner gesamten Bandbreite untersucht werden, sonst kann es niemals, nicht nur ergriindet, sondern
nicht einmal in seiner einfachsten Form verstanden werden — das Leben, als Zustand des Seins auf
dieser Erde. Es kann niemals erfasst werden, solange es getrennt und losgeldst vom universellen
Leben untersucht wird. Um das grof3e Problem zu 16sen, muss man Okkultist werden (1); es in all
seinen Phasen personlich analysieren und erleben, als Leben auf der Erde, Leben jenseits der
Grenze des physischen Todes, mineralisches, pflanzliches, tierisches und spirituelles Leben; Leben
in Verbindung mit konkreter Materie, sowie Leben, das im unfassbaren Atom vorhanden ist.

KH, ML 158-159

Der Adept hat das groBe Geheimnis gelernt, wie man tief in die Arkanen des Seins eindringt.
KH, ML 194-195

Die Welt der Krifte, ist die Welt des Okkultismus und die einzige, in die sich der hochste
Eingeweihte begibt, um die Geheimnisse des Seins zu erforschen. Daher kann niemand auf3er einem
solchen Eingeweihten etwas iiber diese Geheimnisse wissen. Unter der Fiihrung seines Gurus (2)
entdeckt der Chela (3) zuerst diese Welt, dann ihre Gesetze und schlieBlich ihre zentrifugalen
Entwicklungen in die Welt der Materie. Es dauert viele Jahre, bis er ein vollkommener Adept wird,
aber schlieBlich wird er zum Meister. Die verborgenen Dinge sind offensichtlich geworden, und
Geheimnisse und Wunder sind fiir immer aus seinem Blickfeld verschwunden. Er sicht, wie er die
Kraft in diese oder jene Richtung lenken kann, um die gewlinschten Wirkungen zu erzielen. Die
geheimen chemischen, elektrischen oder odischen Eigenschaften von Pflanzen, Kridutern, Wurzeln,



Mineralien und tierischem Gewebe sind ihm vertraut. Keine Verdnderung in den dtherischen
Schwingungen kann ihm entgehen. Er wendet sein Wissen an. Die Mittel, die wir uns zur Verfiigung
stellen, sind uns alle in einem Gesetzbuch, das so alt ist wie die Menschheit, bis ins kleinste Detail
festgelegt. Unsere Gesetze sind so unverdnderlich wie die der Natur. Wir bauen unsere Philosophie
auf Experimenten und Schlussfolgerungen auf. KH, ML 143-144

Es kommt ein Moment im Leben eines Adepten, in dem die Strapazen, die er durchgemacht hat,
tausendfach belohnt werden. Um weiteres Wissen zu erlangen, muss er nicht mehr einen
langwierigen Prozess der Untersuchung und des Vergleichs verschiedener Objekte durchlaufen,
sondern erhilt einen augenblicklichen, impliziten Einblick in jede erste Wahrheit. Der Adept sieht
und flihlt und lebt in der Quelle aller grundlegenden Wahrheiten — der universellen spirituellen
Essenz der Natur. KH, ML 241

Ein MAHATMA (4) ist eine Personlichkeit, die durch spezielle Ausbildung und Erziehung diese
hoheren Fahigkeiten entwickelt und jenes spirituelle Wissen erlangt hat, das gewohnliche Menschen
erst nach unzihligen Reinkarnationen im Laufe der kosmischen Evolution erwerben. Nun hat ein
Wesen, das in seinen aufeinanderfolgenden Geburten die okkulte Ausbildung durchlduft, nach und
nach (in jeder Inkarnation) immer weniger vom niederen Manas [Verstand], bis eine Zeit kommt, in
der sein gesamtes Manas, das einen vollig erhabenen Charakter hat, in der hdheren Individualitdt (5)
zentriert ist, und man sagen kann, dass eine solche Person ein MAHATMA geworden ist. Der wahre
MAHATMA ist dann nicht mehr sein physischer Korper, sondern das hohere Manas, das untrennbar
mit dem Atma (6) und seinem Vehikel (Buddhi 7) verbunden ist — eine Vereinigung, die er in
vergleichsweise kurzer Zeit durchlaufen hat, indem er den Prozess der Selbstentwicklung
durchlaufen hat, der in der Okkulten Philosophie festgelegt ist. HPB, Collected Writings, Band VI,
S. 239.

Der Tchang-chub (ein Adept, der durch die Kraft seines Wissens und seiner Seelenerleuchtung vom
Fluch der UNBEWUSSTEN Seelenwanderung befreit ist) kann nach seinem Willen und Wunsch
und anstatt sich erst nach dem korperlichen Tod zu reinkarnieren, dies auch wéhrend seines Lebens
tun, wenn er es wiinscht, und zwar wiederholt. Er hat die Macht, sich selbst neue Korper
auszusuchen — sei es auf diesem oder einem anderen Planeten —, wihrend er seine alte Gestalt
behilt, die er in der Regel fiir seine eigenen Zwecke bewahrt. KH, ML 285

Als unser grofler Buddha — der Schutzpatron aller Adepten, der Reformer und Kodifizierer des
okkulten Systems — zum ersten Mal das Nirvana (8) auf Erden erreichte, wurde er zu einem
Planetarischen Geist (9); d. h. — sein Geist konnte gleichzeitig, bei vollem Bewusstsein, durch den
interstellaren Raum streifen und nach Belieben in seinem urspriinglichen und individuellen Korper
auf der Erde weiterleben. Denn das gottliche Selbst hatte sich so vollstdndig von der Materie gelost,
dass es nach Belieben einen inneren Ersatz fiir sich selbst schaffen und ihn fiir Tage, Wochen,
manchmal Jahre in menschlicher Gestalt zuriicklassen konnte, ohne dass dies in irgendeiner Weise
Auswirkungen auf das Lebensprinzip oder den physischen Geist seines Korpers hatte. Das ist die
hochste Form der Adeptenschaft, die ein Mensch auf unserem Planeten erhoffen kann. Aber sie ist
so selten wie die Buddhas selbst. Viele sind es, die ,,die Eierschale durchbrechen”, aber nur wenige
sind in der Lage, ihr Nirira namastaka vollstindig auszuiiben, wenn sie sich einmal vollstindig



auBerhalb des Korpers befinden. Das bewusste Leben im Geist, ist fiir manche Naturen so
schwierig, wie das Schwimmen fiir manche Korper. Der planetarische Geist dieser Art (der Buddha-
dhnliche) kann nach Belieben in andere Korper libergehen — aus mehr oder weniger atherisierter
Materie, die andere Regionen des Universums bewohnen. KH, ML 43-44

Wir sagen euch, was wir wissen, denn wir sind dazu bestimmt, es durch personliche Erfahrung zu
lernen. KH, ML 128

A G Y U A LT 17 S Y

Soweit wir wissen, soweit die hochsten planetarischen Geister festgestellt haben, zeigt sich ihnen,
wie uns, der unendliche Geist nicht mehr, als das regelmiflige unbewusste Pochen des ewigen und
universellen Pulses der Natur, durch die Myriaden von Welten innerhalb und auBerhalb des
urspriinglichen Schleiers unseres Sonnensystems.

Soweit — WISSEN WIR. Innerhalb und bis an die dulerste Grenze, bis zum dulersten Rand des
kosmischen Schleiers, wissen wir, dass diese Tatsache richtig ist — aufgrund personlicher Erfahrung;
denn die Informationen, die wir dariiber gesammelt haben, was jenseits davon geschieht, verdanken
wir den Planetengeistern, unserem gesegneten Lord Buddha. KH, ML 138

Der gewohnliche Mensch hat keine Erfahrung mit einem anderen Bewusstseinszustand, als dem,
mit dem ihn seine physischen Sinne verbinden. Menschen trdumen; sie schlafen einen tiefen Schlaf,
der zu tief ist, als dass Trdume das physische Gehirn beeindrucken kénnten; und in diesen
Zustinden muss es dennoch Bewusstsein geben. Wie konnen wir also, solange diese Geheimnisse
unerforscht bleiben, hoffen, gewinnbringend {iber die Natur von Welten zu spekulieren, die in der
Okonomie der Natur, notwendigerweise zu Bewusstseinszustinden gehdren miissen, die sich von
allen unterscheiden, die der Mensch hier erlebt?

Denn selbst groBBe Adepten, obwohl sie ausgebildete Seher sind, konnen nur behaupten, die Natur
und das Aussehen der Planeten und ihrer Bewohner, die zu unserem Sonnensystem gehoren,
griindlich zu kennen. Sie wissen, dass fast alle Planetenwelten bewohnt sind, aber sie haben — selbst
im Geist — nur Zugang zu denen unseres Systems; und sie sind sich auch bewusst, wie schwierig es
selbst fiir sie ist, sich in vollen Einklang zu bringen, selbst mit den Bewusstseinsebenen innerhalb
unseres Systems, die sich jedoch von den Bewusstseinszustinden unterscheiden, die auf diesem
Globus mdglich sind, d. h. auf den drei Ebenen der Kette von Sphiren, jenseits unserer Erde.
Solches Wissen und solcher Umgang sind ihnen mdoglich, weil sie gelernt haben, in
Bewusstseinsebenen einzudringen, die fiir die Wahrnehmung gewohnlicher Menschen verschlossen
sind. HPB, Die Geheimlehre, 11 701

A T = VT A A T AR [ 4 L AR

= T T s T T
T T O T O K VR r;mw%‘-mmmﬂ

Fussnoten

(1) Okkultist. Jemand, der Okkultismus praktiziert, ein Adept der geheimen Wissenschaften, aber
sehr oft auch ein blofler Schiler. HPB, KEY 357

(2) Guru (Sk.). ,,Spiritueller Lehrer; ein Meister in metaphysischen und ethischen Lehren; wird
auch fiir einen Lehrer jeder Wissenschaft verwendet. HPB, TG



(3) Chela (Sans.) Ein Schiiler. Der Schiiler eines Gurus oder Weisen, der Anhénger eines Adepten
oder einer philosophischen Schule. HPB, KEY 324

(4) Mahatma (Sans.) Wortlich ,,grof3e Seele”. Ein Adept hochsten Ranges. Ein erhabenes Wesen,
das die Beherrschung seiner niederen Prinzipien erlangt hat und daher ungehindert vom ,,Menschen
aus Fleisch und Blut” lebt. Mahatmas verfiigen iiber Wissen und Macht, die dem Stadium
entsprechen, das sie in ihrer spirituellen Entwicklung erreicht haben. HPB, KEY 347

(5) Individualitiit. Einer der Namen, die in der Theosophie und im Okkultismus dem hoheren
menschlichen Ego gegeben werden. Wir unterscheiden zwischen dem unsterblichen und gottlichen
und dem sterblichen menschlichen Ego, das vergeht. Letzteres oder die ,,Personlichkeit”
(personliches Ego) tiberlebt den toten Korper nur fiir eine gewisse Zeit im Kama Loka: Die
Individualitit bleibt fiir immer bestehen. HPB, KEY 338

(6) Atman oder Atma (Sans.) Der universelle Geist, die gottliche Monade, das ,,siebte Prinzip”, wie
es in der exoterischen ,,siebenfachen” Klassifizierung des Menschen genannt wird. Die hochste
Seele. HPB, KEY 319

(7) Buddhi (Sans.) Universelle Seele oder Geist. Mahabuddhi ist ein Name fiir Mahat (q. v.); auch
die spirituelle Seele im Menschen (exoterisch das sechste Prinzip), das Vehikel von Atma, dem
siebten, gemil der exoterischen Aufzidhlung. HPB, KEY 323

(8) Nirvana (Sk.). Nach Ansicht der Orientalisten das vollstindige ,,Erloschen” wie die Flamme
einer Kerze, das vollige Ausloschen der Existenz. In den esoterischen Erklarungen ist es jedoch der
Zustand absoluter Existenz und absoluten Bewusstseins, in den das Ego eines Menschen, der
wihrend seines Lebens den hochsten Grad an Vollkommenheit und Heiligkeit erreicht hat, nach
dem Tod des Korpers und gelegentlich, wie im Fall von Gautama Buddha und anderen, auch
wiéhrend des Lebens eintritt. HPB, TG

(9) Planetengeister. In erster Linie die Herrscher oder Regenten der Planeten. So wie unsere Erde
ihre Hierarchie von terrestrischen Planetengeistern hat, von der hochsten bis zur niedrigsten Ebene,
so hat auch jeder andere Himmelskorper seine. Im Okkultismus wird der Begriff ,,Planetengeist”
jedoch im Allgemeinen nur fiir die sieben hochsten Hierarchien verwendet, die den christlichen
Erzengeln entsprechen. Diese haben alle in 1dngst vergangenen Zyklen eine Evolutionsstufe
durchlaufen, die der Menschheit auf der Erde auf anderen Welten entspricht. Unsere Erde, die sich
noch in ihrer vierten Runde befindet, ist viel zu jung, um hohe Planetengeister hervorgebracht zu
haben. Der hochste Planetgeist, der iiber einen Globus herrscht, ist in Wirklichkeit der ,,personliche
Gott” dieses Planeten und weitaus mehr seine ,,libergeordnete Vorsehung” als die sich selbst
widersprechende unendliche personliche Gottheit des modernen Christentums. HPB, TG

R £ LN i Ll e e T A A T K g Pt i A S 5 T 0 3 _ T P, T S s

T s i A S AT A DY T N A R S



