DIE MAHATMAS ALS IDEALE UND TATSACHEN

Die Groflen und Friedvollen leben, um die Welt zu erneuern, wie der Friihling; nachdem sie selbst
den Ozean der verkorperten Existenz tiberquert haben, helfen sie frei allen anderen, die ihn
iiberqueren wollen. Das Wesen und der innewohnende Wille der Mahatmas ist es, das Leiden
anderer zu beseitigen, so wie der ambrosia-strahlende Mond von selbst die Erde kiihlt, die von den
intensiven Strahlen der Sonne erhitzt wird.

Shankaracharya

ANNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNNAN

Ein Besucher von einem der anderen Planeten des Sonnensystems, der nach seiner Ankunft hier den
Begriff ,,Mahatma” kennenlernen wiirde, wiirde sicherlich annehmen, dass die Etymologie des
Wortes die Anhidnger der Mahatmas zweifellos zu der Hingabe, Furchtlosigkeit, Hoffnung und
Energie inspiriert hat, die ein solches Ideal in denen wecken sollte, denen das Wohl der Menschheit
am Herzen liegt. Eine solche Vermutung wire in Bezug auf einige richtig, aber der himmlische
Besucher wiirde, nachdem er alle Mitglieder der Theosophischen Gesellschaft untersucht hitte,
zwangsldufig enttduscht sein, wenn ihm klar wiirde, dass viele der Glaubigen Angst vor ihren
eigenen Idealen haben, zogern, sie zu verkiinden, und trage sind, Argumente zu finden, um ihre
Hoffnung zu begriinden, und das alles, weil die bose und spottische materialistische Welt iiber einen
solchen Glauben lachen konnte.

Der gesamte Umfang, die Bedeutung und die Moglichkeit der Evolution sind in dem Wort
»Mahatma” enthalten. ,,Maha” bedeutet ,,grof3”, ,,Atma” bedeutet ,,Seele”, und beide zusammen
bedeuten jene groflen Seelen, die vor uns triumphiert haben, nicht weil sie aus einem anderen Stoff
bestehen und einer seltsamen Familie angehoren, sondern einfach weil sie zur Menschheit gehdren.
Reinkarnation, Karma, die siebenfache Gliederung, Vergeltung, Belohnung, Kampf, Scheitern,
Erfolg, Erleuchtung, Macht und eine umfassende Liebe zum Menschen — all dies liegt in diesem
einen Wort.

Die Seele taucht aus dem Unbekannten auf, beginnt in und mit der Materie zu wirken, wird immer
wieder neu geboren, schafft Karma, entwickelt die sechs Vehikel fiir sich selbst, erfahrt Vergeltung
fir Stinden und Strafe fiir Fehler, wird durch Leiden stark, schafft es, die Finsternis zu
durchbrechen, wird durch die wahre Erleuchtung erleuchtet, erlangt Macht, behélt Nédchstenliebe,
dehnt sich mit Liebe fiir die verwaiste Menschheit aus und hilft fortan allen anderen, die in der
Finsternis verbleiben, bis alle an den Ort mit dem ,, Vater im Himmel”, dem Hoheren Selbst,
erhoben werden konnen.

Dies wire das Argument des Besuchers vom fernen Planeten, und er wiirde darin ein gro3es Ideal
fiir alle Mitglieder einer Gesellschaft wie der unseren beschreiben, die ihren ersten Impuls von
einigen dieser Mahatmas erhalten hat.

Ohne weiter darauf einzugehen, als zu sagen, dass die Evolution die Existenz solcher Wesen
erfordert, da sonst eine Liicke in der Kette entsteht — und diese Position wird sogar von einem Mann



der Wissenschaft wie Professor Huxley vertreten, der dies in seinen neuesten Aufsétzen fast so
eindeutig formuliert wie ich —, richtet sich dieser Artikel an diejenigen, die an die Existenz der
Mahatmas glauben, unabhingig davon, ob dieser Glaube von selbst entstanden ist oder das Ergebnis
von Argumenten ist.

Er richtet sich auch an alle Klassen von Gldubigen, denn es gibt verschiedene Arten von ithnen.
Einige glauben ohne zu wanken; andere glauben unerschiitterlich, trauen sich aber nicht, von ihrem
Glauben zu sprechen; wenige glauben, denken aber immer, dass sie sagen miissen, sie hitten einen
Adepten gesehen, bevor sie anderen ihren Glauben vermitteln kénnen; und eine gewisse Anzahl
verbirgt ihren Glauben bewusst als eine Art individuellen Besitz, der sie von den profanen
Sterblichen unterscheidet, die noch nie von den Adepten gehort haben oder, nachdem sie davon
gehort haben, iiber diese Vorstellung spotten. Zu all diesen mdchte ich sprechen.

Die ungliicklichen Menschen, die immer versuchen, erhabene Menschen und Weise nach den
konventionellen Regeln einer Ubergangs-Zivilisation zu beurteilen, oder die scheinbar Angst vor
den unermesslichen Moglichkeiten des Menschen haben und sie deshalb leugnen, kann man getrost
sich selbst und der Zeit {iberlassen, denn es ist mehr als wahrscheinlich, dass sie sich dem
allgemeinen Glauben anschlieBen werden, wenn er sich einmal gebildet hat, was sicherlich nicht
lange dauern wird.

Denn der Glaube an Mahatmas — wie auch immer man diese Idee nennen mag — ist ein
gemeinsames Gut der gesamten Menschheit, und alle Bemiihungen aller Menschen der empirischen
Wissenschaft und dogmatischen Religion konnen niemals die Erinnerung der Seele an ihre
Vergangenheit ausldschen.

Wir sollten unseren Glauben an die Adepten bekennen, ohne gleichzeitig von anderen zu verlangen,
dass sie sich diesem Glauben anschlieBen. Es ist nicht notwendig, die Namen der Adepten zu
nennen, denn ein Name ist eine Erfindung einer Familie, und nur wenige Menschen denken von
sich selbst mit ihrem Namen, sondern mit dem Ausdruck ,,Ich bin ich selbst*.

Diese Wesen zu benennen, ist also kein Beweis, und nach geheimnisvollen Namen zu suchen,
bedeutet, sich der Entweihung schuldig zu machen. Das Ideal ohne Namen ist gro3 und erhaben
genug fiir alle Zwecke.

Vor einigen Jahren schrieben die Adepten an H.P.B. und mehrere andere Personen, dass der
Bewegung in Amerika mehr Hilfe zuteilwerden konnte, da ihre Existenz nicht aus Angst oder
Zweifel verheimlicht werde. Diese Aussage impliziert natiirlich die Schlussfolgerung, dass dort, wo
die Mitglieder aus Angst vor wissenschaftlichen oder religiosen Schulen nicht viel iiber den
Glauben an die Mahatmas gesprochen hatten, die Kraft zu helfen aus irgendeinem Grund gehemmt
war. Das ist der interessante Punkt, der die Frage aufwirft:

»Kann die Hilfskraft der Mahatmas aus irgendeinem Grund gehemmt werden?* Die Antwort lautet:
Ja, das kann sie. Aber warum?

Alle Wirkungen auf jeder Ebene sind das Ergebnis von Kréften, die in Bewegung gesetzt wurden,
und konnen nicht das Ergebnis von Nichts sein, sondern miissen immer aus Ursachen hervorgehen,
in denen sie enthalten sind. Wenn der Kanal, durch den Wasser flieBen soll, verstopft ist, flie3t das
Wasser nicht, aber wenn ein freier Kanal vorhanden ist, fliefit der Strom weiter.

Okkulte Hilfe von Meistern erfordert ebenso einen Kanal wie jede andere Hilfe, und die Tatsache,
dass die zu verwendenden Strome okkult sind, macht die Notwendigkeit eines Kanals umso grof3er.
Die Personen, auf die eingewirkt werden soll, miissen an der Herstellung des Kanals oder der Linie
fiir die Kraft mitwirken, denn wenn wir diesen nicht haben, kénnen sie ihn nicht geben.

Da wir es nun mit dem Verstand und der Natur des Menschen zu tun haben, miissen wir die Worte
verwenden, die die Vorstellungen wecken, die mit den Kréften verbunden sind, die wir einsetzen
wollen. In diesem Fall sind dies Worte, die die Lehre von der Existenz von Adepten, Mahatmas und
Meistern der Weisheit hervorrufen. Daher ist die Erkldrung unseres Glaubens so wertvoll. Sie weckt
schlummernde Ideen in anderen, 6ffnet einen Kanal im Geist und dient dazu, Leitungslinien fiir die
Krifte zu schaffen, die die Mahatmas ausgeben mochten.



Mancher junge Mensch, der niemals hoffen konnte, gro3e moderne Wissenschaftler wie Huxley,
Tyndall und Darwin zu sehen, wurde zum Handeln angeregt, zur Selbsthilfe bewegt, zum Streben
nach Wissen getrieben, weil er gehort hatte, dass solche Menschen tatséchlich existieren und
Menschen sind. Ohne sich zu fragen, ob der Beweis fiir ihr Leben in Europa vollstindig ist, haben
Menschen versucht, ihrem Beispiel zu folgen.

Sollen wir nicht dasselbe Gesetz des menschlichen Geistes nutzen und die gewaltige Kraft der Loge
mit unserer Hilfe wirken lassen und nicht gegen unseren Widerstand, unsere Zweifel oder Angste?
Diejenigen, die sich hingegeben haben, wissen, dass sie unsichtbare Hilfe erfahren haben, die sich
in Ergebnissen gezeigt hat. Diejenigen, die Angst haben, kdnnen Mut fassen, denn sie werden
feststellen, dass nicht alle ithre Mitmenschen frei sind von einem unterschwelligen Glauben an die
Moglichkeiten, die die Lehre von der Existenz der Adepten aufzeigt.

Und wenn wir die Arbeit der Gesellschaft betrachten, stellen wir fest, dass iiberall dort, wo die
Mitglieder ihren Glauben mutig bekennen und sich nicht scheuen, von diesem hohen Ideal zu
sprechen, das Interesse an der Theosophie geweckt ist, die Arbeit voranschreitet und die Menschen
davon profitieren.

Im Gegensatz dazu ist dort, wo standige Zweifel herrschen, wo unaufthorlich nach materiellen
Beweisen gefragt wird, wo unaufhdrliche Angst vor dem besteht, was die Welt, die Wissenschaft
oder Freunde denken konnten, die Arbeit tot, das Feld nicht bestellt, und die Stadt oder Gemeinde
profitiert nicht von den Bemiihungen derer, die zwar formal einer universellen Bruderschaft
angehdren, aber das grof3e Ideal nicht leben.

Sehr weise und als Okkultist sagte Jesus, dass seine Anhénger alles aufgeben und ihm folgen
mussen.

Wir miissen den Wunsch, uns selbst zu retten, aufgeben und den gegenteiligen Wunsch erwerben —
den Wunsch, andere zu retten.

Erinnern wir uns an die Geschichte in den alten Schriften von Arjuna, der, als er in den Himmel
kam und feststellte, dass sein Hund nicht zugelassen war und einige seiner Freunde in der Holle
waren, sich weigerte zu bleiben und sagte, dass er den Himmel nicht betreten wiirde, solange auch
nur ein einziges Geschopf auBBerhalb des Himmels sei.

Das ist wahre Hingabe, und diese, verbunden mit einem intelligenten Bekenntnis zum Glauben an
die grofle Einweihung der Menschheit, wird zu Ergebnissen von grof3er Tragweite fiihren, die
Kriéfte hinter uns hervorrufen und sich gegen die Holle selbst und alle ihre Diener durchsetzen, die
jetzt danach trachten, den Fortschritt der menschlichen Seele aufzuhalten.

W. Q. Judge
The Path, Mérz 1893 (Eusebio Urban)

Wer hohere Unterweisung erhalten mdchte, muss in Herz und Seele ein wahrer Theosoph sein, nicht
nur dem Anschein nach.
Mahatma K.H.

Aus dem Englischen iibersetzt von, Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft
Pasadena, Californien, USA



	DIE MAHATMAS ALS IDEALE UND TATSACHEN

