
GALEN

Tatsache ist, 

dass derjenige, dessen Ziel es ist, etwas besser zu wissen, als die Masse, 

alle anderen, sowohl in seiner Natur, als auch in seiner frühen Ausbildung, 

weit übertreffen muss.

 Und wenn er das frühe Jugendalter erreicht, 

muss er von einer leidenschaftlichen Liebe zur Wahrheit erfasst werden, 

wie von einer Inspiration; 

weder Tag noch Nacht darf er aufhören, sich anzustrengen und zu bemühen, 

um alles, was von den berühmtesten der Alten gesagt wurde, gründlich zu lernen. 

Und wenn er dies gelernt hat, 

muss er es über einen längeren Zeitraum hinweg prüfen und beweisen, 

indem er beobachtet,

 welcher Teil davon mit offensichtlichen Tatsachen übereinstimmt und welcher nicht. 

So wird er das eine wählen und sich vom anderen abwenden.

Peri Physikon Dynameon III, 10 

GALEN

Pergamon stieg in der hellenistischen Welt rasch auf, nachdem Attalos I. Soter 235 v. Chr. die 
eindringenden Galater besiegt hatte. Obwohl sein Bündnis mit Rom 133 v. Chr. zur Eingliederung 
Pergamos' in das Reich führte, gab es Attalos und seinen Nachfolgern die Freiheit, ihre Stadt zum 
Wunder Kleinasiens zu machen. Die Lage am Hang, die Flüsse und die fruchtbaren Täler luden zu 
inspirierter Architektur ein und ermöglichten eine vielfältige Landwirtschaft. Eumenes II., der Sohn 
und Nachfolger von Attalos, gründete eine Bibliothek, die mit der von Alexandria konkurrieren 



sollte. Obwohl sie diesen Rang nie erreichte, kam sie ihm doch so nahe, dass die Ptolemäer 
alarmiert waren und den Export von Papyrus verboten, um das Wachstum der Bibliothek von 
Pergamon zu behindern. Als Reaktion darauf entwickelten die Handwerker von Pergamon die 
charta pergamena, speziell behandelte Tierhäute, aus denen sich in späteren Jahrhunderten das 
Pergament entwickelte. Wenn Gelehrte vor den politischen Unruhen flohen, die regelmäßig in 
Alexandria ausbrachen, kamen sie meist nach Pergamon. Auf der anderen Seite des Flusses 
gegenüber der Hauptstadt entstand ein großes Asklepieion oder Heiligtum, das sich als 
Krankenhaus und heilige Stätte zum wichtigsten Zentrum für Asklepios (Sohn des Apollon und 
Vater der Hygieia, Göttin der Gesundheit) entwickelte, so wie Delphi besonders dem Apollon, 
Eleusis der Demeter und Ephesos der Artemis geweiht war. Pergamon wurde zu einer Stadt, in der 
wirtschaftlicher Wohlstand, klassische Bildung und Heilkunst miteinander verschmolzen, als sei sie 
dazu bestimmt, Galen, dem größten Arzt der Antike, als Geburtsort und Heimat zu dienen.

Galen wurde 130 n. Chr. auf einem blühenden Landgut zwischen Pergamon und dem Meer geboren.
Sein Vater Nikon war Architekt, Mathematiker und ein sachkundiger Tierhalter, seine Mutter war 
jähzornig und nörgelig, ein Temperament, das durch den Kontrast zur freundlichen Art ihres 
Mannes noch verstärkt wurde. Galenos, „der Gelassene”, wurde als Name für das Kind gewählt, 
vielleicht um seinem Charakter eine Richtung zu geben, obwohl dies seine Fähigkeit zu intensiver 
Konzentration und seine Ungeduld gegenüber dogmatischen Standpunkten nicht widerspiegelte. Als
Galen heranwuchs, lernte er von seinem Vater Mathematik, Astronomie, Landwirtschaft und 
Tierhaltung, aber er besuchte oft die Stadt und gewöhnte sich an deren Lebensweise. Er sah, wie an 
der Stelle des alten Heiligtums ein neues, vergrößertes Asklepieion entstand, und staunte über 
dessen Pracht. Ein überdachter Gang von dreitausend Fuß Länge verband die Stadt mit ihrem 
monumentalen Eingang. Innerhalb seiner riesigen Säulenmauern standen ein nach dem Pantheon 
gestalteter Tempel, ein großer runder Kinderhort, ein Theater, ein Hadrian gewidmeter Tempel, ein 
Altar für Artemis und Hygieia Eileithyia (Göttin der Geburt) sowie eine heilige Quelle mit ihrem 
Tempel. Ein unterirdischer Gang verband die Kinderstube mit dem Zentrum des Platzes, 
möglicherweise für religiöse Zeremonien rund um die Geburt. Als Galen im Alter von vierzehn 
Jahren bereit war, sein formales Studium in der Stadt zu beginnen, waren die heiligen Bauwerke 
fertiggestellt.

Nikon wünschte sich für seinen Sohn eine öffentliche Karriere. Er brachte ihm nicht nur viel über 
die Natur bei und weckte sein Interesse an der Wissenschaft, sondern versuchte auch, Galen mit 
Aufgeschlossenheit und Wertschätzung für unterschiedliche Standpunkte zu erfüllen. Galen 
besuchte Vorlesungen von Vertretern der vier anerkannten Denkschulen: denen von Platon, 
Aristoteles, den Stoikern und Epikur. Während er sich jede Ansicht aufmerksam anhörte, brachte 
ihn seine frühe mathematische Ausbildung dazu, über die Unsicherheiten nachzudenken, die in 
widersprüchlichen Argumenten und Erklärungen enthalten waren. Er hätte Mathematiker werden 
können, aber ein von Asklepios inspirierter Traum drängte ihn dazu, Medizin zu studieren, um die 
Wahrheit zu entdecken und seine vielfältigen Talente auf integrierte Weise einzusetzen. Er studierte 
Anatomie bei dem Anatom Satyros aus Smyrna, einem Mann von solchem Ruhm, dass er ständiger 
Gast bei Rufinus war, dem Architekten, der das Asklepieion restauriert und erweitert hatte. Vier 
Jahre später starb Nikon, und Galen fühlte sich frei, sein Studium an anderer Stelle fortzusetzen.

Er reiste nach Smyrna, um bei Pelops zu studieren, und dann nach Korinth, um mit Numisianos 
zusammenzuarbeiten. Während seines Aufenthalts in Smyrna fand er Zeit, seine philosophische 
Ausbildung bei Albinus dem Platoniker fortzusetzen. Als er 152 n. Chr. Alexandria erreichte, war er
bereits ein Schriftsteller, dessen Bücher über Anatomie hoch angesehen waren. Neben der 
Fortsetzung seiner Anatomie-Studien in Alexandria bei Heracleianos durchstreifte er Ägypten auf 
der Suche nach Kräutern und Medikamenten, besuchte renommierte Dozenten und beteiligte sich an
medizinischen und philosophischen Debatten. Im Jahr 158 kehrte er nach Pergamon zurück, wo er 
mit Ehren empfangen und zum Arzt der schola gladiatorum ernannt wurde. Durch die Behandlung 
von Gladiatoren, deren Wunden vielfältig und schwerwiegend waren, hatte er die Möglichkeit, die 
menschliche Anatomie mit der der Tiere zu vergleichen, die er studiert hatte. Sein Erfolg zeigte sich



darin, dass er viermal wieder in dieses Amt berufen wurde; er hätte diese Position möglicherweise 
auf unbestimmte Zeit weiter ausgeübt, wenn nicht der Krieg zwischen Pergamon und den Galatern 
die Gladiatorenkämpfe beendet hätte. Da es keine anspruchsvolle Arbeit mehr gab, beschloss Galen,
Rom zu besuchen.

Galen kam 162 in Rom an, gerade als Marcus Aurelius die Nachfolge von Antoninus Pius antrat. Er 
schrieb, war in medizinischen Kreisen aktiv und besuchte die Vorlesungen des Aristotelikers 
Eudemos. In einer Stadt voller intellektueller und wissenschaftlicher Koryphäen hoch angesehen, 
wurde er gerufen, um Eudemos zu behandeln, als dieser erkrankte. Bald darauf führten die 
führenden Mediziner heftige Debatten über die Ursache und Heilung der Krankheit. Galen setzte 
sich durch und Eudemos wurde geheilt, aber er hatte sich so viel Feindseligkeit zugezogen, dass 
Eudemos ihn vor der Möglichkeit eines Attentats warnte. Galen hielt es für das Beste, nach 
Pergamon zurückzukehren, wo er in Ruhe schreiben und praktizieren konnte, aber sein Ruf in Rom 
stieg während seiner Abwesenheit sprunghaft an, und bald rief Marcus Aurelius ihn zurück, um als 
Leibarzt seines Sohnes Commodus zu dienen, während der Kaiser in den Kriegen an den 
germanischen Grenzen abwesend war.

Als Hofarzt, ein Amt, das er auch nach der Thronfolge von Commodus im Jahr 180 behielt, fand 
Galen Zeit, über das Gelernte nachzudenken und eine Reihe von Abhandlungen zu medizinischen 
und philosophischen Themen zu verfassen. Als 192 ein Großbrand den Tempel des Friedens an der 
Via Sacra zerstörte, gingen einige Bücher von Galen verloren. Vielleicht war diese Tragödie für 
Galen ein Zeichen, sich aus dem öffentlichen Leben zurückzuziehen, denn er zog sich nach 
Pergamon zurück, wo er in Frieden und Ehre lebte und schrieb und den Wirren und 
unberechenbaren Ereignissen des ausgehenden Jahrhunderts entging. Über seine letzten 
Lebensjahre ist wenig bekannt, außer dass er 199 starb und sich einen Platz in der Geschichte der 
Philosophie und Medizin gesichert hatte. Er konnte nicht ahnen, dass seine Ansichten mehr als ein 
Jahrtausend lang die Grundlage der islamischen Medizin bilden würden oder dass das 
wiederauflebende Interesse an der klassischen Gelehrsamkeit seine Autorität in der Medizin in ganz
Europa sichern würde, bis Paracelsus der Medizin neue Impulse gab.

Galen war ein produktiver und manchmal weitschweifiger Schriftsteller. Von den siebenhundert 
Werken, die er verfasste, sind 118 erhalten geblieben. Am Ende seines Lebens konnte er sich nicht 
mehr an alle seine eigenen Abhandlungen erinnern. Er empfand das Bedürfnis, eine Bibliografie 
seiner Werke zu erstellen, und verfasste zwei Aufsätze, in denen er sie ordnete und seine 
lebenslange Entwicklung als Denker und Arzt kommentierte. Damit schuf er die erste Autobiografie
eines Wissenschaftlers und die erste Bibliografie in der Geschichte. Darüber hinaus offenbarte er 
fast beiläufig die entscheidenden Bestandteile seiner Erkenntnisse und seines späteren Einflusses. 
Erstens setzte er seine philosophische Ausbildung sein ganzes Leben lang fort. In seinen Studien 
legte er den Schwerpunkt auf Logik und Mathematik, zeigte jedoch eine bemerkenswerte Fähigkeit,
Offenheit gegenüber unterschiedlichen Standpunkten mit der Bereitschaft zu verbinden, eindeutige 
Schlussfolgerungen zu ziehen. Zweitens hatte er eine tiefe Verehrung für die Lehrer der Antike und 
dachte ehrfürchtig über deren Erkenntnisse nach. Obwohl er Hippokrates wiederholt als „göttlich” 
bezeichnete, lehnte er dogmatische Bekräftigungen veralteter Ansichten und sklavisches Festhalten 
an überlieferten Traditionen ab. Drittens glaubte er, dass empirische Beobachtung für das Studium 
der menschlichen Gesundheit unerlässlich ist, und für ihn war die Anatomie der Schlüssel dazu. Er 
lehrte, dass man, wenn man nicht weiß, wie ein Organ funktioniert, weder seinen gesunden Zustand
erkennen noch seine Beschwerden lindern kann, und dass die Funktion eines Organs nur im 
Zusammenhang mit der Einheit des gesamten Organismus und seiner Einheit mit der Umwelt 
verstanden werden kann. Galen war ein früher Pionier der ganzheitlichen Medizin.

So wie Galen von den vier anerkannten philosophischen Systemen seiner Zeit gelernt hatte, 
untersuchte er auch die wichtigsten medizinischen Schulen. Und so wie er Elemente aus jeder 
philosophischen Schule übernahm, extrahierte er auch die Essenz verschiedener medizinischer 
Ansichten und lehnte gleichzeitig die damit verbundenen erheblichen Unzulänglichkeiten ab. Von 
den alten Schulen war die hippokratische die älteste. Während alle Ärzte dem griechischen 



Begründer der Medizinwissenschaft huldigten, vertraten einige die Ansicht, dass sich das gesamte 
medizinische Wissen im hippokratischen System wiederfinden lasse. Die dogmatische Schule 
versuchte, die Lehren des Hippokrates mit denen des Aristoteles in Einklang zu bringen, lehnte 
jedoch die Möglichkeit medizinischer Erkenntnisse außerhalb dieses Paares ab. Die empirische 
Schule entstand aus den anatomischen Studien, die in Alexandria florierten, und stützte ihre Lehren 
auf Wachsamkeit (teresis), Krankengeschichten und Analogien. Leider führte ihre Besessenheit von 
Details zu pharmazeutischen Experimenten, die an Bizarrheit grenzten. Mit der römischen 
Eroberung der griechischen Welt entstanden drei zeitgenössische Denkschulen. Die methodistische 
Schule, die auf dem Atomismus des Epikur basierte, reduzierte alle Krankheiten und 
Funktionsstörungen auf Verengungen und Lockerungen der Poren im Körper und erhob damit eine 
Art der klinischen Beobachtung zum operativen Prinzip. Die pneumatische Schule behauptete, dass 
alle Störungen auf ein Ungleichgewicht der im Körper zirkulierenden Luft und Gase 
zurückzuführen seien, erkannte jedoch nicht, dass einige Gase das Ergebnis der Aktivität von 
Organen sind. Die episynthetische Schule versuchte tapfer, diese Ansichten miteinander in Einklang
zu bringen, und obwohl ihre Befürworter über eine ausgezeichnete medizinische Ausbildung 
verfügten, fehlte ihnen die notwendige philosophische Grundlage, um eine fundierte 
wissenschaftliche Methode zu entwickeln.

Galen versuchte, die Kunst der Medizin auf eine dauerhafte wissenschaftliche Methode zu stützen, 
die durch eine angemessene philosophische Grundlage untermauert war, und er versuchte, die 
besten Erkenntnisse aller Schulen zu integrieren. „Zu welcher Sekte gehört Galen?“, fragte der 
Anatom Martialis einmal, und ihm wurde geantwortet, dass Galen keiner Sekte angehörte und 
diejenigen, die eine Lehre als endgültig und vollständig akzeptierten, als Sklaven bezeichnete. 
Dennoch hatte Galen nie das Gefühl, unwiderlegbare Lösungen gefunden zu haben. Auch wenn er 
die Anmaßungen der Schulen mit vehementer Polemik zurückwies, deutete sein wiederkehrender 
Verdacht, dass die Medizin in mathematischer Form neu formuliert und die Anatomie in der 
Geometrie verwurzelt werden könnte, auf ein System hin, das sich ihm immer entzog. 
Nichtsdestotrotz entwickelte er eine Reihe von Ansichten, die den medizinischen Studien Richtung 
und Kohärenz verliehen.

„Hippokrates“, schrieb Galen, „war der erste uns bekannte Arzt und Philosoph, da er als Erster 
erkannte, was die Natur tut.“ Galen nahm die Lehre des Hippokrates als Ausgangspunkt, dass der 
einzelne Organismus eine Einheit ist, die die Einheit der Natur (Physis) widerspiegelt, deren Teil er 
ist. Sowohl Gesundheit als auch Krankheit – jeder spezifische Zustand im Organismus – müssen 
unter Bezugnahme auf diese Einheit verstanden werden, insbesondere wenn man Diagnose, 
Prognose und Therapie miteinander verbinden möchte. Physiologie – von physis und logos – ist 
daher die Lehre von der Vernunft und Kausalität in der Natur. Für Galen umfasst die Physiologie 
einen großen Teil der Physik und Chemie, die selbst als Lehre von den intelligenten (und daher 
verständlichen) Prozessen der Natur betrachtet werden. Anstatt der römischen Tendenz zu erliegen, 
die Biologie auf die Physik zu reduzieren, neigte Galen dazu, die Physik der Biologie anzupassen. 
Er akzeptierte bereitwillig die wissenschaftliche Methodik von Aristoteles und seinem Schüler 
Theophrast und passte sie frei an, aber seine Philosophie übernahm er von Platon, dessen Ethik und 
Lehre von der Seele für Galens Denken von wesentlicher Bedeutung waren.

Das Hauptmerkmal der Natur ist laut Galen techne, ihre schöpferische Kunstfertigkeit. In lebenden 
Organismen – obwohl die gesamte Natur zumindest in einem gewissen sinnlosen Maße lebendig ist 
– zeigt sich techne in Wachstum und Ernährung, die von natürlichen Fähigkeiten abhängen, die 
geeignetes Material zu sich ziehen. Durch Assimilation wandelt der Organismus das angezogene 
Material in sich selbst um. Obwohl Organismen der phora oder passiven Bewegung unterliegen, die
durch mechanische Gesetze beschrieben wird, funktionieren sie durch Selbstbewegung. Drastike 
kinesis, aktive Bewegung, oder alloiosis, Veränderung, können nicht durch mechanische Gesetze 
erfasst werden, da Selbstbewegung eine Art Selbstbestimmung ist, die von der Natur des 
Organismus oder Organs abhängt. Diese Bewegung kann auf drei Arten verstanden werden: als 
dynamis (Potenzialität), energeia (Verwirklichung) und ergon (das Ergebnis von energeia) – also in 



Bezug auf die zu verrichtende Arbeit, die verrichtete Arbeit und die abgeschlossene Arbeit. 
Während die Kategorien der Selbstbewegung a priori verstanden werden können, ist die klinische 
Beobachtung auf der Grundlage detaillierter anatomischer Kenntnisse für die Diagnose einer 
Krankheit oder eines Ungleichgewichts in einem organischen System von entscheidender 
Bedeutung. Wenn die Medizin jedoch Fortschritte machen soll, müssen die Details spezifischer 
Fälle verallgemeinert werden können. Galen zog die Kraft der Deduktion den Unsicherheiten der 
induktiven Methode vor, sodass er versuchte, aus Beobachtungen allgemeine Schlussfolgerungen zu
ziehen, um eine praktische Theorie der Krankheit abzuleiten. Er fand die euklidische Methodik 
überzeugend, wusste jedoch, dass weder die Anatomie noch die Medizin sie unflexibel anwenden 
konnten, auch wenn Analogien nützlich sein konnten.

Für Galen konnten Logik und Beobachtung allein nicht die Anforderungen der Medizin erfüllen. 
Indem er auf der Bedeutung des Experiments bestand, wurde er zum ersten experimentellen 
Physiologen, der sich auf die Untersuchung der Nierenfunktionen und der Physiologie des 
Rückenmarks konzentrierte. Seine Studien führten ihn dazu, zwei Ansichten zu akzeptieren, die er 
zeitweise miteinander in Einklang zu bringen versuchte. Erstens akzeptierte er vorläufig die 
hippokratische Humoralpathologie, indem er organische Funktionsstörungen und Krankheiten als 
Phänomene betrachtete, die sich in ihrer Natur nicht grundlegend unterschieden, sondern nur 
verschiedene Punkte auf dem Spektrum der Krankheit darstellten. Nach dieser Ansicht werden 
Krankheiten durch einen Überschuss einer oder mehrerer der vier Körpersäfte – Blut, Schleim, 
schwarze Galle und gelbe Galle – verursacht. Der Überschuss wird nicht durch die Menge der 
einzelnen Körpersäfte im Organismus bestimmt, sondern durch ihr Verhältnis zu den anderen 
Körpersäften. Jedes organische System hat sein eigenes Gleichgewicht – ein Spiegelbild der Einheit
in der Vielfalt – und wenn eine oder mehrere Körpersäfte deutlich zunehmen, wird das systemische 
Gleichgewicht gestört und es kommt zu Krankheiten oder Störungen. Obwohl die 
Humoralpathologie nicht Teil der heutigen westlichen Medizin ist, ist die Hormontheorie ihr 
Nachkomme, und Körpersäfte sind auch heute noch ein wesentlicher Bestandteil der tibetischen 
Medizin. Der Versuch, das Gleichgewicht der vier Körpersäfte wiederherzustellen, veranlasste 
Galen, in Kleinasien, Ägypten, auf den griechischen Inseln, in Palästina, Zypern und Italien nach 
Heilmitteln zu suchen. Seine Pharmakopöe war so umfangreich, dass er einen Großteil davon selbst 
transportieren musste, da er sich nicht darauf verlassen konnte, dass die örtlichen Apotheker seine 
exotischen Zutaten vorrätig hatten.

Die zweite Sichtweise, die ihn anzog, war die pneumatische Theorie. Pneuma, wörtlich „Atem”, 
hatte für Galen zwei unterschiedliche, aber miteinander verbundene Bedeutungen. Als inspirierte 
Luft wurde sie in das Herz gesaugt und durch die Arterien zu allen Geweben des Körpers 
transportiert. Obwohl Galen die Blutzirkulation nicht entdeckte, erkannte er das Herz als Pumpe. 
Die zirkulierende Luft reinigte und regenerierte das Gewebe und versorgte den Organismus mit 
natürlicher Wärme. Als subtiles Lebensprinzip wirkt Pneuma auf drei Arten. Pneuma physikon 
(natürlicher Geist) strömt durch die Venen und steuert die vegetativen Funktionen des Organismus; 
pneuma zotikon (Lebensgeist) verleiht dem System als kohärentem, sich selbst bewegendem 
Ganzen individuelle Autonomie; und pneuma psychikon (psychischer Geist) ist das physiologisch 
wirkende Prinzip der Seele, das über die Nerven übertragen wird. Die Ungleichgewichte, die in den 
Körpersäften auftreten können, haben sekundäre Auswirkungen, darunter eine Hemmung des 
Flusses von Pneuma im System. Wenn jedoch der Fluss von Pneuma behindert wird, kann dies die 
Körpersäfte beeinträchtigen. Daher muss die auf der Physiologie basierende Diagnose und Prognose
sowohl die Psychiatrie als auch eine Untersuchung der Geschichte und der Umgebung des 
Organismus umfassen.

Galen akzeptierte Platons dreiteilige Einteilung der Seele – wobei er mit Platon übereinstimmte, 
dass die Seele eine Einheit ist – und beschränkte die Medizin auf den untersten Aspekt. Dennoch 
glaubte er, dass Ärzte über mehr Wissen verfügen müssten als Logiker oder Philosophen, gerade 
weil die asklepiische Kunst die apollinische Theorie mit der praktischen Vernunft der Artemis, der 
Göttin der Jagd, die immer ihre Beute findet, verbinden muss. Der wahre Heiler muss die drei 



Zweige der Philosophie beherrschen: Logik, die Wissenschaft des richtigen Denkens und der 
Konzeptualisierung; Physik, die Wissenschaft der sichtbaren und unsichtbaren Natur; und Ethik, die
Wissenschaft des Handelns. Der Arzt muss höchste ethische Integrität in seine gewissenhaften 
Studien der Alten, sorgfältigen Experimente und scharfen Beobachtungen einbringen. Die Natur ist 
lebendig und intelligent; der moralische Charakter des Arztes spiegelt seine Anerkennung der 
Wirkungsweise der Natur selbst wider. Für Galen ist der Heiler nicht nur aufgrund seines Wissens 
erfolgreich, sondern auch, weil er bewusst danach strebt, der Natur zu helfen, die ihre Geheimnisse 
ihren treuen und ergebenen Dienern offenbart.

Obwohl Galen Platons Lehre von der Seele akzeptierte und ihre potenzielle Allwissenheit 
zugestand, kam er aufgrund seiner umfangreichen Studien an Tieren und Kindern zu dem Schluss, 
dass die Natur bei der Geburt Grenzen für das mögliche Wachstum und die möglichen Leistungen 
setzt. Selbst willigen Schülern konnte die Bildung nicht garantieren, dass sie mit anstrengenden 
Bemühungen zu außergewöhnlichen Menschen werden würden. Sie konnte jedoch dazu beitragen, 
das gesamte Spektrum der Möglichkeiten auszuschöpfen, die innerhalb der Parameter der Natur 
existieren, und er war der Meinung, dass nur wenige dies tun. Einige Menschen sind von Natur aus 
gut, andere von Natur aus böse, und Bildung kann ihre natürliche Veranlagung nicht wesentlich 
verändern. Sie kann jedoch die von Natur aus Guten unterstützen und den von Natur aus Bösen 
gewisse Grenzen setzen. Die große Mehrheit lebt jedoch zwischen diesen Extremen, und Bildung 
kann ihnen eine enorme Hilfe sein. Galen war der Ansicht, dass für die meisten Menschen ethischer 
und intellektueller Fortschritt möglich ist. In seiner Abhandlung „Über die beste Lehre” widerlegte 
er die Methode des Skeptikers Favorinus, der seine Schüler lehrte, zu beiden Seiten eines 
Arguments gleichermaßen zu argumentieren. Dieser Ansatz beinhaltete die Leugnung, dass es 
Ausgangspunkte für Wissen gibt, und die Schüler mussten ihre eigenen Urteile ohne Hilfe fällen. 
Wenn der Lehrer nicht mit größerer intellektueller Klarheit sehen kann als seine Schüler, so 
argumentierte Galen, sollte er diesen Beruf nicht ausüben.

Der Charakter könne durch Bildung beeinflusst werden, so Galen, da die Eigenschaften, die der 
Persönlichkeit und dem Charakter zugeschrieben werden, nicht Teil der rationalen, sondern der 
irrationalen Seele sind – den temperamentvollen und vegetativen Aspekten der Psyche. So zeigen 
Kinder, die noch keine ausgeprägte Fähigkeit zum logischen Denken besitzen, dennoch sehr 
eigenwillige Persönlichkeiten. Erwachsene müssen Verantwortung für ihren Charakter übernehmen,
da dieser durch Bildung und Ausbildung verändert und beeinflusst werden kann. Favorinus wurde 
für Galen zum Symbol für den gefährlich schlechten Lehrer, weil er diese wesentliche Funktion der 
Bildung verleugnete. Einen Menschen so zu erziehen, dass er seine Bildung fast sicher nicht dazu 
nutzen kann, sich selbst zu verbessern, bedeutet, ihm das einzige Mittel für moralisches und 
intellektuelles Wachstum vorzuenthalten. Galen glaubte, dass anspruchsvolles Studium und strenge 
Befragungen leicht mit einem unerschütterlichen Bekenntnis zu grundlegenden Werten in Einklang 
gebracht werden könnten. Obwohl er davon absah, der Natur als Ganzes ein umfassendes 
teleologisches Schema zuzuschreiben, war er überzeugt, dass jeder Organismus und a fortiori der 
Mensch nur im Hinblick auf zweckgerichtete Prozesse und Verhaltensweisen funktional verstanden 
werden könne.

Galens Bestreben, Vernunft, Beobachtung und Experimentieren zu einer leistungsfähigen 
Demonstrationsmethode zu verschmelzen, zwang ihn, seine Aufmerksamkeit der Logik 
zuzuwenden. Er verstand die Kraft des aristotelischen Syllogismus, bevorzugte jedoch die lineare 
Beweisführung Euklids. Frühe arabische Schriftsteller, die Zugang zu einigen von Galens heute 
verloren gegangenen Schriften hatten, waren sich einig in ihrer Behauptung, dass Galen die vierte 
Figur der traditionellen syllogistischen Logik erfunden habe, und Renaissance-Denker, die nicht 
wussten, warum, bezeichneten sie oft als „galenische Figur”. Obwohl Galen die Möglichkeiten des 
Syllogismus erforschte, konzentrierte er sich auf logische Fehlschlüsse und argumentierte in seinem
Werk Peri ton para ten Lexin Sophismaton (Über sprachliche Fehlschlüsse), dass fehlerhaftes 
Denken sowohl aus Mängeln in der Argumentation aufgrund grammatikalischer Mehrdeutigkeiten 
als auch aus Mehrdeutigkeiten in Begriffen entsteht. Er war der erste und fast einzige Denker, der 



versucht hatte, jede sprachliche Mehrdeutigkeit auf der Grundlage theoretischer Prinzipien zu 
klassifizieren. Galen war der Ansicht, dass Sprache im Wesentlichen Bedeutung vermittelt und 
Mehrdeutigkeit der Grad ist, in dem diese Bedeutung unklar ist. Für Galen war die Anerkennung 
dieses sprachlichen Problems von wesentlicher Bedeutung, da er häufig mit Ärzten zu tun hatte, die 
die Bezeichnung mit der Diagnose verwechselten. Sie suchten nach der richtigen Bezeichnung für 
die zu untersuchende Krankheit und behandelten dann die Bezeichnung und nicht den Patienten. 
Dieser verlockende und trügerische Ansatz zur Heilung stellte eine völlige Leugnung der Einheit 
des Organismus dar. Seine unbewussten Anhänger neigten dazu, Krankheiten so zu bekämpfen, als 
könnten sie vom gesamten Leben des Leidenden getrennt werden – eine Ansicht, die Galen sein 
ganzes Leben lang aus der medizinischen Praxis zu verbannen versuchte.

Galen wurde von Ärzten und Philosophen verehrt, aber sein Genie war zu groß, um von vielen, 
selbst unter seinen Bewunderern, erfasst zu werden. Seine philosophischen und theoretischen 
Schriften wurden oft übersehen, und seine medizinischen Theorien wurden auf eine Ebene der 
Gewissheit erhoben, die er nie beabsichtigt hatte. Seine polemische Demontage alternativer 
Ansichten verlieh seinen eigenen Theorien, wenn sie aus dem Kontext seiner fundierten 
Erklärungen herausgelöst wurden, eine Autorität, die ihre experimentelle Grundlage ignorierte. 
Galen, der geschworen hatte, sich niemals einer medizinischen Sekte anzuschließen, wurde 
posthum zum Begründer einer dogmatischen Sekte, die sowohl in der christlichen als auch in der 
islamischen Welt über alle anderen triumphierte. Als Paracelsus Jahrhunderte später in einer 
öffentlichen Vorlesung über Medizin die Bücher von Galen verbrannt hatte, war die medizinische 
Fakultät, die ihn eingestellt hatte, entsetzt und sorgte dafür, dass er seine Theorien anderswo 
darlegte. Ironischerweise hätte Galen diese Tat jedoch begrüßt, denn selbst als Erfolg und Ruhm 
seine Arbeit belohnten, glaubte er, dass die moralische und intellektuelle Integrität des wahren 
Philosophen und Arztes die Verehrung für diejenigen, die zuvor gearbeitet hatten, mit einer 
kompromisslosen Prüfung jeder Theorie und jedes Standpunkts in Einklang brachte. Galen ist ein 
vorbildlicher Vertreter nicht derer, die die ultimative Wahrheit beanspruchen, sondern derer, die den 
Weg dorthin weisen.

---------------------

Die Elemente, das bewusste Leben, der Geist,

Die unsichtbare Lebenskraft, die neun seltsamen Tore

Des Körpers und die fünf Bereiche der Sinne;

Begierde, Abneigung, Freude und Schmerz und Gedanken

Tief verwoben und die Beständigkeit des Seins:

All dies wird von der Seele in die Materie eingewoben!

SHRI KRISHNA


	GALEN

