FRANZ VON ASSISI

Dies ist mein Rat, beziiglich des Zustands deiner Seele.
Meiner Meinung nach solltest du alles, was dir die Liebe zu Gott erschwert,
als besondere Gnade betrachten,
selbst wenn andere Personen, darunter auch Monche, dafiir verantwortlich sind
oder sogar so weit gehen, dir korperliche Gewalt anzutun.
So solltest du sein wollen, und du kannst dies als einen Befehl Gottes und von mir betrachten.
Ich bin tiberzeugt, dass dies wahrer Gehorsam ist.
Du musst diejenigen lieben, die sich dir gegeniiber so verhalten,
und du solltest nichts anderes von ihnen wollen,
aufser dem, was Gott dir widerfahren ldsst.

Du kannst deine Liebe zu ihnen zeigen, indem du ihnen wiinschst, dass sie bessere Christen werden.
Das sollte dir mehr niitzen als die Einsamkeit einer Einsiedelei.

Brief an einen Minister

FRANCIS VON ASSISI

Jedes Zeitalter hat seine geheimen Quellen der Erneuerung und seine aullergew6hnlichen Ménner
und Frauen, die das Wesentliche des Lebens erkennen. Wie Platon im Mythos von Er andeutete,
sind die meisten Menschen, wenn eine Kultur in ithren Werten unklar ist, in ihrem Bewusstsein
getriibt und handeln zwanghaft oder aus Langeweile. Wenn eine Kultur starre Wertvorstellungen
hat, werden viele zu blinden Konformisten. Inmitten von Stagnation und Chaos durchdringen die
wesentlichen Kréfte der Ideenfindung das Feld des Denkens und Handelns, beeinflussen viele, ohne
dass diese sich dessen bewusst sind, und liefern das Rohmaterial fiir einige wenige Auserwihlte, die
selbstbewusst als Vorbild fiir ihre Zeit und als Inspiration fiir die Zukunft auftreten. Das 12. und 13.
Jahrhundert erscheinen spéteren Generationen aus einer Perspektive als langweilig, wenn nicht gar
tot, und aus einer anderen Perspektive als ermiidend aufgrund ihrer politischen und religidsen
Intrigen. Doch dies waren Zeiten des Erwachens zu neuen Moglichkeiten und tieferen Dimensionen
der menschlichen Existenz.



Die Hofe Stidfrankreichs und Nordspaniens pflegten die Tradition der Troubadoure und der
ritterlichen Liebe. Die Beziehungen zwischen Médnnern und Frauen wurden aus dem Kontext der
Ehevertrdage herausgelost und im Sinne der Suche nach Idealen neu formuliert. Eine seltsame
Mischung aus Frommigkeit und Tatendrang manifestierte sich in den Kreuzziigen, bei denen Adlige
aus ganz Europa nach Outremer segelten, um das Heilige Land aus den Hénden der Heiden zu
befreien. Die unkritische Akzeptanz der kirchlichen Autoritidt wich radikalen religiosen Reformen,
die sich dramatisch in den Bewegungen der Katharer und Albigenser manifestierten. Der alte
Landadel sah sich einer aufstrebenden Kaufmannsschicht gegentiber, die ihre eigenen Sitten und
Werte hatte. Inmitten der politischen und wirtschaftlichen Umbriiche dieser Zeit entstand ein
spirituelles Bewusstsein, das viele Menschen dazu veranlasste, die Welt zu verlassen und sich in
unbewohnten Télern und abgelegenen Hiigeln in Askese zuriickzuziehen. Die mittelalterliche Welt
war im Wandel begriffen und vielversprechend fiir diejenigen, die inmitten dieser Verdnderungen
aufbliihten.

Pietro di Bernardone, ein wohlhabender Kaufmann aus Assisi, reiste hdufig zu den grof3en
Handelsmessen in die Champagne. Wéhrend eines Aufenthalts dort im Jahr 1181 brachte seine Frau
Pica ein Kind zur Welt, das sie Giovanni taufte. Kaum war Pietro nach Hause zurilickgekehrt,
dnderte er den Namen des Kindes in Francesco, nach Frankreich, dem Land, dessen Kultur er
bewunderte. Uber die Familie von Franziskus ist wenig bekannt, auBBer dass seine Mutter fromm
und orthodox war und sein Vater wenig beliebt. Als eigensinniger Mann widersetzte er sich dem
Temperament des Herzogtums Spoleto, indem er Begeisterung fiir alles Franzosische zeigte.
Gefangen zwischen den Bemiihungen des Papstes, seine Landereien zu erhalten und zu erweitern,
und dem Vordringen des Heiligen Romischen Reiches, empfanden die prominenten Biirger von
Assisi Pietros arrogante Missachtung der aktuellen Politik als drgerlich, wenn nicht sogar
gefahrlich. Die Ideen der Albigenser waren mit den Kaufleuten nach Italien gelangt, und Pietro
wurde von den Lehren der katharoi, ,,der Reinen”, beeinflusst. Bevor Franziskus geboren wurde,
war der Kaiser in Umbrien einmarschiert, und Assisi hatte sich, anders als einige seiner
Schwesterstidte, der deutschen Herrschaft unterworfen. In der darauf folgenden Friedenszeit
florierten die Kaufleute, und Franziskus wuchs in einem Leben von ruhigem Luxus auf. Seine
Ausbildung war bescheiden, aber solide, passend fiir jemanden, der spéter eine fiihrende Rolle im
Familienunternehmen tibernehmen sollte.

1197 starb Heinrich V1., und die Landereien der Hohenstaufen zerfielen in ihre Einzelteile. Drei
Monate spiter starb Papst Coelestin, und Anfang 1198 wurde Lothar von Segni zum Priester
geweiht, zum Bischof geweiht und zum Papst Innozenz III. gekront. Innerhalb weniger Monate
ergriff Innozenz die Initiative, indem er einen triumphalen Zug durch die alten papstlichen Lénder
anfiihrte und eine Stadt nach der anderen von den kaiserlichen Usurpatoren zuriickerhielt. Als das
Herzogtum Spoleto vom Papst zuriickerobert wurde, leistete Assisi keinen Widerstand. Die Biirger
sahen jedoch keinen Sinn darin, einen Tyrannen durch einen anderen zu ersetzen, und sie bauten
miihsam die konigliche Festung auf dem Hiigel iiber der Stadt ab. Obwohl sie sich der pépstlichen
Autoritédt unterwarfen, wéhlten sie Konsuln und begannen, als halbunabhéngiges Gebiet zu agieren.
Die jungen Ménner von Assisi genossen die neue Freiheit in vollen Ziigen. Franziskus wurde oft
zum ,,Konig der Feste” gewéhlt und fiihrte die Jugend auf ausgelassenen Streifziigen durch die
Stadt. Was ihm an erblicher Adeligkeit fehlte, machte er durch seine Zahlungsfihigkeit wett.
Wihrend viele Adlige ihren Machtverlust akzeptierten und sogar in die Stadt zogen, um ihre Rolle
als Biirger zu spielen, widersetzten sich einige der méichtigeren Herren diesen Verédnderungen und
baten das benachbarte Perugia um Hilfe. Als die Biirger von Assisi die Burg von Sassorosso
zerstorten, flohen die Adligen nach Perugia, und die Stadt forderte eine Entschidigung fiir die
Verluste ihrer neuen Biirger.

Im Herbst 1202 marschierte die Armee von Assisi auf Perugia. Der Reichtum seines Vaters



ermoglichte es Franziskus, sich der Kavallerie anzuschlieen, und er ritt mit Begeisterung und
einem Gefiihl der Vorsehung in den erwarteten Sieg. Die Armee bezog Stellung bei Collestrada in
der Néhe des Tiber, um auf die peruginesischen Truppen zu warten. Die folgende Schlacht verlief
fiir Assisi katastrophal. Viele Fullsoldaten wurden getotet, und Franziskus wurde zusammen mit
einer Reihe seiner Begleiter zu Pferd gefangen genommen. Er verbrachte ein Jahr als Gefangener in
Perugia und zeigte wihrend seiner Haft eine unerschiitterliche gute Laune, die selbst die
depressivsten Gefangenen ansteckte. Als er freigelassen wurde, kehrte er nach Hause zuriick und
stellte fest, dass es der gemaBigten Fraktion nicht gelungen war, einen verniinftigen Frieden mit
Perugia zu schlieBen. Extremere Elemente dringten auf eine aggressive Fortsetzung des Krieges
und hatten sogar einen Katharer zum Podesta, einem voriibergehenden Diktator, fiir einige Monate
gewdhlt. Die Kirche reagierte, indem sie sich auf die Seite Perugias stellte, und eine Reihe von
Biirgern, darunter offenbar auch Pietro Bernardone, mussten ein besonderes Bekenntnis zur
Orthodoxie ablegen. Der Krieg war vorbei.

Franziskus verspiirte einen tiefen Drang, sein Schicksal zu erfiillen, aber er war nicht mit einer
unmittelbaren Intuition dariiber gesegnet, wie dieses Schicksal aussehen sollte. Sein Vater hatte ihm
die Lieder der Troubadoure in der langue d'oc, dem alten Franzosisch des Siidens, beigebracht. Die
ritterliche und vergeistigte Liebe der Troubadoure und die populdren Legenden von K&nig Artus'
Tafelrunde flossen zusammen in einem romantischen Verstdndnis der Kreuzziige und der
Konigreiche von Outremer. Obwohl die Details unbekannt sind, ist klar, dass Franziskus eine tiefe
Sehnsucht entwickelte, Ritter zu werden, denn in dieser archetypischen Figur fand er den Krieger
und den gldubigen Anhénger des Gottlichen vereint. Walter von Brienne kdmpfte in Apulien fiir die
Wiederherstellung der legitimen Ordnung, und Franziskus beschloss, sich ihm im Siiden
anzuschliefen. Sein Vater stattete ihn mit einer prachtigen Ritterausriistung aus und schickte ihn zu
Ruhm und Ehre. Kurz bevor er aufbrach, hatte er einen Traum:

Wihrend Franziskus schlief, erschien ein Mann, der ihn beim Namen rief und ihn in einen riesigen,
schonen Palast fiihrte, dessen Winde mit glinzenden Kettenhemden, schimmernden Schilden und
allen Waffen und Riistungen von Kriegern behingt waren. Franziskus war begeistert und fragte,
wéhrend er iiber die Bedeutung all dessen nachdachte, fiir wen die prachtigen Waffen und der
schone Palast bestimmt seien; und er erhielt die Antwort, dass sie fiir ihn und seine Ritter bestimmt
seien.

Diese scheinbare Bestitigung seines Strebens steigerte seine Freude, als er von Assisi aus in
Richtung Siiden ritt.

Kaum hatte Franziskus das wenige Kilometer entfernte Spoleto erreicht, wurde er krank. Wéhrend
er in einem Stupor lag, fragte ithn eine Stimme:

,,Wem wire es besser zu dienen, dem Diener oder dem Herrn?“
Franziskus antwortete, dass es besser wire, dem Herrn zu dienen.

,, Warum suchst du dann®, fuhr die Stimme fort, ,,den Diener, statt den Herrn?*

Uberrascht, aber die Bedeutung ahnend, sagte Franziskus:
,,Was soll ich tun, Herr?*
Die Stimme antwortete:
,,Kehr an deinen Geburtsort zuriick und sei bereit,

zu tun, was dir gesagt wird.*

Obwohl diese Anweisung ganz anders war als die vagen Vorstellungen, die Franziskus gehabt hatte,
gab er sofort sein ritterliches Streben auf und kehrte nach Assisi zuriick. In gewisser Weise hatte er



etwas in sich gefunden, das von grofiter Bedeutung war, und in anderer Hinsicht hatte er sich vollig
verloren. Zuriick in Assisi blieb er kontaktfreudig und gutmiitig, aber in seinem Inneren brodelten
neue Stromungen. Er belastete andere nicht mit seinen inneren Zweifeln, zog sich jedoch
regelmafig in nachdenkliche Stimmungen zuriick und fiel gelegentlich in Trance. Sehr zum
Entsetzen seines Vaters kaufte Franziskus teure Ornamente fiir die Kirchen von Assisi, unternahm
eine Pilgerreise nach Rom und begann, den Rat des neuen Bischofs von Assisi, des ehrgeizigen und
weltlichen Guido, einzuholen. Franziskus tastete sich an seine wahre Mission heran, und seine
Aktivititen, die den Stadtbewohnern manchmal ldcherlich und seinem Vater zunehmend léstig
waren, waren fiir die damalige Zeit eher konventionell. Dennoch kam der Wendepunkt mit einer
einfachen Handlung. Gegen Ende seines Lebens diktierte er sein 7estament. Er begann:

So hat Gott mich, Bruder Franziskus, dazu inspiriert, ein Leben in Bu3e zu beginnen. Als ich in
Siinde lebte, ekelte mich der Anblick von Leprakranken unermesslich an; aber dann fiithrte mich
Gott selbst in thre Gesellschaft, und ich hatte Mitleid mit ihnen. Als ich sie einmal kennengelernt
hatte, wurde das, was mich zuvor angeekelt hatte, zu einer Quelle geistigen und korperlichen
Trostes fiir mich. Danach wartete ich nicht lange, bevor ich die Welt verlie3.

Franziskus stellte eine intuitive Verbindung her zwischen seiner Lebensweise, die in einer Welt des
universellen Leidens und Schmerzes unverantwortlich war, und seiner Abscheu vor dem Leiden
anderer. Der Schrecken, den er empfand, wenn er den korperlichen Verfall in der Welt sah, war nur
ein Spiegelbild des moralischen Verfalls und der geistigen Stagnation in ihm selbst. Sobald er
diesen Zusammenhang erkannt hatte, gab es kein Entkommen mehr vor den Konsequenzen, indem
er irgendeinen Aspekt der Welt mied. Zunéchst noch voller Angst begann Franziskus, Leprakranke
zu besuchen und ihnen zu dienen, indem er ihnen Essen, Kleidung, gute Laune und menschliche
Zuwendung brachte. Die Logik seiner Erkenntnis fiihrte ihn zu einem Leben in Bulle, aber eine
solche Logik ist nicht immer sofort erkennbar, und Franziskus erkannte sie nur langsam. Er begann,
sich in die Hiigel um Assisi zuriickzuziehen, wo er sich in Hohlen zuriickzog, um, wie er seinen
neugierigen Freunden erzédhlte, nach Schitzen zu suchen. Dann, als er eines Tages an der
verfallenen Kirche San Damiano siidlich der Stadt vorbeikam, sagte ihm eine innere Stimme, er
solle eintreten und beten. Er tat dies und horte bald eine Stimme: ,,Franziskus, siehst du nicht, dass
mein Haus verfdllt? Geh und repariere es fiir mich.” Vielleicht weil er etwas wortlich nahm,
vielleicht als Vorwegnahme seines gro3en Werks, ging Franziskus davon aus, dass damit die
Restaurierung der Kirche gemeint war, in der er gebetet hatte. Bei der ersten Gelegenheit nahm er
eine grole Summe Geld aus dem Haus seines Vaters und zog in die Kirche. Sein Vater schickte eine
Gruppe Minner, um ihn zu holen, aber Franziskus versteckte sich einen Monat lang in einer Hohle.
All dies war zu viel fiir Pietro, und als Franziskus o6ffentlich auftrat, fing sein Vater ihn und kettete
ihn in einem dunklen Keller an. Dies war der schlimmste Skandal, an den sich die Stadtbewohner
erinnern konnten.

Pietro bestand darauf, dass Franziskus das Familienvermdgen nicht fiir Kirchenreparaturen
ausgeben diirfe. Franziskus bestand darauf, dass er genau das tun wiirde. Schlielich musste Pietro
geschiftlich verreisen, und wihrend seiner Abwesenheit befreite Pica Franziskus, der sofort nach
San Damiano zuriickkehrte. Nach seiner Riickkehr forderte Pietro 6ffentlich, dass Franziskus nach
Hause kommen solle. Franziskus weigerte sich. Nach den ortlichen Gesetzen wurde der Missbrauch
viterlichen Vermogens mit Verbannung bestraft. Pietro zeigte seinen Sohn an und verlangte, dass er
vor Gericht gestellt werde, aber als der Richter eine Vorladung zustellte, lehnte Franziskus diese mit
der Begriindung ab, dass er der Kirche angehdrte und der Jurisdiktion des Bischofs unterstand.
Ohne die Zustimmung des Bischofs konnte keine weltliche Autoritit Franziskus etwas anhaben, und
so zitierte sein Vater ihn vor das Kirchengericht. Diesmal erschien Franziskus bereitwillig, horte
sich die Anklage seines Vaters an und akzeptierte das Urteil des Bischofs. Guido, der wegen eines
Familienkonflikts keine Gruppe verprellen wollte, schlug einen Mittelweg ein und erklarte,
Franziskus solle das umstrittene Geld zuriickgeben und die notwendigen Mittel fiir die
Restaurierung der Kirche wiirden sich zu gegebener Zeit auf gottliche Weise manifestieren. Sofort



entkleidete sich Franziskus, faltete seine Kleider zusammen und legte das Geld auf das kleine
Biindel. Der iiberraschte Bischof warf Franziskus seinen Umhang um und schob ihn in den
Bischofspalast.

Nun war Franziskus vollig allein. Abgesehen von véterlichen Ratschldgen und dem Geschenk einer
alten Tunika fiihlte sich Bischof Guido dem ungestiimen jungen Mann gegeniiber nicht verpflichtet.
Zunichst behandelte die Stadt Franziskus wie eine 6ffentliche Witzfigur. Bald jedoch erkannte
Franziskus klar, wie die Kirche restauriert werden musste: Er musste es selbst tun. Mit altem
Mauerwerk begann er, San Damiano wieder aufzubauen. Als er die vorhandenen Materialien
aufgebraucht hatte, ging er in die Stadt, um um mehr zu betteln. Wie die Jiinger Buddhas und im
Gegensatz zu den kldsterlichen Traditionen Europas bettelte er auch um Essen. Als die Menschen
sahen, dass er allein arbeitete, gewann er ihre Sympathie, und sie gaben ihm Materialien und
begannen, ihn in der kleinen Kirche zu besuchen, um ithm zu helfen. Nachdem San Damiano
fertiggestellt war, wandte er sich der zerstorten Kapelle San Pietro della Spina zu und dann seinem
berithmtesten Werk, einer alten Kirche namens Porziuncula. Als diese im Februar 1208 fertiggestellt
war, kam ein Priester aus der Ortlichen Benediktinerabtei, um die Messe zu feiern. Seine Predigt
basierte auf der Lehre Jesu, ohne Geld und Besitz in die Welt hinauszugehen und Buf3e zu predigen.
Plotzlich rief Franziskus aus: ,,Das ist es, wonach ich mich von ganzem Herzen sehne®, und legte
seine Maurerkleidung ab, um eine Einsiedlerkutte anzuziehen.

Franziskus war sanftmiitig und demiitig. Im mittelalterlichen Denken opferte sich der Biiler und
entsagte der Welt nicht nur um seiner eigenen Seele willen, sondern auch als Vorbild und positive
Kraft fiir die gesamte Menschheit. Der Biifler beeinflusste die gesamte Gemeinschaft und wurde als
Teil der mittelalterlichen Gesellschaft akzeptiert. Im Gegensatz zu den bekannten wandernden
Einsiedlern jener Zeit hielt Franziskus keine scharfen Predigten mit finsterem Gesicht. Er bewegte
sich lachelnd und lachend umher und erinnerte die Menschen, denen er begegnete, daran, dass die
Welt schon und die Erde gut ist. Er genoss das Leben in der Natur so sehr, dass die Menschen
glaubten, er konne die Sprache der Tiere, insbesondere der Vogel, verstehen. Fiir ithn war jedes
Element der Natur sakramental — jede Blume, jedes Lebewesen und jedes Mineral zeugte von der
Giite und transzendenten Herrlichkeit des Gottlichen. Bald begannen die Menschen, Zeit mit ihm zu
verbringen, und es dauerte nicht lange, bis sich ein informeller ,,Orden” bildete. Die Idee eines
Ordens von Biiflern nahm Gestalt an, als Bernard, ein wohlhabender Einwanderer in Assisi,
ernsthaft davon sprach, sich Franziskus als sein Schiiler anzuschlieBen. Nach langen Diskussionen
gingen die beiden zu einem Priester und baten ithn, das Messbuch dreimal zufillig zu 6ffnen, um zu
sehen, was der gottliche Wille ihnen zeigen wiirde. Die drei Passagen waren bemerkenswert:

Wenn du vollkommen sein willst, geh, verkaufe, was du hast, und gib es den Armen,
und du wirst einen Schatz im Himmel haben; und komm, folge mir nach.
Nimm nichts mit auf die Reise, weder Stab noch Tasche, weder Brot noch Geld.
Wenn jemand mir nachfolgen will,
verleugne er sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach.

,Das ist unser Leben®, sagte Franziskus,

,»das ist unsere Regel, und jeder, der sich uns anschlieen will, muss dies tun.*

So entstanden die Grundziige des Franziskanerordens, der sich der Armut, dem Wandern und der
BuB3e verschrieben hatte. Innerhalb von zwei Wochen schlossen sich Peter und Giles Franziskus und
Bernhard an. Die vier verschenkten frohlich alles, was Bernhard besal3, sehr zum Erstaunen von
Assisi. Franziskus nannte seine Gruppe ,,Runder Tisch®, und es besteht kein Zweifel, dass er seine
Gefiéhrten als spirituelle Ritter in einer Tradition sah, die der von Konig Artus dhnelte. Zu ihnen
gesellten sich Menschen bescheidener Herkunft und schlieSlich auch die Bliite der adeligen Jugend
von Assisi. Franziskus verfasste eine erste Regel, die jedoch verloren gegangen ist, und trotz der
unterschiedlichen Hintergriinde regierten sich diese Einsiedler demokratisch. Im Jahr 1209 machten



sie sich auf den Weg nach Rom, um die Anerkennung durch den Papst zu erlangen. Kaum waren sie
in der Ewigen Stadt angekommen, gelang es Franziskus, den Papst in einem Korridor des Laterans
zu treffen. Franziskus stief seine Bitte ehrfiirchtig und unzusammenhéngend hervor, und der
schockierte Innozenz III. sagte ithm, er solle in einem Schweinestall leben. Franziskus gehorchte
buchstéblich. Bischof Guido, der geschéftlich in Rom war, horte von diesen seltsamen Ereignissen
und iiberredete die Bruderschaft, sich zu waschen und mit Kardinal Giovanni von San Paolo zu
sprechen. Nach mehreren Tagen der Besprechungen kam der Kardinal zu dem Schluss, dass
Franziskus und seine Gruppe keine Tendenzen zur Ketzerei zeigten, und arrangierte ein formelles
Treffen mit dem Papst. Zur Uberraschung seiner Vertrauten fand der Papst Gefallen an Franziskus,
war begeistert von den Geschichten iiber seinen wortlichen Gehorsam in der Schweinestall-
Angelegenheit und genehmigte die Ordensregel unter der Bedingung, dass die Briider Buf3e
predigten und keine Theologie.

Zurlick in Assisi bliihte der Orden — der eher eine Gemeinschaft in Ton und Temperament war — in
bescheidenem Maf3e auf. Aus der Sicht von Franziskus sollte der Orden streng einfach sein: arm,
Geld meidend, Bettler, Wanderer, Prediger der BuB3e, keusch und vor allem Briider im Geiste. Aber
er glaubte nicht an Exzesse. Er war nicht liber Selbstbestrafung erhaben, aber er bestand auf
Nachsicht gegeniiber anderen. Der Orden existierte nicht zum gegenseitigen Vorwurf, sondern zur
gegenseitigen Unterstiitzung. Obwohl die Lebensweise der frithen Franziskaner hart genug war, um
die meisten Menschen abzuschrecken, waren die schlichte Frohlichkeit und Freude der Briider
attraktiv. Im Jahr 1211 bat Klara, eine junge Adlige, die ihre Kindheit im Exil in Perugia verbracht
hatte, um ein Treffen mit Franziskus. Mit Hilfe mehrerer Briider, die sich zum Schweigen
verpflichtet hatten, trafen sie sich mehrmals heimlich. IThre Stimmung war ausgelassen, und sie
verliebten sich ineinander. Nach sorgfaltiger Vorbereitung schlich sich Klara eines Nachts aus ihrem
Haus, traf sich mit den Franziskanern, lie3 sich die Haare abschneiden und wurde zum Kloster San
Paolo gebracht. Als ihre Familie versuchte, sie zuriickzuholen, weigerte sie sich zu gehen. Sie
weigerte sich auch, die Benediktinerkutte anzunehmen, da sie, wie sie sagte, der Regel des
Franziskus geschworen hatte. Assisi war emp0rt, obwohl niemand auch nur den Hauch einer
Unangemessenheit finden konnte. Schlimmer noch, innerhalb weniger Tage lief Klara's Schwester
Agnes weg, um sich ihr anzuschlieen. An diesem Punkt schaltete sich Bischof Guido ein, der {iber
diese unerwartete Entwicklung verédrgert und verlegen war. Er bot Klara die Kirche San Damiano
an, das erste von Franziskus wiederaufgebaute Gebaude, und lie§3 sie dort, nur zwei Meilen vom
Minnerorden entfernt, nieder. Bald schlossen sich Klara und Agnes ihre dritte Schwester Beatrice
und ihre Verwandte Pacifica an. SchlieBlich kam auch ihre Mutter Ortolana hinzu, und Franziskus
machte Klara zur ersten Abtissin der Klarissen. Da Franziskus die Geriichte iiber andere Orden, die
Mainner und Frauen zu einem gemeinsamen Leben zulieen, gut kannte, achtete er sorgféltig darauf,
die Geschlechter getrennt zu halten. Obwohl die Franziskaner noch zu seinen Lebzeiten die Regel
so weit abdanderten, dass Franziskus glaubte, der urspriingliche Impuls seiner Bewegung sei verloren
gegangen, wurde der Orden immer fiir seine Umsicht geehrt.

Der Kreuzzuggeist war in Europa noch nicht erloschen. Franziskus hatte ihn kennengelernt, als er
als junger Mann Walter von Brienne in Apulien begleiten wollte. Nun verspiirte er den dringenden
Wunsch, den Sarazenen, den Muslimen, die langsam das Heilige Land zuriickeroberten, zu
predigen. Als Johann von Brienne, Walters Bruder, die junge Maria von Jerusalem heiratete und
nach Akkon segelte, triumte Franziskus davon, sich ihm anzuschlieen. Schlechtes Timing und
schlechtes Wetter fiihrten ihn jedoch nach Slawonien, und er musste nach Italien zuriickkehren.
Unerschrocken machte er sich mit mehreren Briidern auf den Pilgerweg zur Kathedrale St. Jakob in
Santiago de Compostela in Spanien. Obwohl er seinen Begleitern nichts von seinen eigentlichen
Absichten erzéhlte, glauben Historiker allgemein, dass er vorhatte, dort den Mauren
entgegenzutreten. Die Reise war selbst unter den besten Umstdnden anstrengend, und obwohl
Franziskus unterwegs froéhlich war, erkrankte er in Santiago. Die Krankheit hielt an und die
Heimreise war lang. Obwohl enttiuscht, lieB sich Franziskus nicht entmutigen. Innozenz III. berief
1215 das groBe zwdlfte Okumenische Konzil ein, auf dem der Papst neben der Verkiindung von



siebzig Kanones, die die Kirche neu gestalteten, 1217 zu einem neuen Kreuzzug aufrief. Obwohl er
zogerte, akzeptierte er schlieBlich die Geleitbriefe von Kardinal Ugolino, der als Papst Gregor IX.
Franziskus zwei Jahre nach seinem Tod heilig sprechen sollte. 1219 segelte Franziskus nach
Outremer.

Als Franziskus in Akkon ankam, machte er eine schockierende Entdeckung: Viele Muslime waren
in thren Tugenden zivilisierter und christlicher, als die eher verhirtete und bunte Gruppe der
Kreuzritter. Auf Driangen von Johann von Brienne wurde kein Versuch unternommen, Jerusalem
sofort einzunehmen. Stattdessen wurde die Stadt Damiette in Agypten angegriffen und die
AuBenfestung eingenommen. Mitten in diesem Konflikt, kurz nach dem Fall von Damiette, begab
sich Franziskus zum Lager des Sultans Melek al-Kamil. AI-Kamil liebte philosophische
Diskussionen und lud Franziskus ein, sich ihm anzuschlieBen. Dazu musste Franziskus jedoch iiber
einen Teppich mit Kreuzen laufen, den der Sultan benutzte, um Konvertiten von Spionen zu
unterscheiden. AI-Kamil war iiberrascht, dass Franziskus den Teppich ohne Bedenken iiberquerte,
aber Franziskus erklirte, dass neben Christus auch Diebe gekreuzigt worden seien. Das wahre
Kreuz befindet sich im Bewusstsein, das Kreuz der Rduber auf dem Boden. Franziskus und al-
Kamil verstanden sich gut.

Es gab keinen Zweifel am Glauben von Franziskus. Er bot an, sich der Ordalia, Mubahala, der
Feuerprobe zu unterziehen. Zunichst schlug er vor, mit einem muslimischen Arzt durch das Feuer
zu gehen. Derjenige, der unversehrt blieb, wiirde den wahren Glauben bekennen. Als der Sultan ihm
mitteilte, dass es gegen das Gesetz des Korans verstoft, eine solche Herausforderung anzunehmen,
bot Franziskus an, allein durch das Feuer zu gehen. Wieder lehnte der Sultan ab und bot Franziskus
Geschenke und eine sichere Riickkehr zum christlichen Lager an. Als die zweite Regel
verdffentlicht wurde, legte Franziskus zwei Formen des missionarischen Zeugnisses fest. Er
akzeptierte zwar das Martyrium, die mittelalterliche Form par excellence, erklirte jedoch, dass es
vorzuziehen sei, unter den Unglidubigen zu leben und ihnen ein Beispiel fiir das christliche Leben zu
geben. Wenn man Bulle predigt, iiberredet man Menschen, sich das, woran sie auf einer bestimmten
Ebene bereits glauben, zu Herzen zu nehmen. Man schlieBt die Liicke zwischen Theorie und Praxis.
Wenn man Menschen mit anderen, aber ebenso aufrichtigen Uberzeugungen bezeugt, wird allein
das Beispiel iiberzeugend sein.

Sein Aufenthalt in Outremer wurde durch Nachrichten gestort, die ihn iiber Unruhen im Orden in
Umbrien informierten. Er eilte nach Hause und fand dort neue Statuten in Kraft und grof3e
Verwirrung unter den Briidern vor. Wéhrend er diese Angelegenheiten regelte und Streitigkeiten
schlichtete, beschloss er, als Oberhaupt zurlickzutreten. Franziskus schloss sich Giles und Bernard
als Einsiedler an. Im Jahr 1224, wéhrend eines vierzigtigigen Fastens, empfing er die Stigmata und
war damit der erste Mensch seit der Kreuzigung, der diese Wunden aufwies. Sie waren so deutlich,
dass er zuriick zur Porziuncula getragen werden musste. Er erblindete schnell. Doch selbst wéahrend
er korperlich und seelisch litt, verfasste er das wunderschone Loblied auf Bruder Sonne. Als er 1226
erkannte, dass er sterben wiirde, fligte er den abschlieenden Grufl an Schwester Tod hinzu, und
Klara durfte sich um ihn kiimmern. Obwohl er nun machtlos war, hatte sein Leben bereits Tausende
inspiriert. Der seltsame kleine Mann aus Assisi wurde zum Gegenstand ehrfiirchtiger Verehrung.
Als er am 3. Oktober 1226 starb, wurde er ins Zentrum von Assisi gebracht und dort begraben.
Obwohl er sich als Versager fiihlte, weil er seinen Orden nicht an den Idealen festhalten konnte, die
er ihm gesetzt hatte, triumphierte er auf die Weise, die er fiir das hochste Zeugnis hielt — durch sein
Beispiel. Obwohl er nur sehr wenig schrieb, fasste er die Bedeutung dieses Zeugnisses in einem
kurzen Gedicht zusammen:

Herr, mache mich zu einem Werkzeug deines Friedens;
Wo Hass ist, lass mich Liebe séen;
Wo Verletzung ist, Vergebung;
Wo Zweifel ist, Glauben,;



Wo Verzweiflung ist, Hoffnung;
Wo Dunkelheit ist, Licht;
Und wo Traurigkeit ist, Freude.
Oh gottlicher Schopfer!
Gewihre mir, dass ich nicht so sehr danach strebe Getrdstet zu werden, als zu trosten.
Verstanden zu werden, als zu verstehen. geliebt zu werden, als zu lieben.
Denn indem wir geben, empfangen wir; indem wir vergeben, wird uns vergeben;

indem wir uns selbst sterben, werden wir zum ewigen Leben geboren.

Ja! Da sie Mich als die Quelle von allem kennen,
durch Mich alle Geschdpfe geschaffen,
halten die Weisen im Geiste an Mir fest,
in Mein Sein gebracht.
Ihre Herzen sind auf mich gerichtet, ihr Atem ist fiir mich,
sie preisen mich, jeder fiir jeden,
so haben sie Gliick und Frieden, mit frommen Gedanken und Worten;
und diesen — die so gut dienen, die so unaufhorlich lieben #150;
gebe ich einen Geist von vollkommener Stimmung, wodurch sie
sich zu mir hingezogen fiihlen.

SHRI KRISHNA

oM



