FA HSIEN

Der Sand ist voller boser Geister und brennender Winde,
und jeder, der ihnen begegnet, stirbt;, niemand bleibt unversehrt.
Keine Vigel fliegen iiber ihn hinweg, keine Tiere laufen iiber den Boden.
Wenn man die Augen zusammenkneift und in alle vier Himmelsrichtungen blickt,
findet man keinen Ort, an den man sich wenden kann, nichts, das einem den Weg weist.

Nur die ausgetrockneten Knochen der Toten dienen als Wegmarken.
FA HSIEN

Es war Meister Fa Hsien, der als Erster den Weg
durch die Wildnis erschloss.

-I-Ching

Buddhas Lehre gelangte iiber die gro3e Seidenstralle nach China, die durch die Konigreiche
Nordwestindiens, tiber den Pamir und die Taklamakan-Wiiste, durch Tun-huang und weiter nach
Ch'ang-an fiihrte. Zu Beginn des fiinften Jahrhunderts hatten groB3e Gelehrte Buddhavachana, das
Wort Buddhas, nach Nord- und Zentralchina gebracht, Klostergemeinschaften gegriindet und
heilige Texte ins Chinesische iibersetzt. Als sich Buddhadharma in China etabliert hatte, weckte
seine Stromung bei einigen Monchen den Wunsch, zu seinen indischen Quellen zuriickzukehren.
Einzeln und in Gruppen machten sich Monche auf den Weg nach Westen, quer durch schreckliche
Odlande und Wiisten in Richtung Pamir und Buddhas irdischer Heimat im Siiden. Die meisten von
thnen gaben die Suche auf, blieben in dem einen oder anderen Oasenkonigreich auf dem Weg
stehen oder kamen, was wahrscheinlicher ist, ums Leben, bevor sie ihr Ziel erreicht hatten. Fa
Hsien war einer der ersten, der die gesamte Reise unternahm und nach Hause zuriickkehrte, und er
war der erste, der seine Geschichte schriftlich festhielt.



Fa Hsien wurde um 340 n. Chr. in der Stadt Wu-yang in der Provinz Shansi geboren. Seine drei
alteren Briider waren alle im Kindesalter gestorben, und seine éngstlichen Eltern widmeten ihn dem
Dienst der buddhistischen Klostergemeinschaft in der Hoffnung, dass er so gottlichen Schutz
erhalten wiirde. Als er als Kind schwer erkrankte, wurde er zur medizinischen und spirituellen
Betreuung in das ortliche Kloster geschickt. Er erholte sich bald, weigerte sich jedoch, nach Hause
zuriickzukehren, und erklirte, dass er Monch werden und Buddha dienen wolle. Als er zehn Jahre
alt war, starb sein Vater, und ein Onkel dringte ihn, das Kloster zu verlassen und bei seiner Mutter
zu leben. Obwohl er seine tiefe Liebe zu ihr bekundete, lehnte er dies ab, da er sich nicht nur zum
Monchtum entschlossen hatte, um seinem Vater zu gefallen, sondern um der Welt zu entsagen. Als
seine Mutter einige Jahre spdter starb, kiimmerte er sich um die Beerdigung und verteilte sorgféltig
ihren Nachlass, kehrte aber sofort in sein Kloster zuriick.

Obwohl er im Alter von etwa zwanzig Jahren zum vollordinierten Mdnch wurde, ist {iber sein
Leben vor seiner Reise nach Indien fast nichts bekannt. Schlie8lich kam er nach Ch'ang-an und
machte sich mit allen dort gepflegten Arbeiten vertraut. Ob er Tao-an jemals getroffen hat oder
nicht, er war sich Tao-ans Anliegen, dass die Klostergemeinschaft {iber eine angemessene Vinaya,
also eine Reihe von Disziplinarregeln, verfiigen sollte, sehr bewusst. Er wusste wahrscheinlich, dass
Kumarajiva versucht hatte, nach Ch'ang-an zu kommen, aber offenbar war ithm nicht klar, dass der
groBe Ubersetzer iiber die vollstindige Sarvastivadin Vinaya verfiigte. Selbst wenn er es gewusst
hitte, hitte er viele Jahre verstreichen sehen, ohne dass Kumarajiva aus Lu Kuangs Fiangen in Ku-
tsang befreit worden wére. Im Jahr 399 beschloss Fa Hsien, nach Indien zu reisen, um eine Kopie
der Vinaya zu erhalten. Ironischerweise war Kumarajiva, bevor er sein Ziel erreichte, nach Ch'ang-
an gekommen und hatte begonnen, die Disziplinarregeln ins Chinesische zu iibersetzen. Zum
groflen Gliick fiir die Geschichte hielt Fa Hsien jedoch seine Reise in einem Tagebuch fest, das als
einziger Bericht {iber die damals in Indien und Zentralasien blithende buddhistische Welt erhalten
geblieben ist. Das Tagebuch, das er nebenbei zu seinem Hauptwerk fiihrte, wurde zu einem
wertvollen Schatz fiir die Zukunft. Obwohl er in erster Linie auf der Suche nach einem
vollstdndigen Text des Vinaya und anderer buddhistischer Schriften war, sehnte er sich auch danach,
die von Buddhas Anwesenheit geheiligten Orte personlich zu verehren. Es ist leicht zu glauben,
dass seine gewagte Reise fiir ihn zu einem geografischen Analogon der gefdhrlichen Etappen auf
dem Weg zur Erleuchtung wurde.

Man kann sich vorstellen, welche Faszination ein Aufenthalt dieser Gro3enordnung auf einen
energiegeladenen jungen Mann ausiiben musste, der von der Aussicht begeistert war, im Namen
einer spirituellen Suche unbekannte Orte zu erkunden und exotische Welten zu erleben. Fa Hsien
war jedoch nicht jung. Er hatte sein ganzes Leben in der chinesischen Sangha verbracht und war
etwa sechzig Jahre alt, als er Ch'ang-an verlie3. Aus praktischer Sicht hitte eine solche Reise fiir
einen Menschen seines fortgeschrittenen Alters hoffnungslos erscheinen miissen, aber die
Bedeutung seiner Mission bewegte ihn dazu, sich auf den Weg zu machen, und er blickte nie
zurlick, auch wenn andere unterwegs starben oder aufgaben. Der einzige Faktor, der fiir ihn sprach,
war sein Monchsstand, der thm als Reisepass durch siebenundzwanzig Konigreiche diente, von
denen jedes ihn willkommen hiefl und ihm mit Rat und Tat zur Seite stand. Vielleicht weil die
buddhistischen Lehren {iberall, wo er hinkam, vorherrschten, erlebte er weder Krieg noch
militdrische Aktionen jeglicher Art — eine in der Geschichte der von ihm besuchten Gebiete nahezu
einzigartige Erfahrung.

Im Friihjahr 399 brachen Fa Hsien und eine kleine Gruppe von Mdnchen von Ch'ang-an aus nach
Indien auf. Sie reisten nach Westen, tiberquerten das Lung-Gebirge und gelangten nach Ch'ien-kuei,
wo sie die traditionelle Sommerklausur einhielten. Als sie sich wieder nach Westen bewegten, durch
Nu-t'an und iiber das Yang-lou-Gebirge, kamen sie nach Chang-yeh, einem westchinesischen
AulBlenposten. Dort trafen sie auf eine andere Gruppe von Mdnchen, die dasselbe Ziel hatten, und



sie schlossen sich fiir die Reise nach Indien zusammen. Als sie in Tun-huang, der duflersten
westlichen Grenze des chinesischen Einflussbereichs, ankamen, wurden sie vom Priafekten Li Sung
willkommen geheilen, der sie groBziigig fiir die vor ihnen liegenden Strapazen der Wiiste Gobi
versorgte. Die ersten der berithmten Hohlentempel von Tun-huang waren etwa dreifig Jahre vor Fa
Hsiens Ankunft von buddhistischen Monchen besetzt worden, und er erahnte, welch groBartiges
Zentrum sie einmal werden wiirden. Vielleicht traf er sogar einige der ersten nestorianischen
Christen, die schlieBlich dort Zuflucht fanden, aber zoroastrische Fliichtlinge vor der islamischen
Verfolgung sollten erst mehrere Jahrhunderte spéter auftauchen. Tun-huang wurde nicht nur zu
einem Zufluchtsort fiir reisende Buddhisten, sondern auch fiir Pilger vieler Glaubensrichtungen, und
zu Beginn des 20. Jahrhunderts wurden etwa zwanzigtausend sorgfaltig aufbewahrte und versteckte
Manuskripte entdeckt, darunter buddhistische, nestorianische, zoroastrische und taoistische heilige
Texte.

Selbst mit der Unterstiitzung von Prafekt Li erforderte es grolen Mut, sich auf den Weg durch eine
Wiiste zu machen, deren Wegmarkierungen ausschlieBlich aus ,,den getrockneten Knochen der
Toten” bestanden. Nach siebzehn beschwerlichen und manchmal furchterregenden Tagen erreichte
die Gruppe das Oasenkonigreich Shan-shan in der Ndhe des Lop-Nor-Sees und befand sich wieder
in freundlichen, hilfsbereiten buddhistischen Handen. Dies war der Beginn von Fa Hsiens
Entdeckung, dass benachbarte Konigreiche abwechselnd den Praktiken des Mahayana oder des
Hinayana (dem sogenannten siidlichen Buddhismus oder Theravada) folgen konnten, wéahrend sie in
gegenseitigem Respekt, Freundschaft und gegenseitiger Unterstiitzung nebeneinander lebten. Trotz
der geringen Grofle von Shan-shan versorgte es etwa viertausend Monche. Als er sich auf eine
anstrengende Reise nach Nordwesten nach Wu-i (Karashahr) begab, fand er weitere viertausend
Monche, die vom Konigreich unterstiitzt wurden und strenge klosterliche Disziplin praktizierten.

Als Fa Hsien nach Siiden abbog, kam er nach Khotan (Ho-t'ien), dem damals reichsten Konigreich
an der silidlichen Seidenstra3e und dem Gegenstiick zu Kumarajivas Heimat Kucha an der
nordlichen Route. Er war iiberwiltigt von dem, was er sah.

Das Land ist liberaus wohlhabend und gliicklich, und seine Bevdlkerung ist zahlreich und bliiht.
Alle sind Anhdnger des Buddhadharma und iiben sich mit Freude in dessen Lehren. Die Monche
zdhlen mehrere Zehntausend, und die Mehrheit von ithnen widmet sich dem Mahayana. Sie alle
erhalten Nahrung und Almosen vom Herrscher des Konigreichs. Die Menschen des Staates leben
hier und da wie so viele Sterne, und jeder Haushalt hat eine kleine Stupa oder Pagode vor seinem
Tor errichtet.

Fa Hsien sah in Khotan ein fast utopisches buddhistisches Konigreich, friedlich, wohlhabend und
fromm. Da er aus einer Nation kam, die seit langem mit sich selbst und anderen im Krieg stand,
bewegte ihn die ruhige und freundliche Atmosphére von Khotan zutiefst. Obwohl er in einem
knappen Stil {iber seine Reisen schrieb — das Buch war fiir ihn nicht von grofer Bedeutung —, war er
ein scharfsinniger Beobachter von Menschen und Institutionen. Seine Eindriicke von Khotan waren
weder vereinfachend noch romantisch, denn er verweilte drei Monate lang in dem Konigreich,
angeblich um ein grof3es jahrliches Fest zu sehen, aber auch, weil er die friedliche Spiritualitét des
Ortes bewunderte.

Ein weiterer Monch schloss sich Fa Hsiens Gruppe in Khotan an, und gemeinsam wanderten elf
Monche fiinfundzwanzig Tage lang durch die Taklamakan-Wiiste, bevor sie die Oase Karghalik
erreichten. Obwohl es sich um ein kleines Konigreich handelte, unterstiitzte sein buddhistischer
Herrscher tausend Mahayana-Monche und half Fa Hsien bereitwillig bei den Vorbereitungen fiir die
Uberquerung des Pamir. Nach fiinfzehn Tagen der Vorbereitung machte sich die kleine Gruppe auf
den Weg zum Pamir-Plateau, dessen durchschnittliche Hohe {iber 3.600 Meter betragt.

Der Pamir ist sowohl im Winter als auch im Sommer mit Schnee bedeckt. Er wird von giftigen
Drachen bewohnt. Wenn man den Unmut der Drachen weckt, rufen sie sofort giftige Winde herbei,
lassen Schnee fallen oder schicken Sand-, Kies- und Steinschauer herab. Von den Menschen, die auf
solche Schwierigkeiten gestofen sind, hat kaum einer von zehntausend unverletzt iiberlebt. Die



Einheimischen der Region nennen die giftigen Drachen das Volk der Schneberge.

Obwohl eine solche Reise fiir jeden, der sie wagte, entmutigend gewesen sein muss, kann man sich
nur vorstellen, wie das Feuer der Kiihnheit in Fa Hsiens Herzen brannte und ihn vorantrieb, als er
bereits etwa 65 Jahre alt war.

Unterwegs machte er in Mamuk Halt, um sich dort zur Sommerpause niederzulassen, und reiste
dann weiter nach Tashkurghan in Afghanistan, wo er den Konig sah, der auf einer einfachen Matte
saf3 und den Vortriagen der thronenden Monche lauschte. Nachdem er diese Mahayana-Konigreiche
verlassen hatte, gelangte er schlieSlich nach T'o-1i oder Darel, einem Hinayana-Kd&nigreich, das die
nordlichste Region Indiens markiert. Seine beeindruckende Reise war jedoch noch nicht zu Ende,
denn er stand noch vor dem beriihmten Hingenden Pass durch die Schluchten des oberen Indus.

Der Weg ist gefdhrlich, die Klippen und Steilhénge sind steil, die Berge bilden Steinwénde, die
Tausende von Metern in das Tal hinabfallen. Wenn man hinunterschaut, wird einem schwindelig,
und wenn man versucht, vorwérts zu gehen, findet man keinen Platz, auf den man seinen Ful} setzen
kann.

Um den Hanging Passage zu liberqueren, musste man siebenhundert Leitern, in die steilen
Felswénde der Schlucht gehauene Trittstufen und Héangebriicken {iberqueren. Aber als er in der
Gandhara-Ebene unten ankam, wusste er, dass er wirklich den heiligen Boden von Mutter Indien
betreten hatte. Seine Gruppe besuchte Udayana, Swat und Taxila, wo Apollonius von Tyana einige
Jahrhunderte zuvor von den Achtzehn Weisen gehort hatte. Als sie Peshawar erreichten, beschlossen
mehrere Monche umzukehren. Einer von thnen, Pao-yun, kehrte erfolgreich nach Ch'ang-an zuriick
und traf Jahre spéter Fa Hsien.

Nachdem sie sich von denen verabschiedet hatten, die sich entschlossen hatten, nach China
zurlickzukehren, zogen Fa Hsien und seine verkleinerte Gruppe nach Westen nach Nagarahara (in
der Néhe des heutigen Jalalabad), wo sie den Winter verbrachten und darauf warteten, die Safed-
Koh-Bergkette (Weiller Berg) zu iiberqueren. Obwohl das Safed-Koh-Gebirge nicht anndhernd so
beeindruckend war wie die Gebirgsketten, die sie bereits iiberquert hatten, konnte das Wetter dort
tiickisch sein. Als sie sich schlielich durch die Berge kdmpften, peitschten sie von allen Seiten
eisige Winde. Hui-ching, der Fa Hsien von Ch'ang-an aus begleitet hatte, wurde pl6tzlich krank und
starb bald darauf in den Bergen. Unter bitteren Trinen beklagte Fa Hsien das Schicksal von Hui-
ching, der so weit gekommen war und nun doch nicht die Gelegenheit hatte, den Geburtsort
Buddhas zu sehen. Fa Hsien zog weiter nach Siiden und gelangte in den Norden Zentralindiens, wo
das Wetter besser wurde und das Reisen relativ einfach war, sehr zur Erleichterung der ganzen
Gruppe.

Fa Hsien fand Mathura, das von einer buddhistischen Konigsfamilie regiert wurde, wohlhabend und
friedlich vor. Besonders beeindruckt war er davon, wie Buddhas Lehren in Gesetze und
Institutionen umgesetzt worden waren. Die Biirger mussten sich nicht bei der Regierung registrieren
lassen und konnten sich frei bewegen und wohnen, wo immer sie wollten. Sie konnten auch neue
Léndereien fir den Anbau erschlieBen. Die Todesstrafe war unbekannt, und die meisten Verbrechen
wurden mit Geldstrafen geahndet. Die allgemeine Bevolkerung al kein Fleisch und verzichtete auf
alkoholische Getranke. Zahlreiche Schulen hatten ihre Anhénger unter den dreitausend Monchen,
denen er dort begegnete. Stupas waren Buddhas wichtigsten Schiilern gewidmet — Shariputra, dem
»Ersten in Weisheit”, Maudgalyayana, dem ,,Ersten in magischen Kréften”, und Ananda, der
besonders von Nonnen verehrt wurde, da Ananda angeblich als Erster Buddha gebeten hatte, Frauen
in die Sangha aufzunehmen. Er stellte auch fest, dass Manjushri und Avalokiteshvara als grof3e
Bodhisattvas verehrt wurden und dass prajna, vollkommene Weisheit, als das hochste Ideal
angesehen wurde, nach dem ein Monch oder eine Nonne streben konnte.



Als nichstes besuchte Fa Hsien Sankisa, ein kleines Konigreich, in dem Monche und Nonnen
gemeinsam afen und sowohl Mahayana- als auch Hinayana-Schriften studierten. Weiter entfernt
kam er nach Kanauj, dessen kldsterliche Einrichtungen sich den Hinayana-Lehren widmeten. Als er
weiterzog, kam er nach Savatthi (Ayodhya), der Hauptstadt von Koshala und dem Ort des Jetavana-
Hains, wo Buddha fast fiinfundzwanzig Jahre lang lehrte. Er schrieb iiber seine Erfahrungen in der
dritten Person:

Als Fa Hsien und Tao-cheng im Jetavana-Kloster ankamen, erinnerten sie sich daran, dass der von
der Welt Verehrte dort flinfundzwanzig Jahre lang gelebt hatte. Sie selbst waren in einer weit
entfernten barbarischen Region geboren worden und waren mit ihren Gefdhrten von Staat zu Staat
gereist. Unterwegs waren einige Mitglieder ihrer Gruppe nach China zuriickgekehrt, wihrend
andere, wie sie sich schmerzlich erinnerten, auf dem Weg ums Leben gekommen waren. Und nun,
als sie an diesem Ort ankamen und die Uberreste des Ortes betrachteten, an dem Buddha einst
gewesen war, waren sie von Trauer erfiillt und trauerten in ithren Herzen.

Koshala war einst ein gro3es Konigreich und Savatthi eine blithende Stadt gewesen, aber Krieg und
religiose Unruhen nach Buddhas Tod hatten Koshala's Wohlstand untergraben, und Fa Hsien fand
kaum zweihundert Haushalte inmitten der Ruinen der Stadt. Von Traurigkeit erfiillt, dachte Fa Hsien
iiber die Verginglichkeit aller Dinge nach.

Auf seiner Reise nach Osten kam er nach Kapilavastu, wo Buddha geboren worden war. ,,In der
Stadt gab es keine Anzeichen fiir einen Herrscher oder seine Untertanen, alles war in Triimmern.*
Weiter dstlich besuchte er die koniglichen Gérten von Lumbini, wo Koénigin Maya Buddha geboren
hatte, und schopfte dort Wasser aus dem Teich, der sie erfrischt hatte. Dann sah er Kushinagara, wo
Buddha ins Parinirvana eingegangen war und die irdische Welt verlassen hatte, und Vaishali
(Vesali), wo er das Volk der Licchavi unterrichtet hatte. Fiir Fa Hsien war der Besuch dieser Stétten
die Erfiillung einer heiligen Pilgerreise, doch die Tatsache, dass sie nur spérlich besiedelt und
verfallen waren, machte sie eher zu Reliquien, die man verehren musste, als zu lebendigen Zentren,
an denen man sich erfreuen konnte.

Fa Hsien war begeistert, als er das Konigreich Magadha betrat. Von den sechzehn Konigreichen, die
laut buddhistischen Schriften zur Zeit Buddhas existierten, war Magadha am empféanglichsten fiir
seine Lehren. Konig Bimbisara war ein Laienjlinger, der den Lehrreden Buddhas aufmerksam
lauschte, und Konig Ajatashatru, sein Sohn und Nachfolger, unterstiitzte die Sangha wéhrend
Buddhas letzten Lebensjahren und nach seinem Tod. Er leitete auch eine energische Expansions-
und Vereinigungspolitik ein, die in der Herrschaft von Konig Ashoka aus der Maurya-Dynastie iiber
fast den gesamten indischen Subkontinent gipfelte. Die frithe Aufgeschlossenheit Magadhas
gegeniiber buddhistischen Prinzipien fand ihren Niederschlag in der Regierungsweise von Konig
Ashoka. Er verzichtete auf Krieg als Instrument der Staatspolitik, baute kostenlose Krankenhéduser
und Géstehiuser, sorgte fiir ein staatlich finanziertes Sozialversicherungssystem und etablierte
Toleranz in Bezug auf Religion und Ehrlichkeit in der Verwaltung. Sechs Jahrhunderte nach der
bemerkenswerten Herrschaft von Konig Ashoka fand Fa Hsien seine Hauptstadt Pataliputra als eine
der groften Stadte Indiens vor.

Ashokas koniglicher Palast und die Hallen inmitten der Stadt, die heute noch so existieren wie
damals, wurden alle von Geistern erbaut, die er beschiftigte und die Steine aufschichteten, Mauern
und Tore errichteten und die eleganten Schnitzereien und Intarsienarbeiten ausfiihrten — alles auf
eine Weise, wie es keine menschliche Hand dieser Welt hétte vollbringen konnen. . . .

Neben dem Stupa von Ashoka wurde ein Mahayana-Kloster gebaut, das sehr groBartig und schon
ist. Hier befindet sich auch ein Hinayana-Kloster, und beide zusammen beherbergen sechs- oder
siebenhundert Monche. Thre Verhaltensregeln und die Schulen in ihnen sind bemerkenswert. ... In
diesem Kloster lebt auch ein brahmanischer Lehrer namens Manjushri, den die tugendhaftesten



Hindus des Konigreichs ebenso wie die Mahayana-Monche ehren und verehren.

Fa Hsien war erfreut zu sehen, dass die Politik der universellen religiosen Toleranz Ashokas in der
Hauptstadt aktiv umgesetzt wurde, und er war verbliifft, als er entdeckte, dass enormer Reichtum
mit Grofziigigkeit und guten Taten einherging. ,,Die Einwohner sind reich®, schrieb er, ,,und
wetteifern miteinander in der Ausiibung von Wohltitigkeit und Rechtschaffenheit. Wéhrend seines
Aufenthalts in Pataliputra wurde er Zeuge eines wunderbaren Festes. Es wurden riesige Wagen
gebaut, jeder in Form einer Stupa. Devas aus Gold, Silber und Lapislazuli, iberzogen mit Kaschmir
und Seide, schmiickten das gesamte bewegliche Bauwerk, und an jeder der vier Seiten stand ein
Buddha mit einem Bodhisattva. Insgesamt wurden etwa zwanzig solcher Wagen gebaut, und dann
versammelten sich Monche und Laien aus dem ganzen Konigreich in Pataliputra und verehrten die
darauf befindlichen Bilder. Als dies geschehen war, kam eine Delegation von Brahmanen zu den
Stupas und lud die Buddhas ein, die Stadt zu betreten, wo sie zwei Néchte lang mit Musik und
Opfergaben unterhalten wurden. Unterdessen richteten die fithrenden Vaishya-Familien offene
Hauser ein, in denen die Armen Essen, Kleidung und medizinische Versorgung erhalten konnten,
die alle kostenlos zur Verfligung gestellt wurden. Fa Hsien war erstaunt {iber die spirituelle Einheit,
die er unter den Religionen und Sekten von Magadha vorfand.

Fa Hsien reiste weiter nach Rajagriha, der Hauptstadt von Magadha zu Zeiten von Konig
Bimbisara, und zum nahe gelegenen Berg Gridhrakuta oder Geiergipfel, wo Buddha eine Reihe von
Lehrreden gehalten hatte. Er sah auch die Sattapanni-Hohle, wo nach Buddhas Parinirvana das
Erste Buddhistische Konzil zusammentrat, um seine Lehren festzuhalten. Hier hatte Ananda sich an
alles erinnert, was er Buddha hatte sagen horen. Fa Hsien eilte nach Buddh Gaya, dem Ort der
Erleuchtung Buddhas, und zum Hirschpark in Sarnath (in der Ndhe von Benares), wo die erste
Predigt gehalten wurde. Fa Hsien war nun etwa siebzig Jahre alt und wusste, dass er daran denken
musste, nach China zurlickzukehren. In Pataliputra hatte er das begehrte Vinaya gefunden, das er
gesucht hatte, und sich die Zeit genommen, dessen Sprache zu lernen. Es handelte sich um den
Text, der von der Mahasanghika-Schule verwendet wurde, und spéter fand er auch einen
Sarvastivadin-Text des Vinaya sowie eine Kopie des Maha Parinirvana Sutra.

Fa Hsien reiste den Ganges hinunter nach Tamralipti, wo er zwei Jahre lang in dessen Seehafen die
Texte iibersetzte, die er erhalten hatte. Dann schiffte er sich ein und kam nach Sri Lanka, wo er
weitere zwei Jahre verweilte, um dort die Schriften zu studieren und eine Kopie des Mahishasaka-
Vinaya sowie einige Sarvastivadin-Texte zu erwerben. Erst dann segelte er nach China, eine Reise,
die fast so gefahrlich war wie seine asiatische Wanderung nach Indien. Ein Sturm trieb sein Schiff
auf eine Insel, wahrscheinlich Java oder vielleicht Sumatra, und er musste ein anderes Schiff nach
Kanton nehmen. Auch dieses Schiff geriet in Stiirme und fand schlieBlich einen Hafen, nicht in
Stidchina, sondern irgendwo auf der Halbinsel Shantung. Von dort aus machte er sich auf den Weg
nach Siiden nach Chien-k'ang (heute Nanking).

Als Pao-yun Fa Hsien in Peshawar verlie3, kehrte er nach Ch'ang-an zuriick, wo er Schiiler von
Buddhabhadra wurde, einem indischen Mdnch, der 406 nach China gekommen war. SchlieBlich zog
Buddhabhadra nach Chien-k'ang und lie sich dort dauerhaft in einem Tempel nieder, mit Pao-yun
als seinem ergebenen Assistenten. Als Fa Hsien um 416 nach Chien-k'ang kam, betrat er diesen
Tempel und fand Pao-yun. Man kann nur vermuten, welche bewegenden Worte sie bei diesem
bemerkenswerten Wiedersehen gewechselt haben mdgen. Fa Hsien blieb in Chien-k'ang und
widmete den Rest seines Lebens der Ubersetzung der Texte, die er in Indien erhalten hatte. Er
verlieB3 die Welt der bedingten Existenz, als er weit iiber achtzig Jahre alt war. Der Schiiler, der Fa
Hsien ermutigte, einen kurzen Bericht iiber seine Reisen zu schreiben, hat keinen Namen
hinterlassen. Doch sein kurzes Fazit zu diesem Werk driickt seine eigene Verehrung fiir Fa Hsien
aus und fasst zusammen, was auch nachfolgende Generationen empfunden haben.



Dieser Mann ist einer derjenigen, die von der Antike bis zur Gegenwart nur selten anzutreffen
waren. Seitdem die GroB3e Lehre nach Osten gelangte, gab es niemanden, der mit Fa Hsien in seiner
Selbstvergessenheit und seiner Suche nach dem Gesetz vergleichbar wiére. Von nun an weif3 ich,
dass der Einfluss der Aufrichtigkeit kein Hindernis findet, das nicht iiberwunden werden konnte,
und dass die Kraft des Willens nichts unvollendet ldsst, was sie sich vorgenommen hat. Entsteht die
Vollendung eines solchen Dienstes nicht dadurch, dass man vergisst, was allgemein als wichtig
angesehen wird, und dem, was allgemein vergessen wird, Bedeutung beimisst?

Wer durch Yoga auf alle Handlungen verzichtet,
wer durch Weisheit alle Zweifel zerstreut hat,
wer selbstbeherrscht ist,
o Dhananjaya, den binden keine Werke.
Bhagavad-Gita 1V.41
SHRI KRISHNA

oM



