
FA HSIEN

Der Sand ist voller böser Geister und brennender Winde, 

und jeder, der ihnen begegnet, stirbt; niemand bleibt unversehrt. 

Keine Vögel fliegen über ihn hinweg, keine Tiere laufen über den Boden. 

Wenn man die Augen zusammenkneift und in alle vier Himmelsrichtungen blickt, 

findet man keinen Ort, an den man sich wenden kann, nichts, das einem den Weg weist. 

Nur die ausgetrockneten Knochen der Toten dienen als Wegmarken.

FA HSIEN

Es war Meister Fa Hsien, der als Erster den Weg

durch die Wildnis erschloss.

-I-Ching

Buddhas Lehre gelangte über die große Seidenstraße nach China, die durch die Königreiche 
Nordwestindiens, über den Pamir und die Taklamakan-Wüste, durch Tun-huang und weiter nach 
Ch'ang-an führte. Zu Beginn des fünften Jahrhunderts hatten große Gelehrte Buddhavachana, das 
Wort Buddhas, nach Nord- und Zentralchina gebracht, Klostergemeinschaften gegründet und 
heilige Texte ins Chinesische übersetzt. Als sich Buddhadharma in China etabliert hatte, weckte 
seine Strömung bei einigen Mönchen den Wunsch, zu seinen indischen Quellen zurückzukehren. 
Einzeln und in Gruppen machten sich Mönche auf den Weg nach Westen, quer durch schreckliche 
Ödlande und Wüsten in Richtung Pamir und Buddhas irdischer Heimat im Süden. Die meisten von 
ihnen gaben die Suche auf, blieben in dem einen oder anderen Oasenkönigreich auf dem Weg 
stehen oder kamen, was wahrscheinlicher ist, ums Leben, bevor sie ihr Ziel erreicht hatten. Fa 
Hsien war einer der ersten, der die gesamte Reise unternahm und nach Hause zurückkehrte, und er 
war der erste, der seine Geschichte schriftlich festhielt.



Fa Hsien wurde um 340 n. Chr. in der Stadt Wu-yang in der Provinz Shansi geboren. Seine drei 
älteren Brüder waren alle im Kindesalter gestorben, und seine ängstlichen Eltern widmeten ihn dem
Dienst der buddhistischen Klostergemeinschaft in der Hoffnung, dass er so göttlichen Schutz 
erhalten würde. Als er als Kind schwer erkrankte, wurde er zur medizinischen und spirituellen 
Betreuung in das örtliche Kloster geschickt. Er erholte sich bald, weigerte sich jedoch, nach Hause 
zurückzukehren, und erklärte, dass er Mönch werden und Buddha dienen wolle. Als er zehn Jahre 
alt war, starb sein Vater, und ein Onkel drängte ihn, das Kloster zu verlassen und bei seiner Mutter 
zu leben. Obwohl er seine tiefe Liebe zu ihr bekundete, lehnte er dies ab, da er sich nicht nur zum 
Mönchtum entschlossen hatte, um seinem Vater zu gefallen, sondern um der Welt zu entsagen. Als 
seine Mutter einige Jahre später starb, kümmerte er sich um die Beerdigung und verteilte sorgfältig 
ihren Nachlass, kehrte aber sofort in sein Kloster zurück.

Obwohl er im Alter von etwa zwanzig Jahren zum vollordinierten Mönch wurde, ist über sein 
Leben vor seiner Reise nach Indien fast nichts bekannt. Schließlich kam er nach Ch'ang-an und 
machte sich mit allen dort gepflegten Arbeiten vertraut. Ob er Tao-an jemals getroffen hat oder 
nicht, er war sich Tao-ans Anliegen, dass die Klostergemeinschaft über eine angemessene Vinaya, 
also eine Reihe von Disziplinarregeln, verfügen sollte, sehr bewusst. Er wusste wahrscheinlich, dass
Kumarajiva versucht hatte, nach Ch'ang-an zu kommen, aber offenbar war ihm nicht klar, dass der 
große Übersetzer über die vollständige Sarvastivadin Vinaya verfügte. Selbst wenn er es gewusst 
hätte, hätte er viele Jahre verstreichen sehen, ohne dass Kumarajiva aus Lu Kuangs Fängen in Ku-
tsang befreit worden wäre. Im Jahr 399 beschloss Fa Hsien, nach Indien zu reisen, um eine Kopie 
der Vinaya zu erhalten. Ironischerweise war Kumarajiva, bevor er sein Ziel erreichte, nach Ch'ang-
an gekommen und hatte begonnen, die Disziplinarregeln ins Chinesische zu übersetzen. Zum 
großen Glück für die Geschichte hielt Fa Hsien jedoch seine Reise in einem Tagebuch fest, das als 
einziger Bericht über die damals in Indien und Zentralasien blühende buddhistische Welt erhalten 
geblieben ist. Das Tagebuch, das er nebenbei zu seinem Hauptwerk führte, wurde zu einem 
wertvollen Schatz für die Zukunft. Obwohl er in erster Linie auf der Suche nach einem 
vollständigen Text des Vinaya und anderer buddhistischer Schriften war, sehnte er sich auch danach,
die von Buddhas Anwesenheit geheiligten Orte persönlich zu verehren. Es ist leicht zu glauben, 
dass seine gewagte Reise für ihn zu einem geografischen Analogon der gefährlichen Etappen auf 
dem Weg zur Erleuchtung wurde.

Man kann sich vorstellen, welche Faszination ein Aufenthalt dieser Größenordnung auf einen 
energiegeladenen jungen Mann ausüben musste, der von der Aussicht begeistert war, im Namen 
einer spirituellen Suche unbekannte Orte zu erkunden und exotische Welten zu erleben. Fa Hsien 
war jedoch nicht jung. Er hatte sein ganzes Leben in der chinesischen Sangha verbracht und war 
etwa sechzig Jahre alt, als er Ch'ang-an verließ. Aus praktischer Sicht hätte eine solche Reise für 
einen Menschen seines fortgeschrittenen Alters hoffnungslos erscheinen müssen, aber die 
Bedeutung seiner Mission bewegte ihn dazu, sich auf den Weg zu machen, und er blickte nie 
zurück, auch wenn andere unterwegs starben oder aufgaben. Der einzige Faktor, der für ihn sprach, 
war sein Mönchsstand, der ihm als Reisepass durch siebenundzwanzig Königreiche diente, von 
denen jedes ihn willkommen hieß und ihm mit Rat und Tat zur Seite stand. Vielleicht weil die 
buddhistischen Lehren überall, wo er hinkam, vorherrschten, erlebte er weder Krieg noch 
militärische Aktionen jeglicher Art – eine in der Geschichte der von ihm besuchten Gebiete nahezu 
einzigartige Erfahrung.

Im Frühjahr 399 brachen Fa Hsien und eine kleine Gruppe von Mönchen von Ch'ang-an aus nach 
Indien auf. Sie reisten nach Westen, überquerten das Lung-Gebirge und gelangten nach Ch'ien-kuei,
wo sie die traditionelle Sommerklausur einhielten. Als sie sich wieder nach Westen bewegten, durch
Nu-t'an und über das Yang-lou-Gebirge, kamen sie nach Chang-yeh, einem westchinesischen 
Außenposten. Dort trafen sie auf eine andere Gruppe von Mönchen, die dasselbe Ziel hatten, und 



sie schlossen sich für die Reise nach Indien zusammen. Als sie in Tun-huang, der äußersten 
westlichen Grenze des chinesischen Einflussbereichs, ankamen, wurden sie vom Präfekten Li Sung 
willkommen geheißen, der sie großzügig für die vor ihnen liegenden Strapazen der Wüste Gobi 
versorgte. Die ersten der berühmten Höhlentempel von Tun-huang waren etwa dreißig Jahre vor Fa 
Hsiens Ankunft von buddhistischen Mönchen besetzt worden, und er erahnte, welch großartiges 
Zentrum sie einmal werden würden. Vielleicht traf er sogar einige der ersten nestorianischen 
Christen, die schließlich dort Zuflucht fanden, aber zoroastrische Flüchtlinge vor der islamischen 
Verfolgung sollten erst mehrere Jahrhunderte später auftauchen. Tun-huang wurde nicht nur zu 
einem Zufluchtsort für reisende Buddhisten, sondern auch für Pilger vieler Glaubensrichtungen, und
zu Beginn des 20. Jahrhunderts wurden etwa zwanzigtausend sorgfältig aufbewahrte und versteckte 
Manuskripte entdeckt, darunter buddhistische, nestorianische, zoroastrische und taoistische heilige 
Texte.

Selbst mit der Unterstützung von Präfekt Li erforderte es großen Mut, sich auf den Weg durch eine 
Wüste zu machen, deren Wegmarkierungen ausschließlich aus „den getrockneten Knochen der 
Toten” bestanden. Nach siebzehn beschwerlichen und manchmal furchterregenden Tagen erreichte 
die Gruppe das Oasenkönigreich Shan-shan in der Nähe des Lop-Nor-Sees und befand sich wieder 
in freundlichen, hilfsbereiten buddhistischen Händen. Dies war der Beginn von Fa Hsiens 
Entdeckung, dass benachbarte Königreiche abwechselnd den Praktiken des Mahayana oder des 
Hinayana (dem sogenannten südlichen Buddhismus oder Theravada) folgen konnten, während sie in
gegenseitigem Respekt, Freundschaft und gegenseitiger Unterstützung nebeneinander lebten. Trotz 
der geringen Größe von Shan-shan versorgte es etwa viertausend Mönche. Als er sich auf eine 
anstrengende Reise nach Nordwesten nach Wu-i (Karashahr) begab, fand er weitere viertausend 
Mönche, die vom Königreich unterstützt wurden und strenge klösterliche Disziplin praktizierten.

Als Fa Hsien nach Süden abbog, kam er nach Khotan (Ho-t'ien), dem damals reichsten Königreich 
an der südlichen Seidenstraße und dem Gegenstück zu Kumarajivas Heimat Kucha an der 
nördlichen Route. Er war überwältigt von dem, was er sah.

Das Land ist überaus wohlhabend und glücklich, und seine Bevölkerung ist zahlreich und blüht. 
Alle sind Anhänger des Buddhadharma und üben sich mit Freude in dessen Lehren. Die Mönche 
zählen mehrere Zehntausend, und die Mehrheit von ihnen widmet sich dem Mahayana. Sie alle 
erhalten Nahrung und Almosen vom Herrscher des Königreichs. Die Menschen des Staates leben 
hier und da wie so viele Sterne, und jeder Haushalt hat eine kleine Stupa oder Pagode vor seinem 
Tor errichtet.

Fa Hsien sah in Khotan ein fast utopisches buddhistisches Königreich, friedlich, wohlhabend und 
fromm. Da er aus einer Nation kam, die seit langem mit sich selbst und anderen im Krieg stand, 
bewegte ihn die ruhige und freundliche Atmosphäre von Khotan zutiefst. Obwohl er in einem 
knappen Stil über seine Reisen schrieb – das Buch war für ihn nicht von großer Bedeutung –, war er
ein scharfsinniger Beobachter von Menschen und Institutionen. Seine Eindrücke von Khotan waren 
weder vereinfachend noch romantisch, denn er verweilte drei Monate lang in dem Königreich, 
angeblich um ein großes jährliches Fest zu sehen, aber auch, weil er die friedliche Spiritualität des 
Ortes bewunderte.

Ein weiterer Mönch schloss sich Fa Hsiens Gruppe in Khotan an, und gemeinsam wanderten elf 
Mönche fünfundzwanzig Tage lang durch die Taklamakan-Wüste, bevor sie die Oase Karghalik 
erreichten. Obwohl es sich um ein kleines Königreich handelte, unterstützte sein buddhistischer 
Herrscher tausend Mahayana-Mönche und half Fa Hsien bereitwillig bei den Vorbereitungen für die
Überquerung des Pamir. Nach fünfzehn Tagen der Vorbereitung machte sich die kleine Gruppe auf 
den Weg zum Pamir-Plateau, dessen durchschnittliche Höhe über 3.600 Meter beträgt.

Der Pamir ist sowohl im Winter als auch im Sommer mit Schnee bedeckt. Er wird von giftigen 
Drachen bewohnt. Wenn man den Unmut der Drachen weckt, rufen sie sofort giftige Winde herbei, 
lassen Schnee fallen oder schicken Sand-, Kies- und Steinschauer herab. Von den Menschen, die auf
solche Schwierigkeiten gestoßen sind, hat kaum einer von zehntausend unverletzt überlebt. Die 



Einheimischen der Region nennen die giftigen Drachen das Volk der Schneberge.

Obwohl eine solche Reise für jeden, der sie wagte, entmutigend gewesen sein muss, kann man sich 
nur vorstellen, wie das Feuer der Kühnheit in Fa Hsiens Herzen brannte und ihn vorantrieb, als er 
bereits etwa 65 Jahre alt war.

Unterwegs machte er in Mamuk Halt, um sich dort zur Sommerpause niederzulassen, und reiste 
dann weiter nach Tashkurghan in Afghanistan, wo er den König sah, der auf einer einfachen Matte 
saß und den Vorträgen der thronenden Mönche lauschte. Nachdem er diese Mahayana-Königreiche 
verlassen hatte, gelangte er schließlich nach T'o-li oder Darel, einem Hinayana-Königreich, das die 
nördlichste Region Indiens markiert. Seine beeindruckende Reise war jedoch noch nicht zu Ende, 
denn er stand noch vor dem berühmten Hängenden Pass durch die Schluchten des oberen Indus.

Der Weg ist gefährlich, die Klippen und Steilhänge sind steil, die Berge bilden Steinwände, die 
Tausende von Metern in das Tal hinabfallen. Wenn man hinunterschaut, wird einem schwindelig, 
und wenn man versucht, vorwärts zu gehen, findet man keinen Platz, auf den man seinen Fuß setzen
kann.

Um den Hanging Passage zu überqueren, musste man siebenhundert Leitern, in die steilen 
Felswände der Schlucht gehauene Trittstufen und Hängebrücken überqueren. Aber als er in der 
Gandhara-Ebene unten ankam, wusste er, dass er wirklich den heiligen Boden von Mutter Indien 
betreten hatte. Seine Gruppe besuchte Udayana, Swat und Taxila, wo Apollonius von Tyana einige 
Jahrhunderte zuvor von den Achtzehn Weisen gehört hatte. Als sie Peshawar erreichten, beschlossen
mehrere Mönche umzukehren. Einer von ihnen, Pao-yun, kehrte erfolgreich nach Ch'ang-an zurück 
und traf Jahre später Fa Hsien.

Nachdem sie sich von denen verabschiedet hatten, die sich entschlossen hatten, nach China 
zurückzukehren, zogen Fa Hsien und seine verkleinerte Gruppe nach Westen nach Nagarahara (in 
der Nähe des heutigen Jalalabad), wo sie den Winter verbrachten und darauf warteten, die Safed-
Koh-Bergkette (Weißer Berg) zu überqueren. Obwohl das Safed-Koh-Gebirge nicht annähernd so 
beeindruckend war wie die Gebirgsketten, die sie bereits überquert hatten, konnte das Wetter dort 
tückisch sein. Als sie sich schließlich durch die Berge kämpften, peitschten sie von allen Seiten 
eisige Winde. Hui-ching, der Fa Hsien von Ch'ang-an aus begleitet hatte, wurde plötzlich krank und
starb bald darauf in den Bergen. Unter bitteren Tränen beklagte Fa Hsien das Schicksal von Hui-
ching, der so weit gekommen war und nun doch nicht die Gelegenheit hatte, den Geburtsort 
Buddhas zu sehen. Fa Hsien zog weiter nach Süden und gelangte in den Norden Zentralindiens, wo 
das Wetter besser wurde und das Reisen relativ einfach war, sehr zur Erleichterung der ganzen 
Gruppe.

Fa Hsien fand Mathura, das von einer buddhistischen Königsfamilie regiert wurde, wohlhabend und
friedlich vor. Besonders beeindruckt war er davon, wie Buddhas Lehren in Gesetze und 
Institutionen umgesetzt worden waren. Die Bürger mussten sich nicht bei der Regierung registrieren
lassen und konnten sich frei bewegen und wohnen, wo immer sie wollten. Sie konnten auch neue 
Ländereien für den Anbau erschließen. Die Todesstrafe war unbekannt, und die meisten Verbrechen 
wurden mit Geldstrafen geahndet. Die allgemeine Bevölkerung aß kein Fleisch und verzichtete auf 
alkoholische Getränke. Zahlreiche Schulen hatten ihre Anhänger unter den dreitausend Mönchen, 
denen er dort begegnete. Stupas waren Buddhas wichtigsten Schülern gewidmet – Shariputra, dem 
„Ersten in Weisheit”, Maudgalyayana, dem „Ersten in magischen Kräften”, und Ananda, der 
besonders von Nonnen verehrt wurde, da Ananda angeblich als Erster Buddha gebeten hatte, Frauen
in die Sangha aufzunehmen. Er stellte auch fest, dass Manjushri und Avalokiteshvara als große 
Bodhisattvas verehrt wurden und dass prajna, vollkommene Weisheit, als das höchste Ideal 
angesehen wurde, nach dem ein Mönch oder eine Nonne streben konnte.



Als nächstes besuchte Fa Hsien Sankisa, ein kleines Königreich, in dem Mönche und Nonnen 
gemeinsam aßen und sowohl Mahayana- als auch Hinayana-Schriften studierten. Weiter entfernt 
kam er nach Kanauj, dessen klösterliche Einrichtungen sich den Hinayana-Lehren widmeten. Als er 
weiterzog, kam er nach Savatthi (Ayodhya), der Hauptstadt von Koshala und dem Ort des Jetavana-
Hains, wo Buddha fast fünfundzwanzig Jahre lang lehrte. Er schrieb über seine Erfahrungen in der 
dritten Person:

Als Fa Hsien und Tao-cheng im Jetavana-Kloster ankamen, erinnerten sie sich daran, dass der von 
der Welt Verehrte dort fünfundzwanzig Jahre lang gelebt hatte. Sie selbst waren in einer weit 
entfernten barbarischen Region geboren worden und waren mit ihren Gefährten von Staat zu Staat 
gereist. Unterwegs waren einige Mitglieder ihrer Gruppe nach China zurückgekehrt, während 
andere, wie sie sich schmerzlich erinnerten, auf dem Weg ums Leben gekommen waren. Und nun, 
als sie an diesem Ort ankamen und die Überreste des Ortes betrachteten, an dem Buddha einst 
gewesen war, waren sie von Trauer erfüllt und trauerten in ihren Herzen.

Koshala war einst ein großes Königreich und Savatthi eine blühende Stadt gewesen, aber Krieg und 
religiöse Unruhen nach Buddhas Tod hatten Koshala's Wohlstand untergraben, und Fa Hsien fand 
kaum zweihundert Haushalte inmitten der Ruinen der Stadt. Von Traurigkeit erfüllt, dachte Fa Hsien
über die Vergänglichkeit aller Dinge nach.

Auf seiner Reise nach Osten kam er nach Kapilavastu, wo Buddha geboren worden war. „In der 
Stadt gab es keine Anzeichen für einen Herrscher oder seine Untertanen, alles war in Trümmern.“ 
Weiter östlich besuchte er die königlichen Gärten von Lumbini, wo Königin Maya Buddha geboren 
hatte, und schöpfte dort Wasser aus dem Teich, der sie erfrischt hatte. Dann sah er Kushinagara, wo 
Buddha ins Parinirvana eingegangen war und die irdische Welt verlassen hatte, und Vaishali 
(Vesali), wo er das Volk der Licchavi unterrichtet hatte. Für Fa Hsien war der Besuch dieser Stätten 
die Erfüllung einer heiligen Pilgerreise, doch die Tatsache, dass sie nur spärlich besiedelt und 
verfallen waren, machte sie eher zu Reliquien, die man verehren musste, als zu lebendigen Zentren, 
an denen man sich erfreuen konnte.

Fa Hsien war begeistert, als er das Königreich Magadha betrat. Von den sechzehn Königreichen, die
laut buddhistischen Schriften zur Zeit Buddhas existierten, war Magadha am empfänglichsten für 
seine Lehren. König Bimbisara war ein Laienjünger, der den Lehrreden Buddhas aufmerksam 
lauschte, und König Ajatashatru, sein Sohn und Nachfolger, unterstützte die Sangha während 
Buddhas letzten Lebensjahren und nach seinem Tod. Er leitete auch eine energische Expansions- 
und Vereinigungspolitik ein, die in der Herrschaft von König Ashoka aus der Maurya-Dynastie über
fast den gesamten indischen Subkontinent gipfelte. Die frühe Aufgeschlossenheit Magadhas 
gegenüber buddhistischen Prinzipien fand ihren Niederschlag in der Regierungsweise von König 
Ashoka. Er verzichtete auf Krieg als Instrument der Staatspolitik, baute kostenlose Krankenhäuser 
und Gästehäuser, sorgte für ein staatlich finanziertes Sozialversicherungssystem und etablierte 
Toleranz in Bezug auf Religion und Ehrlichkeit in der Verwaltung. Sechs Jahrhunderte nach der 
bemerkenswerten Herrschaft von König Ashoka fand Fa Hsien seine Hauptstadt Pataliputra als eine 
der größten Städte Indiens vor.

Ashokas königlicher Palast und die Hallen inmitten der Stadt, die heute noch so existieren wie 
damals, wurden alle von Geistern erbaut, die er beschäftigte und die Steine aufschichteten, Mauern 
und Tore errichteten und die eleganten Schnitzereien und Intarsienarbeiten ausführten – alles auf 
eine Weise, wie es keine menschliche Hand dieser Welt hätte vollbringen können. . . .

Neben dem Stupa von Ashoka wurde ein Mahayana-Kloster gebaut, das sehr großartig und schön 
ist. Hier befindet sich auch ein Hinayana-Kloster, und beide zusammen beherbergen sechs- oder 
siebenhundert Mönche. Ihre Verhaltensregeln und die Schulen in ihnen sind bemerkenswert. ... In 
diesem Kloster lebt auch ein brahmanischer Lehrer namens Manjushri, den die tugendhaftesten 



Hindus des Königreichs ebenso wie die Mahayana-Mönche ehren und verehren.

Fa Hsien war erfreut zu sehen, dass die Politik der universellen religiösen Toleranz Ashokas in der 
Hauptstadt aktiv umgesetzt wurde, und er war verblüfft, als er entdeckte, dass enormer Reichtum 
mit Großzügigkeit und guten Taten einherging. „Die Einwohner sind reich“, schrieb er, „und 
wetteifern miteinander in der Ausübung von Wohltätigkeit und Rechtschaffenheit.“ Während seines 
Aufenthalts in Pataliputra wurde er Zeuge eines wunderbaren Festes. Es wurden riesige Wagen 
gebaut, jeder in Form einer Stupa. Devas aus Gold, Silber und Lapislazuli, überzogen mit Kaschmir
und Seide, schmückten das gesamte bewegliche Bauwerk, und an jeder der vier Seiten stand ein 
Buddha mit einem Bodhisattva. Insgesamt wurden etwa zwanzig solcher Wagen gebaut, und dann 
versammelten sich Mönche und Laien aus dem ganzen Königreich in Pataliputra und verehrten die 
darauf befindlichen Bilder. Als dies geschehen war, kam eine Delegation von Brahmanen zu den 
Stupas und lud die Buddhas ein, die Stadt zu betreten, wo sie zwei Nächte lang mit Musik und 
Opfergaben unterhalten wurden. Unterdessen richteten die führenden Vaishya-Familien offene 
Häuser ein, in denen die Armen Essen, Kleidung und medizinische Versorgung erhalten konnten, 
die alle kostenlos zur Verfügung gestellt wurden. Fa Hsien war erstaunt über die spirituelle Einheit, 
die er unter den Religionen und Sekten von Magadha vorfand.

Fa Hsien reiste weiter nach Rajagriha, der Hauptstadt von Magadha zu Zeiten von König 
Bimbisara, und zum nahe gelegenen Berg Gridhrakuta oder Geiergipfel, wo Buddha eine Reihe von
Lehrreden gehalten hatte. Er sah auch die Sattapanni-Höhle, wo nach Buddhas Parinirvana das 
Erste Buddhistische Konzil zusammentrat, um seine Lehren festzuhalten. Hier hatte Ananda sich an 
alles erinnert, was er Buddha hatte sagen hören. Fa Hsien eilte nach Buddh Gaya, dem Ort der 
Erleuchtung Buddhas, und zum Hirschpark in Sarnath (in der Nähe von Benares), wo die erste 
Predigt gehalten wurde. Fa Hsien war nun etwa siebzig Jahre alt und wusste, dass er daran denken 
musste, nach China zurückzukehren. In Pataliputra hatte er das begehrte Vinaya gefunden, das er 
gesucht hatte, und sich die Zeit genommen, dessen Sprache zu lernen. Es handelte sich um den 
Text, der von der Mahasanghika-Schule verwendet wurde, und später fand er auch einen 
Sarvastivadin-Text des Vinaya sowie eine Kopie des Maha Parinirvana Sutra.

Fa Hsien reiste den Ganges hinunter nach Tamralipti, wo er zwei Jahre lang in dessen Seehafen die 
Texte übersetzte, die er erhalten hatte. Dann schiffte er sich ein und kam nach Sri Lanka, wo er 
weitere zwei Jahre verweilte, um dort die Schriften zu studieren und eine Kopie des Mahishasaka-
Vinaya sowie einige Sarvastivadin-Texte zu erwerben. Erst dann segelte er nach China, eine Reise, 
die fast so gefährlich war wie seine asiatische Wanderung nach Indien. Ein Sturm trieb sein Schiff 
auf eine Insel, wahrscheinlich Java oder vielleicht Sumatra, und er musste ein anderes Schiff nach 
Kanton nehmen. Auch dieses Schiff geriet in Stürme und fand schließlich einen Hafen, nicht in 
Südchina, sondern irgendwo auf der Halbinsel Shantung. Von dort aus machte er sich auf den Weg 
nach Süden nach Chien-k'ang (heute Nanking).

Als Pao-yun Fa Hsien in Peshawar verließ, kehrte er nach Ch'ang-an zurück, wo er Schüler von 
Buddhabhadra wurde, einem indischen Mönch, der 406 nach China gekommen war. Schließlich zog
Buddhabhadra nach Chien-k'ang und ließ sich dort dauerhaft in einem Tempel nieder, mit Pao-yun 
als seinem ergebenen Assistenten. Als Fa Hsien um 416 nach Chien-k'ang kam, betrat er diesen 
Tempel und fand Pao-yun. Man kann nur vermuten, welche bewegenden Worte sie bei diesem 
bemerkenswerten Wiedersehen gewechselt haben mögen. Fa Hsien blieb in Chien-k'ang und 
widmete den Rest seines Lebens der Übersetzung der Texte, die er in Indien erhalten hatte. Er 
verließ die Welt der bedingten Existenz, als er weit über achtzig Jahre alt war. Der Schüler, der Fa 
Hsien ermutigte, einen kurzen Bericht über seine Reisen zu schreiben, hat keinen Namen 
hinterlassen. Doch sein kurzes Fazit zu diesem Werk drückt seine eigene Verehrung für Fa Hsien 
aus und fasst zusammen, was auch nachfolgende Generationen empfunden haben.



Dieser Mann ist einer derjenigen, die von der Antike bis zur Gegenwart nur selten anzutreffen 
waren. Seitdem die Große Lehre nach Osten gelangte, gab es niemanden, der mit Fa Hsien in seiner 
Selbstvergessenheit und seiner Suche nach dem Gesetz vergleichbar wäre. Von nun an weiß ich, 
dass der Einfluss der Aufrichtigkeit kein Hindernis findet, das nicht überwunden werden könnte, 
und dass die Kraft des Willens nichts unvollendet lässt, was sie sich vorgenommen hat. Entsteht die 
Vollendung eines solchen Dienstes nicht dadurch, dass man vergisst, was allgemein als wichtig 
angesehen wird, und dem, was allgemein vergessen wird, Bedeutung beimisst?

----------------------------------------------------

Wer durch Yoga auf alle Handlungen verzichtet, 

wer durch Weisheit alle Zweifel zerstreut hat, 

wer selbstbeherrscht ist, 

o Dhananjaya, den binden keine Werke.

Bhagavad-Gita IV.41 

SHRI KRISHNA

OM


