
EPIKUR

Wenn wir uns auf der Reise des Lebens befinden, müssen wir versuchen, 
das, was vor uns liegt, besser zu machen, als das, was hinter uns liegt; 

aber, wenn wir am Ende der Reise angelangt sind, 
müssen wir 

zufrieden und gelassen sein.
EPIKUR

Wenn Religion – das, was uns mit dem Ursprung unseres Seins verbindet – durch den Zahn der Zeit
zu leerem Ritualismus und düsterem Aberglauben verkommen ist, kommt es zu einer starken 
Gegenreaktion. Die kosmischen Hierarchien intelligenter Kräfte, die die Welt bilden und 
kontrollieren, wurden von den alten Griechen in ihrer ganzen Komplexität erkannt. Zur Zeit 
Homers jedoch wurden die Ebenen des Seins und der Wahrnehmung, die durch Götter, Göttinnen, 
Halbgötter und Legionen von Elementarwesen repräsentiert wurden, im menschlichen Bewusstsein 
durch eine anthropomorphe Genealogie verdeckt, die dem bürgerlichen Patriotismus und den 
Zeremonien entgegenkam. Während Homer einen informellen Kanon des persönlichen Verhaltens 
initiierte, trat die tiefere Bedeutung der himmlischen Heerscharen zunehmend aus dem Blickfeld 
der Öffentlichkeit. Das metaphysische Bedürfnis, das am stärksten im menschlichen Bewusstsein 
verwurzelt war, nämlich die wesentliche Einheit aller Dinge zu entdecken und zu erkennen, wurde 
an neuen Orten gesucht. Thales von Milet erklärte, dass Wasser das Grundprinzip der Existenz sei, 
und lehrte auch, dass alle Dinge voller Götter seien. Seine Lehre von der Fluidität der Natur und der
Intelligenz, die in ihr und durch sie wirkt, wurde schnell konkretisiert, aber Anaximander rettete die 
wesentliche Idee, indem er eine Grundsubstanz postulierte, aus der alle Dinge hervorgehen und zu 
der sie unweigerlich zurückkehren. Um eine wörtliche Interpretation seiner Lehre zu verhindern, 
lehnte er es ab, dieser vorkosmischen Substanz irgendwelche Eigenschaften zuzuschreiben, und 
nannte sie apeiron, unbegrenzt und undefiniert. Es ist keine quantitative Messung möglich, und es 
kann keine qualitative Einzigartigkeit festgestellt werden, da alle Eigenschaften von ihr stammen.

Pythagoras erkannte den latenten Fehler in dieser Herangehensweise an die Natur und das 
Universum, die aufkommende Tendenz zum Materialismus, der die Physik von der Ethik, die 
Existenz vom Handeln trennen und die inhärente Einheit aller Manifestationen nicht begreifen 
würde. Das wahre Prinzip der Dinge, so lehrte Pythagoras, ist dasjenige, das sowohl die 
physikalische Natur als auch die Bewegung beschreibt, das Wachstum und Veränderung in der 
natürlichen Welt erklären und Verhaltensweisen im sozialen Kontext vorschreiben kann. Dieses 
einzige Prinzip manifestiert sich in seiner diversifizierenden Fähigkeit als Zahl, Klang und Farbe 
und in seiner vereinigenden Kraft als Verhältnis. Jedes authentische Bemühen, den Kosmos zu 
verstehen, ist untrennbar mit einem Leben verbunden, das den universellen Prinzipien entspricht. 
Beobachtung und Studium müssen durch intuitive Kontemplation und praktische Anwendung 
ergänzt werden. Das Erlernen der pythagoreischen Methode erforderte eine Hingabe, zu der nur 
wenige bereit waren, und andere philosophische Ansätze fanden Unterstützung. Xenophanes 



verspottete die populäre Vorstellung von den Göttern und wies darauf hin, dass empirische 
Beobachtungen auf weltliche Ursachen hinter natürlichen Vorgängen hindeuten. Empedokles 
formulierte eine Evolutionstheorie aus der bipolaren Spannung zweier primärer Gegensätze, Liebe 
und Streit. Heraklit versuchte, die offensichtliche Kluft zwischen metaphysischen und 
materialistischen Erklärungen durch eine Lehre vom transzendenten und immanenten Logos zu 
überbrücken, aber seine epigrammatische Ausdrucksweise führte zu Fehlinterpretationen und 
Aneignungen durch divergierende und weniger subtile Standpunkte.

Die zunehmende Unzulänglichkeit der mythologischen Symbolik, den Anforderungen der 
vorherrschenden Rationalitätskanons gerecht zu werden, führte zu einer dialektischen Spannung 
zwischen den metaphysischen und empirischen Strömungen des Denkens. Die Expansion der Polis 
durch die Gründung von Kolonialstädten in Kleinasien und im westlichen Mittelmeerraum setzte 
das griechische Denken einer Vielzahl von Kulturen aus. Die Symbiose aus griechischem 
philosophischem Denken und der Transformation des politischen Bewusstseins führte zu einem 
unbeständigen sozialen Milieu. In Anlehnung an das sokratische Beispiel intensiver 
Selbsthinterfragung wies Platon auf eine philosophische Synthese hin, die verschiedene Stränge zu 
einem engagierten Streben nach individueller Erleuchtung und kollektivem Wachstum 
zusammenführen konnte. Er belebte die pythagoreische Tradition wieder, indem er die Akademie 
gründete, in der Lernen und Leben zu einer einzigen kontinuierlichen Tätigkeit verschmolzen. Er 
zeigte, wie individuelle Tugenden, die einst die relativ isolierte Polis gestützt hatten, auch für die 
neuen Staatsformen noch relevant sein konnten. Er gab Hinweise auf die Heiligkeit der Mysterien. 
Er bediente sich Mythen und Metaphern, um den kreativen Einsatz von Vernunft und 
Vorstellungskraft anzuregen. Er stellte sich eine Gesellschaft vor, in der unsterbliche Seelen 
maximale Erfüllung finden konnten. Er stellte das Ideal, auf das alle menschlichen Bestrebungen 
ausgerichtet sein sollten, in den Mittelpunkt der manifesten Existenz und spiegelte damit das 
transzendentale Ziel der Mysterien wider.

Während Sokrates begann, die gängigen Vorstellungen von homerischen Helden und sozialer Ethik 
in Frage zu stellen, versuchten Leukipp von Milet und sein Schüler Demokrit von Abdera eine rein 
materialistische Erklärung der Natur. Ausgehend von der Erkenntnis, dass Materie ewig ist, stellten 
Leukipp und Demokrit fest, dass drei Faktoren notwendig sind, um die sich unaufhörlich 
verändernde Form zu erklären. Erstens muss es, da Veränderung eine Art von Bewegung erfordert, 
eine immaterielle Existenz geben, die mit der Materie gleichaltrig ist und Raum für 
Positionsänderungen bietet. Zweitens muss Materie aus unzerstörbaren Teilen, Atomen, bestehen, 
die ihren Platz wechseln können, ohne irgendeine innere Veränderung zu erfahren. Drittens ist die 
atomare Bewegung zeitgleich mit den Atomen und der Leere. Alle Atome sind im Wesentlichen 
gleich und unterscheiden sich nur in Form, Größe, Masse (als einfache Funktion der Größe) und 
tatsächlicher Bewegung (das Ergebnis von Kollisionen mit anderen Atomen). Aus ihren 
Kombinationen im Laufe der Zeit entstand der gesamte sinnlich wahrnehmbare Kosmos. Unser 
Weltsystem entstand, als ein Teil der unendlichen Anzahl von Atomen so kollidierte, dass ein 
riesiger rotierender Wirbel entstand, in dem sich die massereicheren Atome zum Zentrum hin 
ansammelten. So entstand zuerst die Erde und dann alles um sie herum. Da die Anzahl der Atome 
unbegrenzt ist, kann auch die Anzahl der möglichen Weltsysteme nicht begrenzt werden. Wissen 
und Empfindung sind das Ergebnis atomarer Ausströmungen, die von Objekten abgegeben werden 
und auf die atomaren Verkettungen der Sinnesorgane einwirken, um dann an den Geist 
weitergeleitet zu werden, der selbst eine Ansammlung von Atomen ist. Da Wissen auf 
Wahrnehmung beruhen muss, kann die Natur der Atome und der Leere erkannt werden, aber alles 
andere muss mit einer gehörigen Portion Skepsis betrachtet werden. Aus dieser Sicht ist die 
Entstehung der Natur ein Zufallsprodukt, das Ergebnis zufälliger Kollisionen von Atomen. Wenn es 
Hinweise auf die Anzahl der möglichen Kombinationen von Kollisionen oder zufälligen 
Interaktionsmustern gibt, sind diese für den Menschen weitgehend unauffindbar. Die Physik, die 
sich aus dem einfachen Atomismus ableiten lässt, ist begrenzt, und ethische Schlussfolgerungen 
sind vernachlässigbar, abgesehen vielleicht von der Annahme, dass der Tod die Auflösung einer 



vergänglichen atomaren Struktur ist und daher nicht als eine Form ermüdender Existenz nach dem 
Tod zu fürchten ist.

Epikur wurde im Monat Gamelion (Januar) 341 v. Chr. auf der Insel Samos geboren. Sein Vater 
Neokles war als athenischer Kolonist dorthin gegangen, und Epikur war folglich athenischer Bürger
und gehörte zum Demos von Gargettus. Der Überlieferung zufolge war sein Vater ein Schulmeister, 
für den er einmal Tinte zubereitete, und seine Mutter Chaerestrata war abergläubisch und zwang ihn
oft, mit ihr zusammen Beschwörungsformeln zu rezitieren. Nach seinen eigenen Angaben begann er
im Alter von vierzehn Jahren, Philosophie zu studieren. Die Freiheit der Kolonie und das 
unbeständige politische Klima hielten ihn von der Akademie, dem Lyzeum und jeder anderen 
formalen Disziplin in seinem Studium fern. Etwa zu der Zeit, als er sich 323 v. Chr. offiziell als 
Bürger in Athen einschreiben ließ, trieben der Tod Alexanders des Großen, der darauf folgende 
Lamische Krieg und die Vertreibung der athenischen Kolonisten aus Samos durch Perdikkas seine 
Familie nach Kolophon. Offenbar wanderte Epikur ein Jahrzehnt lang durch Kleinasien, untersuchte
verschiedene philosophische Lehren und entwickelte eine tiefe Abneigung gegen alle Riten und 
Bräuche, die blinde Gehorsamkeit erforderten. Im Jahr 310 v. Chr. trat er in Mirylene als Philosoph 
in Erscheinung, dessen Verachtung für seine Kollegen nur von seiner Abneigung gegen 
Aberglauben übertroffen wurde. Seine harte Beurteilung des philosophischen Bereichs war nicht 
das Ergebnis von Begegnungen mit den führenden Vertretern der großen Traditionen, sondern 
beruhte vielmehr auf einer Vielzahl von Lehrern und Predigern, die sich von den wichtigsten 
Zentren des philosophischen Lernens fernhielten. Da er nur wenige fand, die ihn herausfordern 
konnten, und niemanden, der seinen forschenden Geist befriedigte, beschäftigte sich Epikur mit der 
Entwicklung einer originellen und umfassenden Philosophie.

„Es gibt nichts Neues unter der Sonne“, erklärte Kohelet. Die Elemente des epikureischen 
Denkens lassen sich auf ältere Philosophen zurückführen, aber Epikur überdachte alles neu und 
erklärte kühn, dass er niemandem intellektuell etwas schuldig sei. Während seiner Lehrtätigkeit in 
Mitylene gewann Epikur Hermarchos für seine Ansicht, und dieser hingebungsvolle Schüler wurde 
schließlich sein Nachfolger. Auf einer Reise nach Lampsacus am Hellespont knüpfte Epikur 
dauerhafte Beziehungen zu führenden Bürgern der Stadt, die sich als fähige Schüler erwiesen. 
Idomeneus und Leonteus, Metrodorus und Polynaeus korrespondierten ihr Leben lang mit ihm. 
Nachdem er eine Reihe von Anhängern um sich versammelt und sich als Lehrer in Kleinasien einen 
Namen gemacht hatte, zog er mit ihnen um 306 v. Chr. nach Athen. Im Stadtteil Melite kaufte er für
achtzig Minen ein Haus mit Garten und gründete seine Schule, die einfach als „der Garten” bekannt
war. Abgesehen von einigen kurzen Besuchen in Kleinasien lebte er den Rest seines Lebens im 
Garten. Schüler und Bewunderer versammelten sich um ihn, darunter auch seine drei Brüder, die 
sich durch ihre Loyalität und Hingabe auszeichneten. Sein Kreis von Schülern hatte außer der 
Verehrung für Epikur keinen gemeinsamen Nenner, denn seine Mitglieder kamen aus allen sozialen 
Schichten und Hintergründen. Frauen waren ebenso willkommen wie Sklaven. Obwohl er ein 
ruhiges und zurückgezogenes Leben führte und sich aus Prinzip aus Politik und öffentlichen 
Angelegenheiten heraushielt, diskutierten die wichtigsten Denker seiner Zeit mit ihm oder schrieben
kritische Essays über seine Lehren. Seine umfangreichen Schriften wurden in der Antike nur von 
Chrysippos an Zahl übertroffen. Seine Werke zielten darauf ab, seine Lehren in einer Form zu 
verbreiten, die für alle zugänglich war, die ihr Leben in Ordnung bringen wollten. Anstatt den 
reinen attischen Dialekt zu verwenden, der selbst für die Gebildetsten zu fremd war, schrieb er in 
einem griechischen Stil, der sich schließlich zur Koine, der Sprache des Neuen Testaments, 
entwickelte.

Die letzten Jahre seines Lebens waren nach gewöhnlichen Maßstäben wirklich traurig. Sein 
schlechter Gesundheitszustand wurde sehr schmerzhaft. Sieben Jahre vor seinem Tod starb sein 
Lieblingsschüler Metrodorus, kurz darauf folgte ihm der scharfsinnige Polynaeus. Epikur übernahm
die Verantwortung für ihre Kinder und versorgte sie in seinem Testament. Gegen Ende seines 
Lebens schrieb Epikur an Idomeneus: „Ich habe alle möglichen Schmerzen und Qualen des 
Körpers, aber dem steht die Freude meines Herzens gegenüber, wenn ich mich an unsere 



glücklichen Gespräche in der Vergangenheit erinnere.“ Er starb 270 v. Chr., nachdem er die 
Zuneigung von Anhängern in der halben griechischsprachigen Welt gewonnen hatte. Der Einfluss 
seiner Persönlichkeit und die Popularität seiner Lehren waren so groß, dass seine Schule länger 
florierte als ihre Konkurrenten und ihre Führer sich rühmen konnten, dass zwar viele zu den Lehren 
des Epikur konvertiert waren, aber kein einziger Epikureer zu einer anderen Schule übergelaufen 
war. Die Stoa entstand zum Teil, um dem Einfluss des Gartens entgegenzuwirken, insbesondere den
unphilosophischen Exzessen, die mit dem populären Epikureismus verbunden waren, aber selbst die
schärfsten Kritiker des Epikur – Cicero, Seneca und Plutarch – sind sich einig in der Lobpreisung 
seines edlen Charakters, der von Mitgefühl, Großzügigkeit und sanfter Vernunft geprägt war.

Wie die Atomisten vor ihm gründete Epikur seine Physik auf die strikte Einhaltung der Vernunft 
gegenüber der Erfahrung der Beobachtung und vermied dabei einerseits nicht überprüfbare 
Spekulationen und andererseits pauschalen Skeptizismus. Jede Vorstellung von Materie als völlig 
ohne Geist oder Leben ist auf dieser Grundlage unvorstellbar, denn es scheint, dass sich die 
Komplexität der atomaren Struktur und die besonderen Arten der beteiligten Atome epiphänomenal 
in beobachtbaren Lebensformen offenbaren. Die menschliche Seele oder das Lebensprinzip 
durchdringt den gesamten menschlichen Körper und besteht aus den kleinsten, glattesten, runden 
Atomen. Ebenso sind die Götter, da sie zusammengesetzt sind, nicht ewig, aber sie sind im 
Vergleich zu anderen Wesen perfekter und fast unsterblich, weil sie aus den feinsten Atomen 
bestehen. Während Leukipp behauptete, dass zusammengesetzte Körper durch die Kollision von 
Atomen entstehen, akzeptierte Epikur die populärere Vorstellung, dass Atome in einem 
unaufhörlichen freien Fall durch die unendliche Leere existieren. Da Größe und Form keinen 
Einfluss auf die Fallgeschwindigkeit von Atomen haben, bedarf es eines Prinzips, um ihre 
anfängliche Wechselwirkung zu erklären, selbst wenn man bereit wäre, alle nachfolgenden 
Begegnungen auf abgeleitete Abpraller zurückzuführen. Tatsächlich erfordert das Bestreben, nur 
universelle Erklärungsprinzipien zu verwenden, dass der Prozess, der die Atome ursprünglich 
zusammenbringt, während der gesamten Dauer des Universums und aller Weltensysteme, die darin 
entstehen und vergehen, weiterwirkt. Da Epikur auf einer Erklärung der Natur bestand, die eine 
vollständige Erklärung der menschlichen Phänomene lieferte, konnte die Bewegung der Atome 
nicht vollständig mechanistisch sein, da dies die beobachtbare Tatsache des freien Willens im 
menschlichen Verhalten leugnen würde. Um den moralischen und materiellen Anforderungen einer 
universellen Theorie gerecht zu werden, vertrat Epikur die Auffassung, dass Ökonomie und 
Vollständigkeit die Postulierung einer Affinität zwischen Atomen erfordern, die sich in einer 
unvorhersehbaren Abweichung von ihrem ansonsten linearen Fall manifestiert. Dies löst 
ursprüngliche Wechselwirkungen aus, die es dem Weltsystem ermöglichen, sich zu bilden, zu 
verändern und aufzulösen, und schließt die Annahme einer ungerechtfertigten (weil unbeweisbaren)
mechanistischen Vorstellung von Mensch und Natur aus. Der Impuls zur Veränderung ist nicht 
erkennbar, obwohl die Prinzipien der Veränderung dargelegt werden können.

Ohne die atomare Abweichung wäre das philosophische Leben unmöglich, und da rationales 
Verhalten der einzige Zweck intellektueller Forschung ist, bestand Epikur darauf, dass „es besser 
wäre, den Mythos über die Götter zu akzeptieren, als ein Sklave des Determinismus der Physiker zu
sein”. Deshalb vertrat Epikur die Auffassung, dass der Mensch untrennbar mit der Natur verbunden 
ist und dennoch einen freien Willen hat. Der griechische Atomismus lässt keine wesentlichen 
Ausführungen über diesen Punkt hinaus zu, aber er liefert eine Erklärung für die 
Sinneswahrnehmung. Leukipp hatte die zuerst von Empedokles vorgeschlagene Theorie der 
Ausströmungen übernommen. Objekte geben Idole ab, dünne atomare Abbilder ihrer selbst, die auf 
die Augen und andere Sinnesorgane treffen und laut Epikur an das Gehirn weitergeleitet werden. 
Die daraus resultierende atomare Erregung und Veränderung ist die Wahrnehmung, die weitere 
Aktivitäten auslöst, die als Denken bekannt sind. Demokrit hatte die Vermutung hinzugefügt, dass 
auch die Augen und andere Sinnesorgane Ausströmungen abgeben, die auf die Idole der Objekte 
treffen, bevor sie die Sinne erreichen. In beiden Fällen besteht Raum für Verzerrungen in der 
Wahrnehmung, und so muss man davon ausgehen, dass alle Eigenschaften, die über die einzelnen 



Atomen zuschreibbaren hinausgehen, das Ergebnis dieser Wechselwirkung sind. Das Wissen über 
äußere Dinge ist daher unvollständig, verdeckt durch das, was viel später als „sekundäre 
Eigenschaften” bezeichnet werden sollte, und beeinflusst durch dazwischenliegende 
Atomkomplexe. Während Wissen auf Beobachtung basiert, erfordern die Prozesse der 
Wahrnehmung eine skeptische Haltung gegenüber dem, was bekannt ist und bekannt sein kann.

In der epikureischen Philosophie hat jeder Mensch eine Seele, die Aufmerksamkeit erfordert. In 
seinem Brief an Menoeceus schrieb Epikur:

Kein junger Mensch soll das Studium der Philosophie aufschieben, und kein alter Mensch soll 
dessen überdrüssig werden, denn es ist nie zu früh und nie zu spät, sich um das Wohlergehen der 
Seele zu kümmern. ... Der erstere, damit er auch im Alter noch das Glück der Jugend in seinen 
angenehmen Erinnerungen an die Vergangenheit bewahren kann, der letztere, damit er, obwohl er 
alt ist, gleichzeitig jung sein kann, weil er keine Angst vor der Zukunft hat.

Die Hauptursachen für menschliches Elend sind abergläubische Fehlvorstellungen über die Götter, 
die auf einer ungerechtfertigten Projektion menschlicher Eigenschaften auf sie beruhen, und die 
Angst vor dem Tod aufgrund von Unkenntnis der Physik. „Die Götter existieren tatsächlich“, 
bekräftigte Epikur, „denn unsere Wahrnehmung von ihnen ist klar“, aber das Bewusstsein der 
Menschen für die Götter wird durch den falschen Glauben verzerrt, dass sie belohnen und bestrafen,
je nachdem, inwieweit die Menschen ihren Vorlieben und bevorzugten Eigenschaften entsprechen. 
Die Angst vor dem Tod ist ebenso töricht, da sie das Ereignis in keiner Weise verhindert oder dem 
Leben nützt. „Gewöhne dich an den Glauben, dass der Tod für uns keine Bedeutung hat“, riet 
Epikur Menoeceus, „denn alles Gute und Böse liegt in der Empfindung, und die Empfindung endet 
mit dem Tod.“ Wenn die Seele sterblich ist, kann sie nach dem Tod nichts mehr erleben, und daher 
ist es unmöglich, die Maßstäbe für Gut und Böse, aus Zuständen nach dem Tod, den elysischen 
Feldern oder dem dunklen Tartarus abzuleiten. Da die Seele für alle ihre Erfahrungen, von 
Empfindungen abhängig ist, müssen Gut und Böse in den Empfindungen selbst liegen. 
Empfindungen treten nicht einfach bei einem passiven Empfänger auf, denn sie werden durch die 
bereits vorhandenen Wünsche moduliert, gesucht oder vermieden.

Man muss bedenken, dass einige Wünsche natürlich sind, andere eitel, und dass von den natürlichen
Wünschen einige notwendig sind, andere nur natürlich. Von den notwendigen Wünschen sind einige
für das Glück notwendig, andere für das Wohlbefinden des Körpers, wieder andere für das Leben 
selbst. Der Mensch, der dies vollkommen versteht, wird wissen, wie er jede seiner Entscheidungen 
und Ablehnungen darauf ausrichten kann, körperliche Gesundheit und Seelenfrieden zu erlangen, da
dies das endgültige Ziel eines glücklichen Lebens ist. Denn um dieses Ziel zu erreichen, nämlich 
Freiheit von Schmerz und Angst, tun wir alles.

Da Empfindungen die Quelle des Glücks oder Unglücks der Seele sind und da das Gute nichts 
anderes als das Glück der Seele bringen kann, sind jene Empfindungen gut, die zum Glück führen.

Wir erkennen das Vergnügen als das erste und natürliche Gut an; ausgehend vom Vergnügen 
akzeptieren oder lehnen wir ab; und wir kehren zu diesem zurück, wenn wir jedes gute Ding 
beurteilen, und vertrauen diesem Gefühl des Vergnügens als unserem Leitfaden.

Die Philosophie des Epikur zog viele Menschen an, weil sie jedem Menschen einen Test bietet, mit 
dem er feststellen kann, was gut ist und was daher das richtige Verhalten ist. Die Gleichsetzung von 
Vergnügen mit Güte löste Protestrufe anderer Schulen aus, zweifellos hauptsächlich aufgrund eines 
groben Missverständnisses des Epikur seitens jener Schüler, die eher eine Lizenz für seine 
Philosophie suchten, als sie zu verstehen. Epikur unterschied zwischen verschiedenen Arten von 
Wünschen aus dem wichtigen Grund, dass Freuden Nebenprodukte in Form von Schmerzen mit 
sich bringen.



Gerade weil das Vergnügen das wichtigste und natürliche Gut ist, wählen wir nicht jedes 
Vergnügen, sondern es gibt Zeiten, in denen wir auf Vergnügungen verzichten, wenn sie durch die 
damit verbundenen Schwierigkeiten aufgewogen werden. ... Jedes Vergnügen ist ein Gut, da es eine 
unserer Natur ähnliche Beschaffenheit hat; dennoch ist nicht jedes Vergnügen zu wählen.

Epikur hatte ein tiefes Verständnis für die Natur der Gegensätze. Mit freiem Willen und dem 
Verständnis für die Arten von Wünschen, die man zu erfüllen suchen kann, kann man jene Freuden 
wählen, die der Seele dauerhaftes Glück schenken. Das Wort hedone hat verschiedene 
Bedeutungsebenen. Man kann von der hedone des Essens sprechen, und „Genuss” scheint hier 
angemessen, aber Epikur spricht auch von der hedone einer unbeschwerten Seele, und hier kommt 
„Freude” der Bedeutung näher. So riet Epikur Menoeceus:

Wenn wir sagen, dass das Vergnügen das Ziel ist, meinen wir nicht das Vergnügen der 
Verschwender oder das, das von körperlichem Genuss abhängt – wie manche denken, die unsere 
Lehren nicht verstehen, ihnen widersprechen oder sie falsch interpretieren –, sondern mit 
Vergnügen meinen wir den Zustand, in dem der Körper frei von Schmerzen und der Geist frei von 
Angst ist. Weder ständiges Trinken und Tanzen noch sexuelle Liebe oder der Genuss von Fisch und 
allem, was der luxuriöse Tisch sonst noch zu bieten hat, führen zu einem angenehmen Leben; 
vielmehr wird es durch die nüchterne Vernunft hervorgebracht, die das Motiv für jede Entscheidung
und Ablehnung untersucht und all jene Meinungen vertreibt, durch die der größte Tumult den Geist 
erfasst.

Während jedes spezifische Vergnügen mit gewissen Kosten verbunden ist, ist das Leben, das für die
Seele am freudigsten ist, eines von unverfälschter Einfachheit, Selbstgenügsamkeit und Ruhe. Jede 
Gesellschaft wird bürgerliche Pflichten auferlegen, die mit Präzision und Distanz erfüllt werden 
können, aber politische Ambitionen und soziales Engagement werden nur die Freude der Seele 
stören. Jede Beziehung trägt ihre Lasten, aber vertragliche Vereinbarungen und leidenschaftliche 
Liebesbeziehungen bringen Schmerzen mit sich, während Freundschaften, die sich auf angenehme 
und erhebende Gespräche konzentrieren, Glück hervorbringen können. Freunde sollten mit großer 
Sorgfalt ausgewählt werden, damit man nicht missbraucht oder ausgenutzt wird, und sie sollten aus 
einem gewissen Eigeninteresse heraus ausgewählt werden, aber wenn echte Freundschaft wächst, 
wird man entdecken, dass es mehr hedone bringt, einem Freund zu helfen und ihn aufzubauen, als 
selbst unterstützt zu werden. Der Kreis um Epikur war bekannt für seine tiefen und dauerhaften 
Freundschaften.

Die Einfachheit der philosophischen Lehre des Epikur steht im Gegensatz zu den mächtigen 
Implikationen, die sich daraus ableiten lassen. „Denkt daran, dass die Zukunft weder uns gehört 
noch ganz und gar nicht uns gehört“, lehrte Epikur, „damit wir weder darauf zählen, dass sie mit 
Sicherheit kommen wird, noch die Hoffnung auf sie aufgeben, dass sie mit Sicherheit nicht 
kommen wird.“ Es kann keine Freude (und daher auch keinen Schmerz) in der Zukunft geben, 
sondern nur in der Gegenwart, denn die Vergangenheit existiert nur in den gegenwärtigen 
Erinnerungen. „Unendliche Zeit und endliche Zeit bergen gleich viel Freude, wenn wir die Grenzen 
dieser Freude mit der Vernunft messen.“ Daher „gibt es keinen Grund, die Gegenwart zu verderben,
indem man sich nach dem sehnt, was nicht ist; denke vielmehr daran, dass sogar das, was du hast, 
deine Erwartungen übertroffen hat“. Da „der Hauptteil des Glücks die Veranlagung ist, die wir 
selbst kontrollieren können“, schlug Epikur vor, alle Wünsche einer kritischen Prüfung zu 
unterziehen, um den Nutzen für die Seele festzustellen.

Stelle jedem Wunsch die Frage: Was gewinne ich, wenn ich diesen Wunsch befriedige, und was 
verliere ich, wenn ich ihn unterdrücke?

Wenn man jedes Mal, wenn diese Frage gestellt wird, klar über die Antwort nachdenkt, bis die 
Frage mit jedem Atemzug ganz natürlich aufkommt, wird man lernen, auf die groben Freuden zu 



verzichten, deren vergängliche Intensität die Seele in Raserei und Elend versetzt, und sich der 
freudigen Ruhe der eigenen Natur der Seele nähern, unberührt vom Tumult der Welt, befreit von der
Versklavung durch die Zeit und der Angst vor dem Tod, ohne Vorfreude oder Erwartungen, gelassen
in dem Wunsch, einfach nur zu sein.

Meditiere über diese und ähnliche Lehren, bei Tag und bei Nacht, allein oder mit einem 
gleichgesinnten Freund. Dann wirst du niemals, weder im Wachzustand noch im Schlaf, 
verzweifeln, sondern wie ein Gott unter den Menschen leben. Denn das Leben inmitten 
unsterblicher Segnungen ist in keiner Weise mit dem Leben eines bloßen Sterblichen zu 
vergleichen.

Wisse, 

dass diese Loslösung von der Vereinigung mit dem Schmerz als Yoga, 

spirituelle Vereinigung oder Hingabe bezeichnet wird, 

nach der ein Mensch 

mit Glauben und Standhaftigkeit streben soll.

SHRI KRISHNA

OM


