EPIKUR

Wenn wir uns auf der Reise des Lebens befinden, miissen wir versuchen,
das, was vor uns liegt, besser zu machen, als das, was hinter uns liegt;
aber, wenn wir am Ende der Reise angelangt sind,
miissen wir

zufrieden und gelassen sein.
EPIKUR

Wenn Religion — das, was uns mit dem Ursprung unseres Seins verbindet — durch den Zahn der Zeit
zu leerem Ritualismus und diisterem Aberglauben verkommen ist, kommt es zu einer starken
Gegenreaktion. Die kosmischen Hierarchien intelligenter Kréfte, die die Welt bilden und
kontrollieren, wurden von den alten Griechen in ihrer ganzen Komplexitét erkannt. Zur Zeit
Homers jedoch wurden die Ebenen des Seins und der Wahrnehmung, die durch Gétter, Gottinnen,
Halbgotter und Legionen von Elementarwesen repriasentiert wurden, im menschlichen Bewusstsein
durch eine anthropomorphe Genealogie verdeckt, die dem biirgerlichen Patriotismus und den
Zeremonien entgegenkam. Wahrend Homer einen informellen Kanon des personlichen Verhaltens
initiierte, trat die tiefere Bedeutung der himmlischen Heerscharen zunehmend aus dem Blickfeld
der Offentlichkeit. Das metaphysische Bediirfnis, das am stiirksten im menschlichen Bewusstsein
verwurzelt war, ndmlich die wesentliche Einheit aller Dinge zu entdecken und zu erkennen, wurde
an neuen Orten gesucht. Thales von Milet erklirte, dass Wasser das Grundprinzip der Existenz sei,
und lehrte auch, dass alle Dinge voller Gotter seien. Seine Lehre von der Fluiditit der Natur und der
Intelligenz, die in ihr und durch sie wirkt, wurde schnell konkretisiert, aber Anaximander rettete die
wesentliche Idee, indem er eine Grundsubstanz postulierte, aus der alle Dinge hervorgehen und zu
der sie unweigerlich zuriickkehren. Um eine wortliche Interpretation seiner Lehre zu verhindern,
lehnte er es ab, dieser vorkosmischen Substanz irgendwelche Eigenschaften zuzuschreiben, und
nannte sie apeiron, unbegrenzt und undefiniert. Es ist keine quantitative Messung moglich, und es
kann keine qualitative Einzigartigkeit festgestellt werden, da alle Eigenschaften von ihr stammen.

Pythagoras erkannte den latenten Fehler in dieser Herangehensweise an die Natur und das
Universum, die aufkommende Tendenz zum Materialismus, der die Physik von der Ethik, die
Existenz vom Handeln trennen und die inhdrente Einheit aller Manifestationen nicht begreifen
wiirde. Das wahre Prinzip der Dinge, so lehrte Pythagoras, ist dasjenige, das sowohl die
physikalische Natur als auch die Bewegung beschreibt, das Wachstum und Veridnderung in der
natiirlichen Welt erkldren und Verhaltensweisen im sozialen Kontext vorschreiben kann. Dieses
einzige Prinzip manifestiert sich in seiner diversifizierenden Féahigkeit als Zahl, Klang und Farbe
und in seiner vereinigenden Kraft als Verhiltnis. Jedes authentische Bemiihen, den Kosmos zu
verstehen, ist untrennbar mit einem Leben verbunden, das den universellen Prinzipien entspricht.
Beobachtung und Studium miissen durch intuitive Kontemplation und praktische Anwendung
ergdnzt werden. Das Erlernen der pythagoreischen Methode erforderte eine Hingabe, zu der nur
wenige bereit waren, und andere philosophische Ansétze fanden Unterstiitzung. Xenophanes



verspottete die populédre Vorstellung von den Gottern und wies darauf hin, dass empirische
Beobachtungen auf weltliche Ursachen hinter natiirlichen Vorgiingen hindeuten. Empedokles
formulierte eine Evolutionstheorie aus der bipolaren Spannung zweier primérer Gegensitze, Liebe
und Streit. Heraklit versuchte, die offensichtliche Kluft zwischen metaphysischen und
materialistischen Erkldrungen durch eine Lehre vom transzendenten und immanenten Logos zu
iiberbriicken, aber seine epigrammatische Ausdrucksweise fiihrte zu Fehlinterpretationen und
Aneignungen durch divergierende und weniger subtile Standpunkte.

Die zunehmende Unzulidnglichkeit der mythologischen Symbolik, den Anforderungen der
vorherrschenden Rationalititskanons gerecht zu werden, fiihrte zu einer dialektischen Spannung
zwischen den metaphysischen und empirischen Strémungen des Denkens. Die Expansion der Polis
durch die Griindung von Kolonialstddten in Kleinasien und im westlichen Mittelmeerraum setzte
das griechische Denken einer Vielzahl von Kulturen aus. Die Symbiose aus griechischem
philosophischem Denken und der Transformation des politischen Bewusstseins fiihrte zu einem
unbestidndigen sozialen Milieu. In Anlehnung an das sokratische Beispiel intensiver
Selbsthinterfragung wies Platon auf eine philosophische Synthese hin, die verschiedene Striange zu
einem engagierten Streben nach individueller Erleuchtung und kollektivem Wachstum
zusammenfiihren konnte. Er belebte die pythagoreische Tradition wieder, indem er die Akademie
griindete, in der Lernen und Leben zu einer einzigen kontinuierlichen Tétigkeit verschmolzen. Er
zeigte, wie individuelle Tugenden, die einst die relativ isolierte Polis gestiitzt hatten, auch fiir die
neuen Staatsformen noch relevant sein konnten. Er gab Hinweise auf die Heiligkeit der Mysterien.
Er bediente sich Mythen und Metaphern, um den kreativen Einsatz von Vernunft und
Vorstellungskraft anzuregen. Er stellte sich eine Gesellschaft vor, in der unsterbliche Seelen
maximale Erfiillung finden konnten. Er stellte das Ideal, auf das alle menschlichen Bestrebungen
ausgerichtet sein sollten, in den Mittelpunkt der manifesten Existenz und spiegelte damit das
transzendentale Ziel der Mysterien wider.

Wihrend Sokrates begann, die giangigen Vorstellungen von homerischen Helden und sozialer Ethik
in Frage zu stellen, versuchten Leukipp von Milet und sein Schiiler Demokrit von Abdera eine rein
materialistische Erkldrung der Natur. Ausgehend von der Erkenntnis, dass Materie ewig ist, stellten
Leukipp und Demokrit fest, dass drei Faktoren notwendig sind, um die sich unauthérlich
verdndernde Form zu erkldren. Erstens muss es, da Verdnderung eine Art von Bewegung erfordert,
eine immaterielle Existenz geben, die mit der Materie gleichaltrig ist und Raum fiir
Positionsédnderungen bietet. Zweitens muss Materie aus unzerstorbaren Teilen, Atomen, bestehen,
die ihren Platz wechseln kdnnen, ohne irgendeine innere Verdanderung zu erfahren. Drittens ist die
atomare Bewegung zeitgleich mit den Atomen und der Leere. Alle Atome sind im Wesentlichen
gleich und unterscheiden sich nur in Form, Grof3e, Masse (als einfache Funktion der Gré83e) und
tatsdchlicher Bewegung (das Ergebnis von Kollisionen mit anderen Atomen). Aus ihren
Kombinationen im Laufe der Zeit entstand der gesamte sinnlich wahrnehmbare Kosmos. Unser
Weltsystem entstand, als ein Teil der unendlichen Anzahl von Atomen so kollidierte, dass ein
riesiger rotierender Wirbel entstand, in dem sich die massereicheren Atome zum Zentrum hin
ansammelten. So entstand zuerst die Erde und dann alles um sie herum. Da die Anzahl der Atome
unbegrenzt ist, kann auch die Anzahl der moglichen Weltsysteme nicht begrenzt werden. Wissen
und Empfindung sind das Ergebnis atomarer Ausstromungen, die von Objekten abgegeben werden
und auf die atomaren Verkettungen der Sinnesorgane einwirken, um dann an den Geist
weitergeleitet zu werden, der selbst eine Ansammlung von Atomen ist. Da Wissen auf
Wahrnehmung beruhen muss, kann die Natur der Atome und der Leere erkannt werden, aber alles
andere muss mit einer gehorigen Portion Skepsis betrachtet werden. Aus dieser Sicht ist die
Entstehung der Natur ein Zufallsprodukt, das Ergebnis zufdlliger Kollisionen von Atomen. Wenn es
Hinweise auf die Anzahl der moglichen Kombinationen von Kollisionen oder zufélligen
Interaktionsmustern gibt, sind diese fiir den Menschen weitgehend unauffindbar. Die Physik, die
sich aus dem einfachen Atomismus ableiten ldsst, ist begrenzt, und ethische Schlussfolgerungen
sind vernachldssigbar, abgesehen vielleicht von der Annahme, dass der Tod die Auflosung einer



vergénglichen atomaren Struktur ist und daher nicht als eine Form ermiidender Existenz nach dem
Tod zu fiirchten ist.

Epikur wurde im Monat Gamelion (Januar) 341 v. Chr. auf der Insel Samos geboren. Sein Vater
Neokles war als athenischer Kolonist dorthin gegangen, und Epikur war folglich athenischer Biirger
und gehdrte zum Demos von Gargettus. Der Uberlieferung zufolge war sein Vater ein Schulmeister,
fiir den er einmal Tinte zubereitete, und seine Mutter Chaerestrata war abergldubisch und zwang ithn
oft, mit ihr zusammen Beschworungsformeln zu rezitieren. Nach seinen eigenen Angaben begann er
im Alter von vierzehn Jahren, Philosophie zu studieren. Die Freiheit der Kolonie und das
unbestindige politische Klima hielten ihn von der Akademie, dem Lyzeum und jeder anderen
formalen Disziplin in seinem Studium fern. Etwa zu der Zeit, als er sich 323 v. Chr. offiziell als
Biirger in Athen einschreiben lieB3, trieben der Tod Alexanders des Grofen, der darauf folgende
Lamische Krieg und die Vertreibung der athenischen Kolonisten aus Samos durch Perdikkas seine
Familie nach Kolophon. Offenbar wanderte Epikur ein Jahrzehnt lang durch Kleinasien, untersuchte
verschiedene philosophische Lehren und entwickelte eine tiefe Abneigung gegen alle Riten und
Brauche, die blinde Gehorsamkeit erforderten. Im Jahr 310 v. Chr. trat er in Mirylene als Philosoph
in Erscheinung, dessen Verachtung fiir seine Kollegen nur von seiner Abneigung gegen
Aberglauben tibertroffen wurde. Seine harte Beurteilung des philosophischen Bereichs war nicht
das Ergebnis von Begegnungen mit den fithrenden Vertretern der groflen Traditionen, sondern
beruhte vielmehr auf einer Vielzahl von Lehrern und Predigern, die sich von den wichtigsten
Zentren des philosophischen Lernens fernhielten. Da er nur wenige fand, die ihn herausfordern
konnten, und niemanden, der seinen forschenden Geist befriedigte, beschiftigte sich Epikur mit der
Entwicklung einer originellen und umfassenden Philosophie.

»Es gibt nichts Neues unter der Sonne*, erklirte Kohelet. Die Elemente des epikureischen
Denkens lassen sich auf éltere Philosophen zuriickfiihren, aber Epikur iiberdachte alles neu und
erkldrte kiihn, dass er niemandem intellektuell etwas schuldig sei. Wahrend seiner Lehrtitigkeit in
Mitylene gewann Epikur Hermarchos fiir seine Ansicht, und dieser hingebungsvolle Schiiler wurde
schlieBlich sein Nachfolger. Auf einer Reise nach Lampsacus am Hellespont kniipfte Epikur
dauerhafte Beziehungen zu flihrenden Biirgern der Stadt, die sich als fahige Schiiler erwiesen.
Idomeneus und Leonteus, Metrodorus und Polynaeus korrespondierten ihr Leben lang mit ihm.
Nachdem er eine Reihe von Anhidngern um sich versammelt und sich als Lehrer in Kleinasien einen
Namen gemacht hatte, zog er mit ihnen um 306 v. Chr. nach Athen. Im Stadtteil Melite kaufte er fiir
achtzig Minen ein Haus mit Garten und griindete seine Schule, die einfach als ,,der Garten” bekannt
war. Abgesehen von einigen kurzen Besuchen in Kleinasien lebte er den Rest seines Lebens im
Garten. Schiiler und Bewunderer versammelten sich um ihn, darunter auch seine drei Briider, die
sich durch ihre Loyalitidt und Hingabe auszeichneten. Sein Kreis von Schiilern hatte aufer der
Verehrung fiir Epikur keinen gemeinsamen Nenner, denn seine Mitglieder kamen aus allen sozialen
Schichten und Hintergriinden. Frauen waren ebenso willkommen wie Sklaven. Obwohl er ein
ruhiges und zuriickgezogenes Leben flihrte und sich aus Prinzip aus Politik und 6ffentlichen
Angelegenheiten heraushielt, diskutierten die wichtigsten Denker seiner Zeit mit ihm oder schrieben
kritische Essays iiber seine Lehren. Seine umfangreichen Schriften wurden in der Antike nur von
Chrysippos an Zahl iibertroffen. Seine Werke zielten darauf ab, seine Lehren in einer Form zu
verbreiten, die fiir alle zugénglich war, die ihr Leben in Ordnung bringen wollten. Anstatt den
reinen attischen Dialekt zu verwenden, der selbst fiir die Gebildetsten zu fremd war, schrieb er in
einem griechischen Stil, der sich schlieBlich zur Koine, der Sprache des Neuen Testaments,
entwickelte.

Die letzten Jahre seines Lebens waren nach gewdhnlichen MafBstdben wirklich traurig. Sein
schlechter Gesundheitszustand wurde sehr schmerzhaft. Sieben Jahre vor seinem Tod starb sein
Lieblingsschiiler Metrodorus, kurz darauf folgte ihm der scharfsinnige Polynaeus. Epikur iibernahm
die Verantwortung fiir ihre Kinder und versorgte sie in seinem Testament. Gegen Ende seines
Lebens schrieb Epikur an Idomeneus: ,,Ich habe alle moglichen Schmerzen und Qualen des
Korpers, aber dem steht die Freude meines Herzens gegeniiber, wenn ich mich an unsere



gliicklichen Gespréche in der Vergangenheit erinnere.* Er starb 270 v. Chr., nachdem er die
Zuneigung von Anhéngern in der halben griechischsprachigen Welt gewonnen hatte. Der Einfluss
seiner Personlichkeit und die Popularitit seiner Lehren waren so groB, dass seine Schule langer
florierte als ihre Konkurrenten und ihre Fiihrer sich rithmen konnten, dass zwar viele zu den Lehren
des Epikur konvertiert waren, aber kein einziger Epikureer zu einer anderen Schule {ibergelaufen
war. Die Stoa entstand zum Teil, um dem Einfluss des Gartens entgegenzuwirken, insbesondere den
unphilosophischen Exzessen, die mit dem populédren Epikureismus verbunden waren, aber selbst die
schirfsten Kritiker des Epikur — Cicero, Seneca und Plutarch — sind sich einig in der Lobpreisung
seines edlen Charakters, der von Mitgefiihl, GroBziigigkeit und sanfter Vernunft gepragt war.

Wie die Atomisten vor ihm griindete Epikur seine Physik auf die strikte Einhaltung der Vernunft
gegeniiber der Erfahrung der Beobachtung und vermied dabei einerseits nicht iiberpriifbare
Spekulationen und andererseits pauschalen Skeptizismus. Jede Vorstellung von Materie als vollig
ohne Geist oder Leben ist auf dieser Grundlage unvorstellbar, denn es scheint, dass sich die
Komplexitét der atomaren Struktur und die besonderen Arten der beteiligten Atome epiphdnomenal
in beobachtbaren Lebensformen offenbaren. Die menschliche Seele oder das Lebensprinzip
durchdringt den gesamten menschlichen Korper und besteht aus den kleinsten, glattesten, runden
Atomen. Ebenso sind die Gétter, da sie zusammengesetzt sind, nicht ewig, aber sie sind im
Vergleich zu anderen Wesen perfekter und fast unsterblich, weil sie aus den feinsten Atomen
bestehen. Wihrend Leukipp behauptete, dass zusammengesetzte Korper durch die Kollision von
Atomen entstehen, akzeptierte Epikur die populédrere Vorstellung, dass Atome in einem
unauthorlichen freien Fall durch die unendliche Leere existieren. Da GroB3e und Form keinen
Einfluss auf die Fallgeschwindigkeit von Atomen haben, bedarf es eines Prinzips, um ihre
anfangliche Wechselwirkung zu erkldren, selbst wenn man bereit wére, alle nachfolgenden
Begegnungen auf abgeleitete Abpraller zuriickzufiihren. Tatsdchlich erfordert das Bestreben, nur
universelle Erklarungsprinzipien zu verwenden, dass der Prozess, der die Atome urspriinglich
zusammenbringt, wihrend der gesamten Dauer des Universums und aller Weltensysteme, die darin
entstehen und vergehen, weiterwirkt. Da Epikur auf einer Erkldrung der Natur bestand, die eine
vollstindige Erkldrung der menschlichen Phdanomene lieferte, konnte die Bewegung der Atome
nicht vollstindig mechanistisch sein, da dies die beobachtbare Tatsache des freien Willens im
menschlichen Verhalten leugnen wiirde. Um den moralischen und materiellen Anforderungen einer
universellen Theorie gerecht zu werden, vertrat Epikur die Auffassung, dass Okonomie und
Vollstindigkeit die Postulierung einer Affinitit zwischen Atomen erfordern, die sich in einer
unvorhersehbaren Abweichung von ihrem ansonsten linearen Fall manifestiert. Dies 16st
urspriingliche Wechselwirkungen aus, die es dem Weltsystem ermoglichen, sich zu bilden, zu
verandern und aufzuldsen, und schlieft die Annahme einer ungerechtfertigten (weil unbeweisbaren)
mechanistischen Vorstellung von Mensch und Natur aus. Der Impuls zur Verdnderung ist nicht
erkennbar, obwohl die Prinzipien der Verdnderung dargelegt werden konnen.

Ohne die atomare Abweichung wire das philosophische Leben unmdoglich, und da rationales
Verhalten der einzige Zweck intellektueller Forschung ist, bestand Epikur darauf, dass ,,es besser
wire, den Mythos iiber die Gotter zu akzeptieren, als ein Sklave des Determinismus der Physiker zu
sein”. Deshalb vertrat Epikur die Auffassung, dass der Mensch untrennbar mit der Natur verbunden
ist und dennoch einen freien Willen hat. Der griechische Atomismus lédsst keine wesentlichen
Ausfithrungen iiber diesen Punkt hinaus zu, aber er liefert eine Erklarung fiir die
Sinneswahrnehmung. Leukipp hatte die zuerst von Empedokles vorgeschlagene Theorie der
Ausstromungen libernommen. Objekte geben Idole ab, diinne atomare Abbilder ihrer selbst, die auf
die Augen und andere Sinnesorgane treffen und laut Epikur an das Gehirn weitergeleitet werden.
Die daraus resultierende atomare Erregung und Veridnderung ist die Wahrnehmung, die weitere
Aktivitdten auslost, die als Denken bekannt sind. Demokrit hatte die Vermutung hinzugefiigt, dass
auch die Augen und andere Sinnesorgane Ausstromungen abgeben, die auf die Idole der Objekte
treffen, bevor sie die Sinne erreichen. In beiden Féllen besteht Raum fiir Verzerrungen in der
Wahrnehmung, und so muss man davon ausgehen, dass alle Eigenschaften, die iiber die einzelnen



Atomen zuschreibbaren hinausgehen, das Ergebnis dieser Wechselwirkung sind. Das Wissen iiber
duBere Dinge ist daher unvollstindig, verdeckt durch das, was viel spiter als ,,sekundire
Eigenschaften” bezeichnet werden sollte, und beeinflusst durch dazwischenliegende
Atomkomplexe. Wahrend Wissen auf Beobachtung basiert, erfordern die Prozesse der
Wahrnehmung eine skeptische Haltung gegeniiber dem, was bekannt ist und bekannt sein kann.

In der epikureischen Philosophie hat jeder Mensch eine Seele, die Aufmerksamkeit erfordert. In
seinem Brief an Menoeceus schrieb Epikur:

Kein junger Mensch soll das Studium der Philosophie aufschieben, und kein alter Mensch soll
dessen tiberdriissig werden, denn es ist nie zu friih und nie zu spdt, sich um das Wohlergehen der
Seele zu kiimmern. ... Der erstere, damit er auch im Alter noch das Gliick der Jugend in seinen
angenehmen Erinnerungen an die Vergangenheit bewahren kann, der letztere, damit er, obwohl er
alt ist, gleichzeitig jung sein kann, weil er keine Angst vor der Zukunft hat.

Die Hauptursachen fiir menschliches Elend sind abergldubische Fehlvorstellungen iiber die Gétter,
die auf einer ungerechtfertigten Projektion menschlicher Eigenschaften auf sie beruhen, und die
Angst vor dem Tod aufgrund von Unkenntnis der Physik. ,,Die Gotter existieren tatsdchlich®,
bekriftigte Epikur, ,,denn unsere Wahrnehmung von ihnen ist klar®, aber das Bewusstsein der
Menschen fiir die Gotter wird durch den falschen Glauben verzerrt, dass sie belohnen und bestrafen,
je nachdem, inwieweit die Menschen ihren Vorlieben und bevorzugten Eigenschaften entsprechen.
Die Angst vor dem Tod ist ebenso toricht, da sie das Ereignis in keiner Weise verhindert oder dem
Leben niitzt. ,,Gewohne dich an den Glauben, dass der Tod fiir uns keine Bedeutung hat®, riet
Epikur Menoeceus, ,,denn alles Gute und Bose liegt in der Empfindung, und die Empfindung endet
mit dem Tod.* Wenn die Seele sterblich ist, kann sie nach dem Tod nichts mehr erleben, und daher
ist es unmoglich, die MaBstibe fiir Gut und Bose, aus Zustdnden nach dem Tod, den elysischen
Feldern oder dem dunklen Tartarus abzuleiten. Da die Seele fiir alle ihre Erfahrungen, von
Empfindungen abhingig ist, miissen Gut und Bose in den Empfindungen selbst liegen.
Empfindungen treten nicht einfach bei einem passiven Empfénger auf, denn sie werden durch die
bereits vorhandenen Wiinsche moduliert, gesucht oder vermieden.

Man muss bedenken, dass einige Wiinsche natiirlich sind, andere eitel, und dass von den natiirlichen
Wiinschen einige notwendig sind, andere nur natiirlich. Von den notwendigen Wiinschen sind einige
fiir das Gliick notwendig, andere fiir das Wohlbefinden des Korpers, wieder andere fiir das Leben
selbst. Der Mensch, der dies vollkommen versteht, wird wissen, wie er jede seiner Entscheidungen
und Ablehnungen darauf ausrichten kann, korperliche Gesundheit und Seelenfrieden zu erlangen, da
dies das endgiiltige Ziel eines gliicklichen Lebens ist. Denn um dieses Ziel zu erreichen, ndmlich
Freiheit von Schmerz und Angst, tun wir alles.

Da Empfindungen die Quelle des Gliicks oder Ungliicks der Seele sind und da das Gute nichts
anderes als das Gliick der Seele bringen kann, sind jene Empfindungen gut, die zum Gliick fiihren.

Wir erkennen das Vergniigen als das erste und natiirliche Gut an; ausgehend vom Vergniigen
akzeptieren oder lehnen wir ab; und wir kehren zu diesem zuriick, wenn wir jedes gute Ding
beurteilen, und vertrauen diesem Gefiihl des Vergniigens als unserem Leitfaden.

Die Philosophie des Epikur zog viele Menschen an, weil sie jedem Menschen einen Test bietet, mit
dem er feststellen kann, was gut ist und was daher das richtige Verhalten ist. Die Gleichsetzung von
Vergniigen mit Giite 16ste Protestrufe anderer Schulen aus, zweifellos hauptsdchlich aufgrund eines
groben Missverstindnisses des Epikur seitens jener Schiiler, die eher eine Lizenz fiir seine
Philosophie suchten, als sie zu verstehen. Epikur unterschied zwischen verschiedenen Arten von
Wiinschen aus dem wichtigen Grund, dass Freuden Nebenprodukte in Form von Schmerzen mit
sich bringen.



Gerade weil das Vergniigen das wichtigste und natiirliche Gut ist, wéihlen wir nicht jedes
Vergniigen, sondern es gibt Zeiten, in denen wir auf Vergniigungen verzichten, wenn sie durch die
damit verbundenen Schwierigkeiten aufgewogen werden. ... Jedes Vergniigen ist ein Gut, da es eine
unserer Natur dhnliche Beschaffenheit hat; dennoch ist nicht jedes Vergniigen zu wihlen.

Epikur hatte ein tiefes Verstiandnis fiir die Natur der Gegensétze. Mit freiem Willen und dem
Verstdndnis fiir die Arten von Wiinschen, die man zu erfiillen suchen kann, kann man jene Freuden
wibhlen, die der Seele dauerhaftes Gliick schenken. Das Wort sedone hat verschiedene
Bedeutungsebenen. Man kann von der hedone des Essens sprechen, und ,,Genuss” scheint hier
angemessen, aber Epikur spricht auch von der hedone einer unbeschwerten Seele, und hier kommt
»Freude” der Bedeutung niher. So riet Epikur Menoeceus:

Wenn wir sagen, dass das Vergniigen das Ziel ist, meinen wir nicht das Vergniigen der
Verschwender oder das, das von korperlichem Genuss abhingt — wie manche denken, die unsere
Lehren nicht verstehen, ihnen widersprechen oder sie falsch interpretieren —, sondern mit
Vergniigen meinen wir den Zustand, in dem der Korper frei von Schmerzen und der Geist frei von
Angst ist. Weder stiandiges Trinken und Tanzen noch sexuelle Liebe oder der Genuss von Fisch und
allem, was der luxuridse Tisch sonst noch zu bieten hat, fithren zu einem angenehmen Leben;
vielmehr wird es durch die niichterne Vernunft hervorgebracht, die das Motiv fiir jede Entscheidung
und Ablehnung untersucht und all jene Meinungen vertreibt, durch die der grofSte Tumult den Geist
erfasst.

Wihrend jedes spezifische Vergniigen mit gewissen Kosten verbunden ist, ist das Leben, das fiir die
Seele am freudigsten ist, eines von unverfédlschter Einfachheit, Selbstgeniigsamkeit und Ruhe. Jede
Gesellschaft wird biirgerliche Pflichten auferlegen, die mit Prazision und Distanz erfiillt werden
konnen, aber politische Ambitionen und soziales Engagement werden nur die Freude der Seele
storen. Jede Beziehung tragt ihre Lasten, aber vertragliche Vereinbarungen und leidenschaftliche
Liebesbeziehungen bringen Schmerzen mit sich, wihrend Freundschaften, die sich auf angenehme
und erhebende Gespriache konzentrieren, Gliick hervorbringen konnen. Freunde sollten mit gro3er
Sorgfalt ausgewdhlt werden, damit man nicht missbraucht oder ausgenutzt wird, und sie sollten aus
einem gewissen Eigeninteresse heraus ausgewdhlt werden, aber wenn echte Freundschaft wéchst,
wird man entdecken, dass es mehr hedone bringt, einem Freund zu helfen und ihn aufzubauen, als
selbst unterstiitzt zu werden. Der Kreis um Epikur war bekannt fiir seine tiefen und dauerhaften
Freundschaften.

Die Einfachheit der philosophischen Lehre des Epikur steht im Gegensatz zu den machtigen
Implikationen, die sich daraus ableiten lassen. ,,Denkt daran, dass die Zukunft weder uns gehort
noch ganz und gar nicht uns gehort*, lehrte Epikur, ,,damit wir weder darauf zdhlen, dass sie mit
Sicherheit kommen wird, noch die Hoffnung auf sie aufgeben, dass sie mit Sicherheit nicht
kommen wird.* Es kann keine Freude (und daher auch keinen Schmerz) in der Zukunft geben,
sondern nur in der Gegenwart, denn die Vergangenheit existiert nur in den gegenwértigen
Erinnerungen. ,,Unendliche Zeit und endliche Zeit bergen gleich viel Freude, wenn wir die Grenzen
dieser Freude mit der Vernunft messen.” Daher ,,gibt es keinen Grund, die Gegenwart zu verderben,
indem man sich nach dem sehnt, was nicht ist; denke vielmehr daran, dass sogar das, was du hast,
deine Erwartungen iibertroffen hat“. Da ,,der Hauptteil des Gliicks die Veranlagung ist, die wir
selbst kontrollieren konnen®, schlug Epikur vor, alle Wiinsche einer kritischen Priifung zu
unterziehen, um den Nutzen fiir die Seele festzustellen.

Stelle jedem Wunsch die Frage: Was gewinne ich, wenn ich diesen Wunsch befriedige, und was
verliere ich, wenn ich ihn unterdriicke?

Wenn man jedes Mal, wenn diese Frage gestellt wird, klar {iber die Antwort nachdenkt, bis die
Frage mit jedem Atemzug ganz natiirlich aufkommt, wird man lernen, auf die groben Freuden zu



verzichten, deren vergédngliche Intensitét die Seele in Raserei und Elend versetzt, und sich der
freudigen Ruhe der eigenen Natur der Seele ndhern, unberiihrt vom Tumult der Welt, befreit von der
Versklavung durch die Zeit und der Angst vor dem Tod, ohne Vorfreude oder Erwartungen, gelassen
in dem Wunsch, einfach nur zu sein.

Meditiere liber diese und dhnliche Lehren, bei Tag und bei Nacht, allein oder mit einem
gleichgesinnten Freund. Dann wirst du niemals, weder im Wachzustand noch im Schlaf,
verzweifeln, sondern wie ein Gott unter den Menschen leben. Denn das Leben inmitten
unsterblicher Segnungen ist in keiner Weise mit dem Leben eines blo3en Sterblichen zu
vergleichen.

Wisse,
dass diese Loslosung von der Vereinigung mit dem Schmerz als Yoga,
spirituelle Vereinigung oder Hingabe bezeichnet wird,
nach der ein Mensch
mit Glauben und Standhaftigkeit streben soll.
SHRI KRISHNA

oM



