EISAI

Wie in Indien, hat auch in China, die Zen-Lehre eine Vielzahl von Anhingern angezogen.
Sie verbreitet die Wahrheit, wie der alte Buddha,
wobei die Robe der authentischen Uberlieferung von einem Menschen zum niichsten weitergegeben
wird.
In Bezug auf die religiose Disziplin praktiziert sie die echte Methode, der ,,Weisen der Antike*.
Die Wahrheit, die sie lehrt, vervollkommnet,
sowohl in ihrer Erscheinungsform, als auch in ihrem Wesen,
die Beziehung zwischen Meister und Schiiler.
In ihren Handlungs- und Disziplinarregeln gibt es keine Verwirrung zwischen Recht und Unrecht.
Wenn man Zen studiert, entdeckt man den Schliissel zu allen Formen des Buddhadharma.
Wenn man es praktiziert,
wird das Leben durch das Erlangen der Erleuchtung zur Vollendung gebracht.
AuBerlich bevorzugt es Disziplin gegeniiber Doktrin,
innerlich bringt es hochste innere Weisheit.
Dafiir steht die Zen-Schule.
Kozen Gokokuron EISAI

Die Akzeptanz des Buddhadharma, der Lehre Buddhas, in Japan war durch drei Arten von
Ambivalenz gekennzeichnet. Erstens war die buddhistische Tradition in der japanischen
Aristokratie verwurzelt und hatte jahrhundertelang wenig mit der breiten Bevolkerung zu tun, deren
Leben von shintoistischen Normen bestimmt war. Monche stammten beispielsweise ausschlie8lich
aus aristokratischen Familien, da Bauern als unwiirdig angesehen wurden, spirituelle Lehren zu
bekennen. Zweitens wurde die buddhistische Lehre zum Teil akzeptiert, weil man glaubte, dass sie
eine groflere magische Kraft besitze als die Rituale des Shintoismus, Konfuzianismus und
Taoismus. Die buddhistische Tradition wurde stark von den politischen Geschicken des Kaisers und
der herrschenden Familien beeinflusst. Drittens schwankte die Entwicklung des buddhistischen
Gedankenguts und der buddhistischen Praxis mit den gegenseitigen Beziehungen zwischen diesen
beiden Landern, nachdem chinesische Monche Buddhavachana, das Wort Buddhas, nach Japan
eingefiihrt hatten und japanische Monche nach China reisten, um mehr iiber die Lehren zu erfahren.
Als Japan zu bezweifeln begann, dass es noch etwas von China lernen konne, isolierten sich seine
buddhistischen Institutionen vom Rest der buddhistischen Welt und entwickelten sich eigenstindig
weiter.

Um die Zeit der GroB3en Verfolgung im Jahr 845 n. Chr. stellte Japan die Entsendung von Missionen
nach China ein, und der Kontakt zu den dortigen Entwicklungen brach praktisch ab. Die Grofle
Verfolgung zerstorte fast alle chinesischen buddhistischen Institutionen, nur die stidliche Ch'an-



Schule iiberlebte. Drei Jahrhunderte lang blieben japanische Monche iiber die grundlegenden
Verdnderungen in der chinesischen buddhistischen Landschaft im Unklaren. Die japanischen
Schulen, die sich auf Nara und Kyoto konzentrierten, definierten sich in Bezug auf den kaiserlichen
Hof und ignorierten die ldndlichen Gebiete weitgehend. Da der Hof sein materiell und kulturell
reichhaltiges Leben durch die Begrenzung der Teilnehmerzahl aufrechterhielt, wurden Generationen
von Prinzen und niederen Adligen in die raue Provinz geschickt, um fernab der Hauptstadt zu
regieren. Aus dem Hof verbannt und von China und dem Rest der Welt isoliert, etablierten sich
diese Verbannte schlief3lich als kleine Kriegsherren, die nur ihren eigenen Interessen treu waren. So
wie buddhistische Institutionen unter dem unheilvollen Einfluss des Hofes dekadent wurden und
manchmal kaum mehr als Unterhaltung fiir die Herrscher boten, so verbreiteten sich in den
landlichen Regionen einfache und magische Formen der buddhistischen Lehre des Reinen Landes
unter den Bauern und Samurai, die dort herrschten. Als diese Krieger Mitte des 12. Jahrhunderts die
entkréftete Aristokratie von ihrer Vorherrschaft verdriangten, ersetzte der Shogun den Kaiser als de
facto Herrscher Japans, und buddhistische Institutionen wurden einerseits zu staatlich kontrollierten
Einrichtungen und andererseits zu Hortstétten des Aberglaubens.

Eine Reihe von Monchen war besorgt, dass der Buddhadharma durch Dekadenz und Nachlédssigkeit
in den Hintergrund gedridngt worden war, und sie versuchten, Reformen einzuleiten. Der
bedeutendste und nachhaltigste Reformer des 12. Jahrhunderts war Eisai, der dem Dharma und der
Sangha in Japan neues Leben einhauchte. Eisai wurde 1141 in die Familie Kaya in der Provinz
Bitchu (dem heutigen Okayama) geboren. Seine Familie gehorte zu den angesehenen
Provinzbewohnern, und der Uberlieferung zufolge war sein Vater mit dem Kibitsu-Shinto-Schrein
verbunden und hatte an einem Tendai-Tempel studiert. Eisais Ehrgeiz und Intelligenz sowie die
Beziehungen seines Vaters ermoglichten es thm, im Alter von elf Jahren in den Annyoji-Tempel in
der Néhe seines Wohnortes einzutreten. Er begann seine Studien unter dem Priester Joshin, der sich
intensiv mit der Mikkyo- oder tantrischen Tradition befasste. Zwei Jahre spéter ging er zum Berg
Hiei, wo er 1154 zum Priester geweiht wurde. In den folgenden Jahren reiste Eisai zwischen den
Tendai-Zentren auf dem Berg Hiei und den tantrischen Einrichtungen in der Néhe seines
Geburtsortes hin und her. Er wurde in tantrische Rituale eingeweiht und praktizierte Shikan, eine
Tendai-Form der Meditation. Thm wird die Griindung einer tantrischen Schule zugeschrieben, aber
seine grofle Leistung war die Einflihrung des Zen in Japan, gerade als es in China zu schwinden
begann.

Als junger Mdnch gelangte Eisai zu der Uberzeugung, dass die buddhistischen Schulen reformiert
werden mussten, und er fasste den Entschluss, nach China zu reisen, um reinere Lehren zu erlangen.
Wihrend er in Hataka auf die Gelegenheit wartete, nach Westen zu segeln, traf er den chinesischen
Dolmetscher Li Te-chao, der ihm erstmals von der Entstehung des Ch'an (Meditation) als Praxis
erzdhlte. Obwohl ihm die Methoden seltsam erschienen, war Eisai inspiriert, in China nach Chan-
Lehrern zu suchen, da er iiberzeugt war, dass nur dort das wahre Dharma in der Zeit des Mappo,
dem Verfall der Lehre, zu finden sei. Im Jahr 1168 ergriff er die Gelegenheit, nach China zu segeln,
und landete in der Nédhe des Berges T'ien t'ai. Obwohl er nur knapp ein halbes Jahr in China blieb,
traf er den japanischen Monch Shunjobo Chogen, mit dem er die T'ien-t'ai-Kldster besuchte. Dort
entdeckte er die Wurzeln der Tendai-Tradition sowie eine Vielzahl von Ch'an-Methoden. Als er
nach Japan zuriickkehrte, brachte er sechzig Bande mit Schriften mit, die er in einer
Tempelbibliothek hinterlegte. Eisai erkannte die Subtilitét des Ch'an und verzichtete darauf, andere
in dem zu unterweisen, was er zundchst dariiber gelernt hatte. Stattdessen vertiefte er sich in das
Tendai-Zen des Berges Hiei, das von Saicho tiberliefert worden war, sowie in verschiedene
esoterische Lehren, um sich auf einen ldngeren Aufenthalt in China und, wie er hoffte, in Indien
vorzubereiten, wo Buddha gelebt und gelehrt hatte.

Fast zehn Jahre lang studierte und lehrte Eisai in seiner Heimatprovinz, einer Zeit, in der die
méchtige Taira-Familie mit Sitz in Kyushu die kaiserliche Hauptstadt kontrollierte. Als die Taira
plotzlich vom Minamoto-Clan verdridngt wurden, zog sich Eisai nach Kyushu zuriick, wo er ein
Jahrzehnt lang blieb, schrieb und lehrte. Die Gefahren des Biirgerkriegs verwehrten Eisai den



Zugang zu angemessenen Sammlungen heiliger Texte, die nur in groBen stidtischen Tempeln zu
finden waren, aber er meisterte alles, was verfiigbar war, und studierte Berichte chinesischer Pilger,
die nach Indien gereist waren. Im Jahr 1187 sicherte er sich eine Uberfahrt nach China und segelte
sofort los, aber bei seiner Ankunft verweigerte thm die chinesische Regierung rundweg das Recht,
iber ihre Grenzen hinauszureisen. Enttauscht, aber unerschrocken angesichts seiner Unfdhigkeit,
nach Indien zu reisen, begab er sich zum Berg T'ien-t'ai, wo er unter dem Lehrer Huai ch'ang ein
ernsthaftes Studium des Lin-chi (Rinzai) Zen aufnahm, der ihn auch in tantrischen buddhistischen
Ritualen unterrichtete. Obwohl er bereits als Junge in Japan zum Monch geweiht worden war,
empfing er auf dem Berg T'ien-t'ai die Bodhisattva-Weihe und wandte seine Aufmerksamkeit dem
Vinaya-Verhaltenskodex zu.

Wihrend seines Studiums in China unter Huai-ch'ang lernte Eisai die Bedeutung der Vinaya-
Disziplin, die in Japan lange Zeit vernachlissigt worden war, voll und ganz zu schitzen. Spiter
machte Eisai die Vinaya-Regeln zu einer Grundlage des Zen-Lebens und leitete die Wiederbelebung
des Zen-Mdnchtums in seiner Heimat ein. Als sein Lehrer nach Norden zum Berg T'ien t'ung, einem
renommierten Ch'an-Zentrum, zog, folgte Eisai ihm und erhielt 1193 das inka oder Siegel, das ihn
offiziell als Zen-Lehrer anerkannte. Er war der erste japanische Monch, der diese Anerkennung
erhielt. Er widmete sich auch der Restaurierung von Tempeln auf den Bergen T'ien-t'ai und T'ien-
t'ung, sammelte Spenden und arbeitete an Plinen. Wahrend seines Aufenthalts in China schickte er
einen Bodhi-Baum zum Kashii-Schrein in der Provinz Chikuzen, und als er nach Japan
zuriickkehrte, schickte er Holz und Baumaterialien an die chinesischen Tempel, die er mit
restauriert hatte. Damit belebte er fast im Alleingang die Beziehungen zwischen den Monchen
beider Lander und weckte das Interesse chinesischer Monche, nach Japan zu reisen. Mehr als jeder
andere japanische Monch erlangte Eisai in China aufgrund seines Charakters und seiner Arbeit
dauerhaften Respekt.

1191 kehrte Eisai nach Japan zuriick, um die heikelsten und anstrengendsten Aktivitéten seines
Lebens in Angriff zu nehmen. Er baute sofort den Hoonji-Tempel neben dem Kashii-Schrein und
widmete ihn dem Rinzai-Zen. Er verwurzelte seine strengeren Zen-Methoden bewusst auf der
relativ abgelegenen Insel Kyushu, da er wusste, dass jede bedeutende Neuerung auf Widerstand
seitens der etablierten Kréfte auf dem Berg Hiei stolen wiirde, so wie auch die frithen Mdnche des
Berges Hiei auf erbitterten Widerstand seitens Nara gesto3en waren. Nach seiner Riickkehr nach
Japan fiihrte Eisai auch das Teetrinken ein, zundchst als Hilfe fiir Mdnche, die in der formellen
Meditationspraxis sallen. Er glaubte auch, dass Tee allgemein gesundheitsférdernd sei, und schrieb
daher Kissa Yojoki (Tee trinken fiir die Gesundheit), in dem er Tee als allgemeines Starkungsmittel
empfahl:

Im grofen Land China trinkt man Tee, wodurch es keine Herzbeschwerden gibt und die Menschen
ein langes Leben fiihren. In unserem Land gibt es viele krénkliche, diinne Menschen, und das liegt
einfach daran, dass wir keinen Tee trinken. . . . Wenn sich der ganze Kdrper schwach, kraftlos und
deprimiert anfiihlt, ist das ein Zeichen dafiir, dass das Herz krank ist. Trinkt man viel Tee, werden
die Energie und die Lebensgeister wieder vollstindig gestarkt.

Eisai interessierte sich nicht nur fiir die gesundheitsfordernde Wirkung oder die anregende Wirkung,
um wihrend der Meditation wach zu bleiben, sondern erarbeitete seine Ansichten durch eine
tiefgriindige, geheimnisvolle Interpretation der menschlichen Organe und ihrer psycho-spirituellen
Entsprechungen, die sich bis zu einem gewissen Grad in der Teezeremonie widerspiegeln.

Eisai entwickelte seine Zen-Lehre in Japan mit groBer Sorgfalt, denn er wollte eine stabile und
dauerhafte Bewegung etablieren, bevor er die Aufmerksamkeit des kaiserlichen Hofes oder der
Monche des Berges Hiei auf sich zog. Ein anderer Zen-Mdnch durchkreuzte jedoch seine Pline.
Ohne erkennbare Abstammungslinie und unter Missachtung der Vinaya forderte dieser Monch kithn
die Anerkennung durch den Hof und das Recht, Zen zu verbreiten. Als die Institution am Berg Hiei
heftigen Widerstand leistete, verbot ihm der Hof das Lehren. Aufgrund der ungewdhnlichen
Methoden der Zen-Lehre, darunter die Verwendung des Koan, wurde der Hof 1195 auf Eisai



aufmerksam und lud ihn zu einer formellen Befragung vor. Er begann mit der Abfassung seines
Shukke Taiko (Grundlagen fiir Monche), in dem er die Natur, Bedeutung und den Umfang der
Vinaya-Regeln erlduterte. Vor den Monchen des Berges Hiei argumentierte er, dass der beriihmte
Saicho Zen-Gedanken und -Praktiken in die Tendai-Tradition integriert habe. Wenn sie Zen
ablehnten, so betonte er, wiirden sie die Lehren ihres eigenen Griinders ablehnen. Obwohl die
Monche seine Argumentation fiir inakzeptabel hielten und viel Kritik an ithm {ibten, gelang es ihm,
eine offizielle Konfrontation zu vermeiden. Nachdem er sich den Respekt des herrschenden
Minamoto-Clans gesichert hatte, entschied er sich, Konflikte mit dem Berg Hiei und Nara zu
vermeiden und kehrte nach Kyushu zuriick, wo er unter der Schirmherrschaft der Minamoto den
Shofukuji-Tempel errichtete. Er wandte seine Aufmerksamkeit der Verteidigung des Zen und der
Pflege von Freundschaften am kaiserlichen Hof zu.

Eisai begann mit der Abfassung seines Hauptwerks, Kozen Gokokuron (Verbreitung des Zen und
Schutz der Nation), in dem er auf die schwerwiegendsten Kritikpunkte des Berges Hiei einging.
Gegen den Vorwurf, das Zen halte nur an Shunyata, der Leere, fest und ignoriere das Studium,
verwies Eisai auf seine eigenen umfangreichen Studien in mehreren Traditionen. Die Tatsache, dass
Zen eine einzige Praxis und nicht Teil einer ausgekliigelten Reihe von Ritualen ist, bedeutet keine
Herabwiirdigung anderer Aktivititen, obwohl es dem Leben nach dem Dharma Vorrang einrdumt.
Die Monche des Berges Hiei hatten behauptet, Zen sei nicht das Dharma von Mappo, der von
Buddha vorhergesagten Zeit, in der seine Lehre entwertet werden wiirde, und Eisai zeigte leicht die
Scheinheiligkeit einer solchen Spekulation auf. Auf die Behauptung, Zen sei fiir Japan unnoétig,
antwortete Eisai, dass strenge Disziplin und intensive Praxis iiberall dringend erforderlich seien. Die
schwerwiegendste Kritik war jedoch, dass Eisai selbst nicht {iber die Qualifikationen, Féhigkeiten
und die soziale Stellung verfiigte, um Zen zu lehren. Diese Anschuldigung verschleierte die
Tatsache, dass nur Aristokraten als geeignet fiir das Klosterleben und als Lehrer angesehen wurden.

Eisais Qualifikationen und Fahigkeiten standen auer Frage, daher konzentrierte er sich auf den
Vorwurf, dass er aufgrund seiner sozialen Stellung nicht lehren sollte. Eisai vertrat die Ansicht, dass
der soziale Status eines Menschen dem Buddha-Dharma, der Lehre Buddhas, die allein als
Wahrheit gilt, keinen Glanz verleiht. Vielmehr erleuchtet das Wissen und die Praxis der Wahrheit
das eigene Wesen.

Fiir einen selbst fiihrt diese Erkenntnis natiirlich zu Demut. Wenn man jedoch andere betrachtet,
kann man den Dharma nicht respektieren, ohne denjenigen zu respektieren, der ihn lehrt oder
weitergibt. Diese Haltung — dass die Wahrheit den Menschen erhoht und niemals umgekehrt — war
im Japan von Eisais Zeit ebenso revolutionir wie unumstdflich:

In unserem Land strahlt der Kaiser in Pracht und der Einfluss seiner tugendhaften Weisheit
verbreitet sich weit und breit. Gesandte aus den fernen Landern Siid- und Zentralasiens erweisen
dem Hof ihre Ehrerbietung. Laienminister fithren die Regierungsgeschifte, Priester und Monche
verbreiten die religidse Wahrheit im Ausland. Selbst die Wahrheiten der vier hinduistischen Veden
werden nicht vernachldssigt. Warum also die fiinf Schulen des Zen ablehnen?

Als Eisai seine Abhandlung dem kaiserlichen Hof vorlegte, gewann er dort Freunde, aber anstatt
seinen Vorteil voreilig auszuspielen, zog er sich 1199 nach Kamakura zuriick, wo er zum Oberhaupt
eines Tempels ernannt wurde. Bald erhielt er Mittel zur Errichtung des Kenninji-Zen-Tempels in
Kyoto, der 1205 fertiggestellt wurde. Wihrend des Baus gelang es Fisai, sich den Respekt beider
Seiten im zeitweiligen Krieg um den Kaiserthron zu sichern.

Obwohl er nun kaiserliche Unterstiitzung genoss, versuchten eine Reihe von Monchen und
Aristokraten, seinen Einfluss in Kyoto zu untergraben, indem sie das Geriicht verbreiteten, dass
ungewohnliche Phidnomene in der Stadt auf seine seltsamen Praktiken zuriickzufiihren seien. Als er
1205 fiir schwere Windschédden in Kyoto verantwortlich gemacht wurde, antwortete er 6ffentlich
auf die Vorwiirfe. Er bestritt, ein Windgott zu sein oder Stiirme hervorrufen zu kdnnen, und sagte,
wenn die Menschen darauf bestiinden, das Gegenteil zu glauben, sollten sie ihn zumindest fiir seine
Krifte respektieren. Dieses Argument brachte seine Gegner zum Schweigen und beeindruckte den



Kaiser zutiefst.

Trotz der Strapazen, die das Hin- und Herreisen zwischen Kyoto und Kamakura mit sich brachte,
verbesserte Eisai stetig seine Beziehungen zur alten Aristokratie und zur de facto bestehenden
Samurai-Regierung. Im Jahr 1206 starb Shunjobo Chogen, der japanische Monch, den Eisai auf
seiner ersten Reise nach China kennengelernt hatte und der mit der Restaurierung des Tempels
beauftragt worden war, und Eisai wurde die Verantwortung fiir den Wiederautbau des durch den
Krieg beschéddigten Todaiji-Tempels in Nara {ibertragen. Seine Arbeit war so gut ausgefiihrt, dass
der Kaiser personlich der Wiedereinweihung des Tempels beiwohnte. Obwohl der Vorschlag, Eisai
den bisher posthumen Titel daishi (GroBBer Meister) zu verleihen, schlielich abgelehnt wurde,
verlieh ithm der Kaiser den Rang eines Hohepriesters und ehrte ihn mit purpurfarbenen Roben. Nach
der Einweihung des Todaiji im Jahr 1213 zog sich Eisai in den Kenninji-Tempel zuriick, wo er Abt
war. Dort traf er Dogen, der aufgrund der Reinheit und Einfachheit der Lebensweise, die er lehrte
und vorlebte, sein ergebener Schiiler wurde und der mehr als jeder andere Mensch den Zen-
Buddhismus in Japan voranbringen sollte. Eisai starb 1215 im Alter von fiinfundsiebzig Jahren,
geehrt von vielen Monchen und betrauert vom kaiserlichen Hof. Er erhielt den posthumen Titel
senko kokushi, Meister der tausend Lichter, unter anderem weil einst Lichter von seinem Korper
ausgingen, als er in China eine Regenzeremonie durchfiihrte. Der Titel spiegelte jedoch auch wider,
dass er das Licht des Zen in einer reineren Form als zuvor nach Japan gebracht hatte, obwohl er
seine Ziele geschickt an das soziale und politische Klima seiner Zeit anpasste. Die Tatsache, dass
die Einschrankungen, unter denen er arbeitete, seine Bemiihungen nicht schwichten, ist ein beredtes
Zeugnis fiir seinen Dienst an der Wahrheit. Er bereitete den Weg flir die Neuordnung der
klosterlichen Disziplin, die Etablierung der Zen-Praxis, die Erneuerung der Tempelanlage und die
Wiederbelebung des Buddhadharma und gilt als Vater des japanischen Zen.

Obwohl Eisai seine bemerkenswerten Féhigkeiten einsetzte, um in einem feindseligen Umfeld
groBe Ehre zu erlangen, strebte er nichts fiir sich selbst an. In der Uberzeugung, dass alle Ehre dem
Dharma gebiihrt und sich nur in seinen Ubermittlern widerspiegelt, sicherte er sich einen Ruf, der
der Lehre und ihrer Verbreitung zugute kam.

Er lehrte die Monche, das eigenartige, exzentrische und sogar wilde Verhalten einiger chinesischer
Monche zu vermeiden, nicht weil solche Aktivitdten an sich falsch waren, sondern weil sie
Missverstandnisse hervorriefen und dem Dharma Schande bringen konnten. Sollte ein Monch ein
Geschenk oder eine Spende erhalten, so sagte er, sollte er diese im Namen der Drei Schitze —
Buddha, Dharma und Sangha — und nicht fiir sich selbst annehmen. Er lehrte andere, ein reines und
einfaches Leben zu fiihren, und tat dies selbst auch. Es war diese nahtlose Verschmelzung von
Theorie und Praxis, die Dogen inspirierte, der in seiner Verehrung fiir Eisai nie schwankte. Einmal
sah er, wie Eisai einen seltenen Tempelschatz einem Laien iibergab, der sich in einer extremen
Notlage befand. Gleichzeitig achtete Eisai auBerordentlich auf sein AuBeres. Obwohl er selbst ein
duBerst einfaches Leben fiihrte und fréhlich in Verhéltnissen lebte, die andere als Armut betrachten
wiirden, achtete er darauf, am Hof ein angemessenes Erscheinungsbild zu pflegen. Wenn er zum
Kaiserhof reiste, fuhr er immer in einer modischen neuen Kutsche, denn er wusste, dass Adlige und
Kriegsherren nicht geneigt waren, einem Monch in Lumpen zuzuhdren.

Eisai glaubte, dass Japan einen kritischen Punkt in seiner Geschichte erreicht hatte, der durch die
Trennung der Aristokratie von ihrer tatsdchlichen Macht und den Aufstieg der Samurai-
Kriegsherren gekennzeichnet war. Er war der Meinung, dass die buddhistische Praxis ohne sein
Eingreifen weiter zu einer starren Nachahmung bedeutungsloser Rituale verkommen wiirde. Die
politischen und sozialen Probleme seiner Zeit boten ihm die einmalige Gelegenheit, die
wesentlichen buddhistischen Wahrheiten im Innersten der japanischen Gesellschaft zu verankern.
Dies gelang ihm bis zu einem gewissen Grad, wie die Einfiihrung seines Volkes in die heilige
Teezeremonie zeigt, die von vielen in diesem Land bis in die verwirrende Gegenwart hinein
geschétzt wird. Er sah sich selbst als denjenigen, der den Grundstein fiir die Ethik des Zen fiir seine
Nachkommen legte. Damit brachte er der herrschenden Kriegerelite die strenge Disziplin des
Vinaya in den Zen-Buddhismus, und mit der Zeit fanden die Samurai solche Lehren relevanter als



die libertriebenen Rituale der verfallenen Aristokratie. Das Ideal der Spontaneitit im Verhalten, das
durch fortschreitende Selbstbeherrschung erreicht wurde, und die heitere Ruhe im geheimen Herzen
dienten den Samurai, die es in ihren Programmen der militirischen Ausbildung konkretisierten. Auf
diese Weise begannen sie jedoch, die altehrwiirdige Metapher des spirituellen Lebens als eine
ausgedehnte militdrische Kampagne zu leben, die erstmals in der Bhagavad Gita deutlich wurde,
und zumindest einige erhoben sich von der bloBen Konzentration auf die unaufthorliche Turba
weltlicher Angelegenheiten zu einer inneren Erkenntnis tieferer Einsichten, die aus der
grundlegenden Entschlossenheit an der Wurzel der Selbsttransformation flossen. Auf diese Weise
erwarb sich Eisai, der Monch, der nichts fiir sich selbst suchte au3er Buddha zu dienen, eine
bleibende Schuld weit verbreiteter Dankbarkeit.

Welche Lebensweise auch immer die Besten annehmen,
wird auch von den Geringeren angenommen.
Die Welt folgt den Mafsstiben,
die von ihren grofSten Vorbildern gesetzt werden.
Es gibt nichts in allen drei Welten,
o Partha, was ich erreichen miisste,
noch gibt es etwas, das ich gewinnen miisste
oder etwas, das ich nicht haben kann.
Dennoch bin ich stindig mit Handeln beschidftigt.
Denn, wenn ich nicht unaufhérlich weiterhandeln wiirde,
wiirden alle Menschen um mich herum meinem Weg folgen,
o Sohn von Pritha.
Wenn ich aufhoren wiirde zu handeln, wiirden diese Welten untergehen;
ich wdre die Ursache fiir Verwirrung unter den Geschopfen,
und sie wiirden zerstort werden.
So, wie die Unerleuchteten arbeiten, an das Handeln gebunden,
o Sohn von Bharata, so arbeitet auch der Erleuchtete,
ohne Anhaftung,
fiir das Wohl der Welt.
Bhagavad Gita 111.21-25
SHRI KRISHNA
oM



