DIGNAGA

Ich verneige mich vor ihm, der die personifizierte Logik ist,
Der sich um das Wohlergehen aller Lebewesen kiimmert,
Der Guru, der Gesegnete, der Beschiitzer,
Und um die Wege der logischen Beweisfiihrung aufzuzeigen,
Werde ich die verschiedenen Fragmente aus meinen anderen Schriften
Unter einem Titel zusammenfassen.

Pramanasamuccaya

DIGNAGA

Als Dignaga dies mit einem Stiick Kreide auf einen Felsen geschrieben hatte,
bebte die Erde, ein Licht strahlte hervor und ein donnernder
Laut war zu horen.
Geschichte des Buddhismus in Indien
TARANATHA

Die philosophischen Traditionen Indiens haben seit jeher die Logik, die Kunst des logischen
Denkens, hochgeschétzt. Hinduistische, buddhistische und jainistische Weise blicken gleichermallen
iiber die Grenzen des Verstandes und der Konzeptualisierung hinaus, bestehen jedoch auf der
entscheidenden Rolle, die klares Denken fiir die Selbsttranszendenz und spirituelle Verwirklichung
spielt. Wie Platon und im Gegensatz zu Aristoteles schenkten indische Denker der Logik von
Begriffen und Prinzipien der Schlussfolgerung mehr Aufmerksamkeit als der Topologie von
Kategorien. Nagarjuna erhob die Logik auf die geheimnisvolle Ebene der iiberzeugenden Dialektik,
und diejenigen, die nach ihm kamen, verfeinerten verschiedene Aspekte seines entscheidenden
Werks. Insbesondere Vasubandhu sprach die Notwendigkeit einer prazisen Dialektik an, da
Debatten weder ein bloBes intellektuelles Spiel noch eine Gelegenheit fiir gegenseitige
Feindseligkeiten waren. Die spirituelle Ernsthaftigkeit der Argumentation zeigt sich darin, dass eine
Person, die in einem griindlichen und erschopfenden Austausch besiegt wurde, aus Ehrgefiihl
verpflichtet war, den Standpunkt des Siegers zu akzeptieren, selbst wenn dies einen Wechsel der
religiosen Zugehorigkeit bedeutete. Wihrend die Logik fiir viele Denker und Lehrer ein vorrangiges
Anliegen war, widmete sich Dignaga ganz diesem Thema und begriindete die Kunst des logischen
Denkens im Dienste der Wahrheit neu.



Irgendwann in den frithen Jahren des fiinften Jahrhunderts wurde Dignaga (auch bekannt als
Dinnaga) in eine Brahmanenfamilie in Simhavakta in der Ndhe von Kanchi (Kanchipuram)
geboren. Uber seine friihen Jahre ist nichts bekannt, auBer dass er Nagadatta von der Vatsiputriya-
Schule zu seinem Upadhyaya, seinem spirituellen Lehrer, nahm. Dieser Zweig des buddhistischen
Denkens vertrat die Ansicht, dass es eine Art reale Personlichkeit gebe, die unabhingig von den
Elementen oder Aggregaten sei, aus denen sie bestehe. Obwohl Dignaga das gesamte Tripitaka, die
drei Korbe der nicht-mahayana-buddhistischen Weisheit, studierte, war er mit den Versuchen der
Vatsiputriyan, die Ewigkeit des Selbst zu leugnen und gleichzeitig dessen Kontinuitdt durch eine
Reihe von Leben zu bekriftigen, nicht zufrieden. Als sein Lehrer ihn aufforderte, nach dem
,unbeschreibbaren Selbst” zu suchen, dem Prinzip des ,,Ich”, das weder mit den Skandhas identisch
noch von ihnen verschieden ist, 6ffnete er tagsiiber alle Fenster seiner Behausung und fiillte nachts
jeden Winkel mit Lampen. Er entblote sich nackt und untersuchte sich wiederholt aus jedem
Blickwinkel. Bald bemerkten andere Mdnche sein bizarres Verhalten und meldeten es Nagadatta.
Als er gefragt wurde, warum er so weitermachte, antwortete er, dass er nicht verstehe, wonach er
suchen solle, und sich deshalb entbl6Bt habe, um zu sehen, ob es so vielleicht aufgedeckt werde.
Nagadatta erkannte darin eine Herausforderung seiner Lehre, wurde wiitend und befahl Dignaga,
sein Vihara oder seine Klostergemeinschaft zu verlassen.

Dignaga ging schweigend fort. Er wusste, dass er die Unhaltbarkeit von Nagadattas Lehren
beweisen konnte, aber er war sich zutiefst bewusst, dass es falsch war, die Lehren seines
Upadhyaya anzugreifen. Seine Bemiihungen, indirekt auf ein grundlegendes Problem hinzuweisen,
hatten Nagadatta nur verdrgert, und Dignaga ging mit schwerem Herzen fort. Mit der Zeit
begegnete er jedoch Vasubandhu, der Dignagas Erkenntnisse vollstindig verstand und sich bereit
erklérte, ihn in der Yogachara-Lehre zu unterweisen. Vasubandhu erklédrte Dignaga fiinfhundert
Sutras, darunter alle Sutras der Mahayana- und Hinayana-Traditionen sowie die geheimnisvollen
Dharani-Sutras. Er meisterte die Wissenschaft des Vidya-Mantra und verfeinerte die Kunst der
Debatte. Dennoch fiihlte er sich als wertloser Schiiler, weil er seinen ersten Lehrer nicht davon
iiberzeugen konnte, seine Lehren zu {iberdenken. Als er einmal in einer Phase spiritueller
Depression war, erschien ihm Manjushri, der schwertschwingende Bodhisattva der iiberragenden
Weisheit, in einer Vision, brachte ihn zur Besinnung und unterrichtete ihn ausfiihrlich im Dharma.
Dignaga wurde spirituell erneuert und nahm seine Arbeit mit einem Eifer auf, der fiir den Rest
seines Lebens nie nachlieB. Er zog sich in eine Hohle im Bhotashela-Hiigel in der Néhe von
Odivisha (Orissa) zuriick, wo seine intensive Meditation die unaussprechliche Frucht des Samadhi
trug.

Einige Jahre spiter wurde in Nalanda eine grof3e Debatte veranstaltet. Wie in den meisten
Klostergemeinschaften lebten Buddhisten verschiedener Schulen friedlich zusammen. Auch wenn
sie lebhaft iiber die Vorziige ihrer unterschiedlichen Lehren debattierten, waren sie doch in der
Bruderschaft des Dharma miteinander verbunden. Nalanda beherbergte nicht nur alle
Schattierungen und Nuancen des buddhistischen Denkens, sondern auch zahlreiche nicht-
buddhistische Lehrer und Schiiler. Dignaga wurde eingeladen, mit einer Gruppe bemerkenswerter
Tirthikas zu debattieren, nicht-buddhistischen Lehrern, die fiir ihre dialektische Gewandtheit
bekannt waren. Dignaga besiegte jeden einzelnen so entscheidend, dass sie sich alle der Sangha
anschlossen. Er verweilte einige Zeit in Nalanda, wo er die Sutras lehrte und viele Binde {iber die
Yogachara-Lehre und iiber Logik schrieb. Schlielich kehrte er in seine Hohle in der Ndhe von
Odivisha zuriick und widmete sich der Meditation. Dort beschloss er, das Pramanasamuccaya zu
verfassen, Aphorismen iiber Pramana, giiltiges Wissen.

Laut Taranatha schrieb er die ersten Zeilen dieser groBartigen Abhandlung mit einem Stiick Kreide
auf einen Felsen. Als er seine Bettelschale nahm und zu seiner morgendlichen Runde aufbrach, stief3
ein Brahmane namens Krishnamuniraja auf diese Worte, erkannte ihre bedeutungsvolle Bedeutung
und ldschte sie. Am néchsten Morgen begann Dignaga erneut, aber wieder wurden die Worte in
seiner Abwesenheit ausgeloscht. Am dritten Morgen schrieb Dignaga dieselben Worte, fiigte jedoch
den Satz ,,Wisse, dass dies dullerst wichtig ist* hinzu und forderte den Verunstalter zu einer Debatte



heraus. Als Krishnamuniraja diese Herausforderung las, setzte er sich hin und wartete darauf, dass
Dignaga von seiner Almosensammlung zuriickkehrte. Als Dignaga zu seiner Behausung zuriickkam,
lieferten sich die beiden eine heftige Debatte. Als Dignaga als Sieger hervorging, lud er den Tirthika
ein, den Dharma anzunehmen, aber Krishnamuniraja warf ein Zauberpulver, das die Habseligkeiten
von Dignaga in Brand setzte, und floh dann. Wieder einmal verfiel Dignaga in eine spirituelle
Depression und gab sich selbst die Schuld dafiir, dass er seinen Gegner nicht bekehren konnte. Aber
Manjushri erschien ihm und ermahnte ihn mit den Worten: ,,Falsche Ideen entstehen durch
schlechte Gesellschaft®. Manjushri versicherte ihm, dass niemand seiner Abhandlung Schaden
zufligen wiirde, und versprach, Dignagas kalyana-mitra, wahrer spiritueller Freund, zu bleiben, bis
er die volle Erleuchtung erlangt habe.

Dignaga verfasste seine Abhandlung in Frieden und kehrte zu seinen Meditationen zuriick. Einmal
wurde er krank. Nach seiner Bettelrunde kehrte er in den Wald zuriick und fiel in einen tiefen
Schlaf. Wihrend er schlief, hatte er Visionen von zahlreichen glorreichen Buddhas, die thn
unterwiesen. Unterdessen stiell der Konig, der sich zur Erholung im Wald aufhielt, auf den
schlafenden Monch. Himmlische Gottheiten lieBen Blumen auf Dignaga regnen, die Pflanzen des
Waldes neigten sich in seine Richtung, und Elefanten standen still iiber ihm, um ithm Schatten zu
spenden. Als der Konig ihn mit den siilen Kldngen von Musikinstrumenten weckte, fragte er: ,,Bist
du Dignaga?* ,,So werde ich genannt®, antwortete der Monch. Und der Konig warf sich vor seinen
FiiBen nieder. Der Uberlieferung zufolge reiste Dignaga nach Siiden und restaurierte beschidigte
Viharas. Der Konig von Odivisha und der kdnigliche Schatzmeister halfen beim Bau von Kldstern,
und Dignaga zog weiterhin Gegner in die Umarmung des Dharma. Er vollbrachte eine Reihe
wundersamer Taten, darunter die Wiederbelebung eines kostbaren Baumes, indem er iiber ihn sang.
Obwohl er viele Anhénger hatte, lehnte er es ab, Begleiter zu haben, und zog es vor, allein zu leben.
Er starb allein in den griinen Wéldern von Odivisha, nachdem er ein Leben lang der Meditation
gewidmet war und andere lehrte, ihr Bewusstsein um der Wahrheit willen zu kldren.

Dignaga stellte sich eine monumentale Aufgabe. Einerseits wollte er eine endgiiltige Abhandlung
iiber die Prinzipien der Logik verfassen, die zum Verstdndnis der grundlegenden Bedeutung von
Ideen und Idealen dienen sollte. Andererseits wollte er zeigen, dass unterschiedliche Standpunkte
verstanden, kommuniziert, bewertet und miteinander in Einklang gebracht werden konnen. Einige
lehnten seine Lehre ab, da sie rigoroses mentales Training, die Abkehr von Vorurteilen und den
Wunsch erforderte, alle geistigen Féhigkeiten auf hochste Bewusstseinsstufe zu bringen. Einige
hielten ihn fiir einen Wortklauber und Haarspalter, aber solche Urteile verwechseln die sorgfiltige,
sogar schwerfallige Qualitit seiner Arbeit mit dem feurigen Geist, der sie durchdringt. Trotz der
strengen dialektischen Anforderungen des Pramanasamuccaya gewann es schnell an Bedeutung fiir
Buddhisten aller Schulen, und Hindus, Jains und Zoroastrier empfanden es als notwendig, seinen
Inhalt nicht nur fiir Debatten wie die in Nalanda zu verstehen, sondern auch als Hilfe zum
Verstindnis ihres eigenen spirituellen Erbes. Es wurde in der zweiten Hélfte des 6. Jahrhunderts ins
Chinesische tibersetzt und ist bis heute der Grundstein der ,,neuen Logik*, womit sich die
Prophezeiung von Manjushri erfiillt, dass ,,in spéteren Zeiten dieses Shastra das einzige Auge aller
Shastras werden wird*.

Das erste Kapitel des Pramanasamuccaya befasst sich mit der Frage des pramana, des giiltigen
Wissens. Eine Reihe von Dialektikern behandelte Wahrnehmung, logische Schlussfolgerung, das
Zeugnis anderer, Autoritit und Schrift als unabhéngige Mittel zur Wahrheit und verlieh ihnen
implizit den gleichen erkenntnistheoretischen Status. Dignaga stellte den Wert dieser
Wissensquellen und Meinungen nicht in Frage, sondern klérte ihre Beziehung zueinander und
umriss ihren Anwendungsbereich. Fiir ihn gibt es nur zwei Mittel zum Wissen — pratyaksha und
anumana, Wahrnehmung und Schlussfolgerung. Dignaga gab keine Definition von Wahrnehmung,
zum einen, weil sie allgemein bekannt ist, und zum anderen, weil sie nur durch sich selbst definiert



werden kann. Reine Wahrnehmung ist frei von jeglicher Vorurteilen und daher nicht mit Namen,
Gattungen, Arten und Konzeptualisierungen verbunden. Dies deutet darauf hin, dass das meiste,
was gewOhnlich als Wahrnehmung bezeichnet wird, tatsdchlich durch mentale Konstrukte und
Gewohnheiten verfilscht ist, die die Funktion der Sinne vermitteln und verschleiern. Wenn man
also ein Seil mit einer Schlange verwechselt, entsteht dieser Irrtum nicht aufgrund einer
Fehlwahrnehmung, sondern aufgrund von Vorurteilen, die auf Angst, fritheren Erfahrungen oder
Erinnerungen an beéngstigende Begegnungen beruhen, von denen andere in der Vergangenheit
berichtet haben. Angesichts dieser Charakterisierung der Wahrnehmung ist es fiir den
Meditierenden moglich, iiberweltliche Bereiche von Objekten und Ebenen des Seins
wahrzunehmen, die fiir ein untrainiertes Bewusstsein, das den von Vasubandhu aufgefiihrten
Kleshas und Caittas zum Opfer fillt, unzugénglich sind.

Wahrnehmung, die sich niemals kategorisieren ldsst, ist in jedem Fall einzigartig. Daher weist
Wahrnehmung stets individuelle Merkmale oder ,,unendliche Besonderheiten” auf. Wenn man
versucht, einem anderen mitzuteilen, was man wahrgenommen hat, greift man auf
Klassenbeschreibungen zuriick und kommuniziert ein verallgemeinertes Phanomen — eine Kuh, ein
Buch oder was auch immer — anstatt die einzigartige Wahrnehmung, die man selbst erlebt hat. Die
Schlussfolgerung ist jedoch eine ganz andere Sache, denn schlussfolgerndes Wissen ist allgemein
und kann durch Namen, Gattung, Art und alle Kategorien des Denkens und der Sprache ausgedriickt
werden. Dignaga kann nicht sagen, dass Wahrnehmung die Interaktion der Sinne mit ihren Objekten
beinhaltet, da eine solche Behauptung nur durch die Heranziehung der Elemente der
Schlussfolgerung begriindet werden konnte. Somit ist Dignagas Vorstellung von Wahrnehmung das
erkenntnistheoretische Korrelat von chittamatra, Nur-Geist. Die Gegensatzpaare, die den
Wahrnehmungen Wert und Ton verleihen — zum Beispiel Freude und Schmerz — sind keine Objekte
des Wissens, sondern eher Farbungen des Bewusstseins.

Anumana, Schlussfolgerung, gibt es in zwei Arten: svarthanumana und pararthanumana,
Schlussfolgerung fiir sich selbst und Schlussfolgerung fiir einen anderen. Die Schlussfolgerung fiir
sich selbst ist das Wissen um eine Sache, das sich aus ihren charakteristischen Merkmalen oder
Eigenschaften ableitet. Das Merkmal kann die Wirkung der abgeleiteten Sache sein, so wie man aus
Rauch, der dessen Wirkung ist, auf Feuer schlief3t. Es kann sich um die wesentliche Identitét
handeln, so wie eine Akazie mit einem Baum identisch ist. Und es kann sich um das Fehlen einer
Wahrnehmung handeln, was die Nicht-Existenz dessen bedeutet, was nicht wahrgenommen wird.
Die Nichtwahrnehmung eines Topfes beispielsweise ldsst den Schluss zu, dass hier, wo man
hinschaut, kein Topf existiert. Pararthanumana, Schlussfolgerung fiir andere, ist komplexer, da es
darum geht, was man einem anderen auf der Grundlage dessen, was man fiir sich selbst ableiten
kann, demonstrieren kann. Zusitzlich zur Schlussfolgerung muss man deren Giiltigkeit durch ein
paralleles Beispiel fiir einen anderen zeigen. Zum Beispiel in der Behauptung, dass

Dieser Klang ist nicht ewig,
weil er ein Produkt der Anstrengung ist
wie ein Topf, anders als Akasha

ist der Grund fiir die Nicht-Ewigkeit dieses Klangs, dass er das Ergebnis von Anstrengung ist. Das
parallele Beispiel oder Homolog ist ein Topf, der ebenfalls das Produkt von Anstrengung ist, und
das nicht-parallele Beispiel oder Heterolog ist Akasha, das nicht das Produkt von Anstrengung ist.

Dignaga erstellte eine Liste von neun Griinden, die Subjekt und Pradikat miteinander verbinden
konnen, wobei er sich auf Nicht-Ewigkeit, Erzeugtsein oder Produkt von etwas anderem,
Horbarkeit und Greifbarkeit konzentrierte. Je nachdem, ob der Grund im Homologen und im
Heterologen vollstindig, teilweise oder gar nicht vorhanden ist, erstellte Dignaga eine
Giiltigkeitstabelle, die der erste Versuch dieser Art war, logische Schlussfolgerungen zu
systematisieren. Obwohl ihre Struktur logisch ist, erfordert die Natur seiner Griinde grundlegende



Kenntnisse der Welt, um die Wahrheit von Argumenten zu bestimmen. Wie in aristotelischen
Syllogismen und in der modernen Aussagenlogik sind die Schlussfolgerungen genau dann wabhr,
wenn die Pramissen wahr sind und die logische Form giiltig ist. Die Begriindung (hetu) kann
entweder bejahend oder verneinend sein. Sie ist bejahend, wenn sie immer mit dem einhergeht, was
im Pridikat angegeben ist: Der Hiigel ist feurig, weil er raucht, wobei der Rauch die Begriindung
ist. Sie ist verneinend, wenn das, was in der Begriindung als nicht vorhanden erkléart wird, auch im
Pridikat nicht vorhanden ist: Der Hiigel raucht nicht, weil er nicht feurig ist. Dignagas ,,Gesetz der
Erweiterung” verlangt, dass jemand, der einen anderen von seiner eigenen Schlussfolgerung
iiberzeugen will, sowohl das Subjekt als auch das Priadikat sowie den Grund, der sie verbindet,
zusammen mit geeigneten Beispielen angeben muss, die den Zusammenhang zwischen dem Grund
und dem Prédikat veranschaulichen.

Fiir Dignaga ist der Vergleich keine unabhingige Wissensquelle, da das Erkennen der Ahnlichkeit
zwischen zwei Objekten ein Akt der Wahrnehmung ist. Ebenso hingt die Aussage anderer entweder
von der Glaubwiirdigkeit der Person oder von der Glaubwiirdigkeit der Tatsache selbst ab. Im ersten
Fall handelt es sich um eine Schlussfolgerung, im zweiten um eine Wahrnehmung. Auch wenn
Dignaga die Mittel zum Erlangen von Wissen auf nur zwei reduzierte, zeigte er, dass die traditionell
akzeptierten Quellen des Verstehens nicht abgelehnt werden miissen, da sie als Sonderfélle der
Wahrnehmung und Schlussfolgerung verstanden werden konnen. Er diskutierte auch die Bedeutung
der Verwendung von Analogien und versuchte, zwischen akzeptablen und weit hergeholten
Analogien zu unterscheiden. Das Grundschema von Dignagas Logiksystem lief} eine Vielzahl von
Fragen offen, von denen er viele in anderen Abhandlungen aufgriff. Neben ausfiihrlichen
Diskussionen iiber Subjekte und Pradikate (minor und major terms) und der Verwendung von
Beispielen stellte er illustrierte Sammlungen von Trugschliissen zusammen. Er warnte auch vor
Thesen oder Aussagen, die man sofort ablehnen muss, weil sie mit der Wahrnehmung unvereinbar
sind, der Schlussfolgerung widersprechen, die iiberwiltigende 6ffentliche Meinung ablehnen, den
eigenen Glauben leugnen, sich selbst widersprechen (z. B. ,,Meine Mutter war immer unfruchtbar®)
oder Begriffe verwenden, die fiir das diskutierte Denksystem unverstidndlich sind. Er fligte hinzu,
dass man eine allgemein akzeptierte These (z. B. ,,Feuer ist warm*) gerade wegen ihrer allgemeinen
Akzeptanz nicht beweisen kann. Demonstration und Widerlegung zusammen mit ihren
Fehlschliissen sind niitzlich, um mit anderen zu diskutieren; Wahrnehmung und Schlussfolgerung
zusammen mit ihren Fehlschliissen sind niitzlich fiir das Selbstverstindnis.

Dignaga entwickelte eine dreistufige Methode zum Beweisen, wenn man mit sich selbst
argumentiert, und eine fiinfstufige Methode, um andere zu iiberzeugen. Da alles, was man vor der
Erleuchtung erlebt, Chittamatra ist, also bloBBes Bewusstsein, ist Klarheit des Denkens in jeder
Phase des Bodhisattva-Pfades von entscheidender Bedeutung. Fiir Dignaga ist Logik kein
Selbstzweck, sondern vielmehr eine unschéitzbare Hilfe bei der Transformation der
Bewusstseinsprozesse. Er hob die Debatte aus der triiben Ebene der Polemik in den Bereich des
leidenschaftslosen Diskurses und wurde zum Begriinder der mittelalterlichen buddhistischen Logik.
In spéteren Jahrhunderten erhielt er wegen seiner beeindruckenden dialektischen Fahigkeiten den
Namen Tarkapungava, ,,Kampfstier”. Leider verloren nachfolgende Generationen etwas von der
heiligen Vision, die Dignaga mit Manjushri zusammenbrachte, und behielten nur die Logik bei. So
wurde sein bahnbrechendes Werk zum Riickgrat einer uninspirierten Scholastik und zum Werkzeug
derer, die mehr Freude am Wortgefecht als an der Meditation haben. Nichtsdestotrotz war sein Werk
nicht nur fiir die Yogachara-Schule, sondern fiir alle Buddhisten und zahlreiche hinduistische
Traditionen eine wertvolle Hilfe. Seine Bemiihungen wurden dadurch gewiirdigt, dass alle, die sie
kannten, sie frei nutzten.




Das Leben ist — aus bewegten Dingen oder unbewegten Dingen,
Pflanzen oder noch ruhenden Samen — wisse, was dort gewachsen ist
Durch die Verbindung von Materie und Geist: Wisse
Er sieht in der Tat, wer in allem Gleichen sieht
Die lebendige, herrschaftliche Seele; die hochste Seele,
Unvergdnglich inmitten des Vergehenden:

Denn wer so sieht, an jedem Ort,

In jeder Form, den gleichen, einen, lebendigen Herrn,
Tut sich selbst kein Unrecht mehr

Sondern geht den hochsten Weg, der zur Gliickseligkeit fiihrt.
SHRI KRISHNA

oM



