DESIDERIUS ERASMUS

Was sozusagen in unseren friihesten Jahren in unsere Natur eingeflossen ist,
wird zu einem integralen Bestandteil von uns. ...
Ton mag manchmal zu feucht sein, um die ihm aufgeprdgte Form zu behalten,
aber ich bezweifle, dass es eine Phase in der Entwicklung eines Kindes gibt,
in der es zu jung zum Lernen ist. ...
Ich bin iiberzeugt, dass kein Alter zu friih ist,
wenn es um das Wissen geht, das die Natur fiir dieses Alter vorgesehen hat. ...
Dabher ist das Lehren durch Schidige keine liberale Erziehung.
Auch sollte der Lehrer nicht zu stark und zu hdufig vorwurfsvolle Worte verwenden.
Ein Mittel, das stdndig wiederholt wird, verliert seine Wirkung. ...
Achten wir darauf, dass die Rute, die wir verwenden,
ein Wort der Anleitung oder der Zurechtweisung ist, dem ein freier Mensch gehorchen kann. ...
Scham ist die Angst vor gerechtem Tadel;
durch Lob wird ein Junge dazu angeregt, in allem, was er tut,
hervorragende Leistungen zu erbringen.
Das sollen also heute die Waffen des Lehrers sein.
Und ich kann noch eine weitere hinzufiigen:
., Unermiidliche Miihen iiberwinden alles “, sagt der Dichter.

Lasst uns beobachten, lasst uns ermutigen, lasst uns drdngen und noch einmal drdingen,
damit der Junge durch Lernen, durch Wiederholen, durch aufmerksames Zuhoren spiirt,
dass er seinem Ziel ndher kommt.

De Pueris Instituendis

ERASMUS

Die Renaissance entziindete eine Fackel der Wahrheit, deren Schale die mittelalterliche
Weltanschauung war und deren Brennstoff die Formen und Werte der klassischen Welt lieferten. Thr
Licht weckte das menschliche Bewusstsein fiir neue Formen der Kreativitit und expansiven
Energie, aber die Schatten, die sie warf, waren mehrdeutig. Der Entdeckergeist kann nicht von der
riicksichtslosen Zerstorung von Volkern und Zivilisationen getrennt werden. Das Interesse an neuen
und bisher unbekannten Dingen verlagerte den Reichtum vom Land in die Handelshéfen, nihrte
aber auch einen wachsenden kommerziellen Sdakularismus, der den aufkommenden Nationalismus



und die biirgerlichen Klassen unterstiitzte. Ein neu belebtes Wissensbediirfnis forderte das Lernen
und die Wissenschaft, flihrte aber auch zu einer Wiedergeburt der Sophistik, in der der Stil die
Bedeutung und schlieBlich die Wahrheit selbst tiberwaltigte.

Wenn die Renaissance ein zweischneidiges Schwert war, dann war die Reformation ein doppeltes.
Sie erschiitterte die Macht der Kirche in Mittel- und Nordeuropa und zwang zur Konfrontation mit
den schlimmsten Missstinden in den Orden, unter den Geistlichen und sogar am pépstlichen Hof.
Sowohl das Streben nach protestantischer Reinheit als auch nach katholischer Erneuerung wurde
untrennbar mit der Politik der Nationen von Skandinavien bis Spanien verbunden. Wéhrend man
aufrichtig fiir eine Riickkehr zu den Grundprinzipien Jesu und den Praktiken des urspriinglichen
Christentums eintrat, schlich sich sektiererische Selbstgerechtigkeit in das Dogma ein, und sogar die
verhassten Methoden der Inquisition fanden in einigen Bewegungen eine neue Heimat. Der Protest
selbst stirkte die sdkularen Werte und ebnete den Weg fiir die Aufkldrung, deren rationalistische
Werte den von vielen Geistlichen gepflegten Aberglauben schwéchten, aber auch unbeabsichtigt die
Tiir fiir materialistische Philosophien 6ffneten. Konige und Bischofe, Denker und Schriftsteller
erkannten gleichermallen, dass inmitten der Verwirrung und des Tumults grundlegende und
unwiderrufliche Verdnderungen stattfanden. Wenn ein Zeitalter als ,,offen fiir alle* bezeichnet
werden konnte, dann wiirde diese Periode dafiir in Frage kommen, und viele kimpften darum, das
Ergebnis zu beeinflussen, jeder entsprechend seiner individuellen Wahrnehmung und seinem
Engagement. In diesem geistigen und moralischen Strudel entstand eine Personlichkeit, deren
angeborene Liebe zur Harmonie und ihr Sinn fiir Schonheit von den intensiven Kréften, die das
Leben und Denken in Europa priagten, unberiihrt blieben.

Desiderius Erasmus wurde wahrscheinlich am 28. Oktober 1469 geboren, obwohl Erasmus zu
verschiedenen Zeiten seines Lebens unterschiedliche Jahreszahlen angab und seine Feier des
Festtags der Heiligen Simon und Judas moglicherweise symbolischen Charakter hatte. Sein Vater
Gerard, der jiingste und begabteste von zehn Séhnen, wurde gegen seinen Willen und seine
Neigungen zum Priestertum gedringt. Bevor er zum Priester geweiht wurde, pflegte er eine
Beziehung zu Margaret, einer jungen Witwe aus einem Nachbardorf, die ihm zwei Kinder gebar,
Peter und drei Jahre spdter Erasmus. Rotterdam gilt traditionell als Geburtsort von Erasmus, da
seine Mutter in einem bescheidenen Haus in der Nieuw-Kerk-Stral3e lebte, das noch heute zu sehen
ist. Obwohl Erasmus seine frithen Jahre dort verbrachte, sagte er oft, dass er in Gouda, dem Dorf
seines Vaters, geboren wurde. Nachdem Gerard mehrere Jahre in Rom verbracht hatte, wo er das
gepflegte ausschweifende Leben in vollen Ziigen genoss, kehrte er nach Gouda zuriick, sorgte fiir
die Kinder, lebte aber nicht mit ithnen zusammen.

Nach einigen Schuljahren in Gouda wurde Erasmus nach Deventer geschickt, an die Jungenschule,
die Nikolaus von Kues und Thomas von Kempis ausgebildet hatte und von den Briidern vom
gemeinsamen Leben gegriindet worden war. Das Schulleben war im 15. Jahrhundert hart, denn
schon bei geringsten Verstdf3en gegen Regeln oder Traditionen wurden die Schiiler ausgepeitscht,
und arme Schiiler waren sowohl fiir Mitschiiler als auch fiir Lehrer eine leichte Beute. Erasmus
musste Betteln, Schimpfworter und Schlidge, Hungersnot und brutale Misshandlungen erdulden, und
seine Schulzeugnisse waren wenig beeindruckend. Als ein Lehrer falsche Anschuldigungen gegen
Erasmus vorbrachte, um ihn schlagen zu kdnnen, brachen sein Herz und seine Gesundheit fast
zusammen. Vielleicht war es zu dieser Zeit, dass er als Chorsédnger an die Domschule in Utrecht
geschickt wurde. Spiter kehrte er zuriick und verbrachte schlielich acht Jahre in Deventer, das
letzte unter dem Humanisten John Sintheim, der seinem scheinbar langweiligen Schiiler Grof3e
prophezeite. Nachdem ihre Eltern 1483/84 an der Pest gestorben waren, wollten sowohl Peter als
auch Erasmus eine Universitit besuchen, aber ithre Vormiinder, die das Vermogen innerhalb von drei
Jahren verschleuderten, dringten sie zum Klosterleben. Die Weigerung fiihrte zu einem
voriibergehenden Kompromiss, einer zweiten Schule der Briider in 's Hertogenbosch, wo Erasmus



ermutigt wurde, antike Autoren wie Cicero und Seneca zu lesen. Hier bliihte Erasmus auf.

1486 wurden Peter und Erasmus erneut zum Kloster gedrdngt, und nach heftigen
Auseinandersetzungen ging Peter ins Kloster Sion in Delft, wahrend Erasmus sich fiir Emmaus in
Steyn bei Gouda entschied, beide unter dem Orden der Augustiner-Chorherren. Die Briider sahen
sich hochstwahrscheinlich nie wieder, und obwohl Erasmus ein Jahrzehnt lang liebevoll iiber seinen
Bruder schrieb, verbitterte ihn dessen spiteres ausschweifendes Leben. Dennoch hatte er, selbst als
er De contemptu mundi (Uber die Verachtung der Welt) schrieb und argumentierte, dass das
Klosterleben das Beste fiir die damalige Zeit sei, kein Herz dafiir. Anstelle der Rituale und Routinen
des Klosters, das zu seiner Zeit ein Zentrum aller Arten von Heuchelei und Korruption war, suchte
er nach einem tieferen Prinzip des Friedens und der Harmonie, das alle Formen, die diese annehmen
konnten, untermauerte. Er liebte Ovid, weil ,,seine Feder nirgendwo in Blut getaucht ist*, und er
fithlte sich zu Hieronymus' kosmopolitischen Briefen hingezogen, aber am tiefsten bewegte ihn
Lorenzo Valla, dessen Abhandlung iiber den lateinischen Stil zur Bibel der Humanisten wurde.
Vallas Christentum war antiklerikal und undogmatisch, moralisch und humanitér, und obwohl er ein
Meister der Theologie war, stand er Glaubensbekenntnissen und Ritualen gleichgiiltig gegeniiber
und lehnte die scholastische Theologie zugunsten der Evangelien und der frithesten Kirchenvéter
ab. Er hatte groBBe Zweifel am Wert des Monchtums als klosterliche Praxis und nicht als spirituelles
Ideal. So wie Nikolaus von Kues es gewagt hatte, zu zeigen, dass die Dekretalen des Isidor
Félschungen waren, so bewies Valla 1440, dass die Konstantinische Schenkung, die dem Bischof
von Rom Vorrang vor allen anderen einrdumte, eine Félschung war. Er vertrat die Ansicht, dass die
frithen Kirchenlehrer Bienen waren, die Honig produzierten, wihrend diejenigen seiner Zeit
Wespen waren, die Getreide stahlen. Erasmus entdeckte in Valla die subtile Kunst, mit der Feinheit
und Prézision des Ausdrucks ein breiteres und toleranteres Bewusstsein fordern, und er nahm Vallas
Ideen auf und machte sie sich zu eigen.

Erasmus hatte in Deventer Erfahrungen mit Musik gesammelt und sich in Steyn in der Malerei
versucht, und wenn das ihm zugeschriebene Triptychon echt ist, zeigte er in dieser Richtung grof3es
Talent. Der kreative Umgang mit Worten war jedoch das, was Erasmus zum Leben erweckte.
Enttduscht von einem Klosterleben, das er nie gewollt hatte, ergriff Erasmus die Gelegenheit,
Sekretir von Heinrich von Bergen, Bischof von Cambrai, zu werden und das Hofleben in
Groenendael und Burgund kennenzulernen. Im Jahr 1492, kurz nachdem er sich dem Bischof
angeschlossen hatte, wurde er zum Priester geweiht. Obwohl er viel Zeit zum Lesen hatte, fand er
das Leben am Hof nicht interessanter als das im Kloster und bat Heinrich, ihm zu erlauben, an der
Universitét von Paris zu studieren. Der Bischof willigte ein, gewidhrte Erasmus eine kleine Rente,
und Erasmus stiirzte sich in eine Universitit, in der gerade eine lebhafte Debatte iiber die
Unbefleckte Empfangnis der Jungfrau Maria gefiihrt wurde. Obwohl er einen Baccalaureus ad
Biblia erlangte, empfand er solche Diskussionen als langweilig und bezeichnete die Theologen, die
sie fuhrten, als ,,Theologaster”, die ,,in der Triibheit ihres Geistes, in der Barbarei ihrer Sprache, in
der Dummbheit ihrer Manieren, in der Heuchelei ihres Lebens, in der Gewalt ihrer Sprache und in
der Schwirze ihrer Herzen uniibertroffen” seien.

Fiir Erasmus stellte die scholastische Theologie eine unertrigliche Verfalschung des Bewusstseins
dar: Durch die Trennung des Denkens vom Leben wird der Verstand zu Sophisterei angeregt und
das Leben wird heuchlerisch. Weder die spirituelle Tiefe der Lehren Jesu noch die Moglichkeiten
des Menschen kommen in einer solchen Tatigkeit zum Tragen. Anstatt an einer Universitét zu
lehren, die nach Ansicht von Erasmus gerade den unlesbaren Thomas von Aquin zugunsten des
haarspalterischen Duns Scotus aufgegeben hatte, wurde er Privatlehrer. Seine erfrischende
Weltgewandtheit und sein sprithender Witz zogen gleichgesinnte Studenten an, darunter einen Sohn
von Jakob III. von Schottland, der Erzbischof von St. Andrews wurde, und William Bount, den
vierten Baron Mountjoy, den spéteren Lehrer Heinrichs VIII. Lord Mountjoy lud Erasmus 1499



nach England ein, und er ging teilweise aus dem Wunsch heraus, einen stabilen Lebensunterhalt zu
finden. Diese Beziehung wuchs im Laufe der Jahre, und der Baron gewéhrte Erasmus eine
lebenslange Rente von 20 Pfund pro Jahr. Wéhrend seines Aufenthalts in England verbrachte
Erasmus mehrere Monate in Oxford, wo er sich mit John Colet anfreundete, der sein Verstindnis
der Bibel schitzte und ihm eine Lehrstelle an der Universitit anbot. Erasmus wollte jedoch lernen,
die Bibel auf Griechisch zu lesen, einer Sprache, die damals in Oxford nicht unterrichtet wurde, und
so kehrte er 1500 nach Paris zuriick. Dort machte er sich langsam mit der Sprache vertraut, wihrend
er Studenten unterrichtete und Essays und Lobpreisungen fiir Gonner schrieb. Er freundete sich mit
dem spéteren Papst Adrian VI. an und erhielt Geldgeschenke von Philipp von Burgund. 1505 lud
Lord Mountjoy Erasmus erneut nach England ein, und in London schloss er einen Freundeskreis, zu
dem auch der Erzbischof von Canterbury gehorte. John Fisher, der Bischof von Rochester, der den
Bau des Christ's College fiir Lady Margaret beaufsichtigte, nahm ihn anlésslich des Besuchs des
Konigs mit nach Cambridge. Dort beauftragte der Leibarzt des Konigs Erasmus, die Ausbildung
seiner S6hne in Italien zu beaufsichtigen.

Erasmus kam 1506 in Italien an und schaffte es innerhalb von zwei Jahren, die wichtigsten
Universititen zu besuchen, sich um die Ausbildung seiner Studenten in Bologna zu kiimmern, in
Turin einen Doktortitel in Theologie zu erwerben und die Veroffentlichung seines Adagiorum
chiliades durch den groB3en venezianischen Verleger Aldus Manutius zu arrangieren. Das Buch, das
aus dreitausendzweihundertsechzig Sprichwortern mit reichhaltigen Kommentaren unter Zitaten
klassischer und zeitgendssischer Autoren besteht, brachte Erasmus an die Spitze der Renaissance-
Gelehrsamkeit und des humanistischen Denkens. Die Adagia wurden im Laufe der Jahre immer
wieder iiberarbeitet und erweitert und erschienen zu Lebzeiten des Autors in fiinfundsechzig
Auflagen und in dem Jahrhundert nach seinem Tod in mindestens fiinfundsiebzig weiteren
Auflagen. In ihrer endgiiltigen Form umfassten sie viertausend einhundertfiinfzig Sprichworter und
enthielten seine beriihmten Essays iiber die Ubel des Krieges und die Tauschung durch den Schein.
Das Buch verspottet bedeutungslose Traditionen, macht sich iiber jede Art von Uberheblichkeit
lustig, verspottet und erhebt zugleich, argumentiert und lacht. Mit einer Mischung aus Humor,
Ironie und Satire diente Erasmus mit seinem Werk einem ernsthaften Zweck. In seinem Kommentar
zum Sprichwort ,,Schlechte Gesellschaft verdirbt gute Sitten” schrieb Erasmus:

Wihrend jede Form des Kontakts und des Umgangs einen gro3en Einfluss auf die Reformierung
oder Verderbnis des Charakters der Sterblichen hat, ist die Sprache die einflussreichste von allen,
denn sie entspringt den geheimen Tiefen der Seele und trégt eine doppelte und geheimnisvolle Kraft
in sich, die sie in den Geist des Zuhorers entlddt, in den sie eindringt — ein augenblickliches Gift,
wenn sie schidlich ist, ein wirksames Heilmittel, wenn sie heilsam ist.

Er fligte dem Kommentar das Lieblingssprichwort von John Colet hinzu: ,,Unser Charakter ist der
unserer taglichen Unterhaltung; wir werden so, wie wir es gewohnt sind zu horen.* Obwohl
Prilaten und Fiirsten, Gelehrte und Sektierer durch zahlreiche satirische Sticheleien und spitze
Bemerkungen, die sich in den Adagia tanden, verlegen und emport waren, fand jeder das, was iiber
den anderen gesagt wurde, amiisant genug, um die Bildung einer Koalition zur Unterdriickung des
vernichtenden Dokuments zu verhindern. Ein reformistischer Staat verurteilte zwar die Adagia, aber
es wurden so viele Exemplare in das Gebiet geschmuggelt, dass er gezwungen war, eine bereinigte
Fassung zu veroftentlichen, um die Wirkung abzuschwéchen.

Erasmus hatte enge Freunde im Kreis von Aldus Manutius gefunden und war unter den Kardinélen
in Rom besonders gut aufgenommen worden. Aber er hatte das Gefiihl, dass ein Verbleib dort einen
Verrat an seinen Grundprinzipien bedeuten wiirde. Bereits 1503 hatte er sein Enchiridion militis
Christiani, Handbuch des christlichen Ritters, verdffentlicht (ein Wortspiel mit enchiridion, was
sowohl ,,Handbuch” als auch ,,Dolch” bedeutet, und ein Begriff, den er von Epiktet, dem stoischen
Philosophen, iibernommen hatte). Darin hatte er argumentiert, dass das menschliche Leben mit
einem Krieg vergleichbar sei, in dem man sich auf die urspriinglich von Paulus beschriebene Weise



bewaffnen miisse. Man miisse versuchen, den Unterschied zwischen wahrer und falscher Weisheit
zu erkennen und den Kontrast zwischen dem inneren und dem duferen Menschen zu verstehen. Der
Schein triigt: Fasten zum Beispiel kann, wenn es aus egoistischen Griinden praktiziert wird,
fleischlicher sein als Essen. Der Heiligenkult dient oft der Selbstsucht.

Man verehrt den heiligen Rochus — aber warum? Weil man glaubt, er vertreibe die Pest. Ein anderer
murmelt Gebete zu Barbara oder Georg, damit er nicht in die Hénde eines Feindes fillt. Dieser
Mann gelobt Apollonia, zu fasten, um Zahnschmerzen zu entgehen; jener starrt das Bild des
Heiligen Hiob an, um den Juckreiz loszuwerden. ... Der wahre Weg, die Heiligen zu verehren,
besteht darin, ihre Tugenden nachzuahmen, und ihnen ist dies wichtiger als hundert Kerzen. ... Thr
verehrt die Gebeine des Heiligen Paulus, die in einem Schrein aufbewahrt werden, aber nicht den
Geist des Paulus, der in seinen Schriften verewigt ist.

Luther studierte das Enchiridion griindlich und ibernahm viele seiner Ideen. Inmitten der Praktiken
zu bleiben, die er verabscheute, trotz ihrer schmeichelhaften Angenehmbheit, war mehr, als Erasmus
ertragen konnte, und so nahm er eine Einladung von Lord Mountjoy an, dessen Schiiler nun
Heinrich VIII. geworden war, nach England zuriickzukehren. Der Erzbischof von Canterbury
schickte ihm die Reisekosten.

Fast ein Jahrzehnt lang bliihte Erasmus in England auf. Mit einer Pfriinde des Erzbischofs
ausgestattet, flir seine Einfiihrungen in Biicher bezahlt und als Lehrer in Cambridge tétig, begann
Erasmus intensiv zu arbeiten. Hier schrieb er einen Kommentar zum Neuen Testament, der zur
Grundlage der Bibelkritik wurde, und er gab die Briefe von Hieronymus und Seneca heraus. Zu
seinen Studenten in Cambridge z&hlte William Tyndale, der spéter die Bibel ins Englische
iibersetzte. Wihrend seines Aufenthalts in England verfasste Erasmus sein bedeutendstes Werk,
Moriae encomium (Lob der Torheit), das in der klassischen Tradition der Adoxographie steht, der
pseudo-ernsten Behandlung eines absurden Themas wie Lob der Kahlheit von Synesius. Die Torheit
tritt als einer der Gotter auf, als Nachkomme der Trunkenheit und der Unwissenheit, zu deren treuen
Gefahrten Philautia (Selbstliebe), Kolakia (Schmeichelei), Lethe (Vergessenheit), Misoponia
(Faulheit), Hedone (Vergniigen), Anoia (Gedankenlosigkeit), Tryphe (Ziigellosigkeit), Komos
(UnmaiBigkeit) und Eegretos Hypnos (toter Schlaf). In einer Rede vor den Gottern beansprucht die
Torheit eine dominierende Rolle in allen Bereichen menschlichen Handelns, von den Geschéften
der Firsten und Kaufleute bis hin zu Geistlichen und Frauen, Lehrern und Gelehrten. Momus, der
Gott der Urweisheit, wurde aus dem Himmel verstof3en, weil er den Gottern Unbehagen bereitete.

Seitdem wagt es kein Sterblicher mehr, ihm Unterschlupf zu gewdhren, obwohl ich zugeben muss,
dass er beinahe in den Hofen der Fiirsten aufgenommen worden wére, hitte nicht mein Gefahrte,
Schmeichelei, dort das Sagen gehabt.

Die Natur selbst, hat die Torheit, in ihre Architektur eingebunden.
So vorausschauend, war die groBe Mutter der Menschheit, die Natur,
dass es nichts geben sollte, was nicht mit Torheit vermischt und gewiirzt wére. ...

Jupiter ... hat die Vernunft in eine enge Ecke des Gehirns verbannt und den Rest des Kdrpers
unseren Leidenschaften iiberlassen.

Wihrend Erasmus es wagte, jede menschliche Exzessivitdt zu verspotten, fiigte er viel hinzu, um
den ernsthaften Menschen zum Nachdenken iiber den Sinn und Zweck der menschlichen Existenz
anzuregen.

Als Erasmus nach Europa aufbrach, um seine ernsteren Werke zu verdffentlichen, war er auf dem
gesamten Kontinent beriihmt. Seine Adagia, Folie und Colloguien — kleine Dialoge zu
verschiedenen Themen — waren fast Pflichtlektiire fiir jeden, der sich als gebildet betrachtete. Seine



Reise den Rhein hinauf glich einem Triumphzug, jede Stadt schickte ihre angesehensten Biirger, um
thn zu empfangen. Er konnte es sich nun leisten, frei zu reisen, besuchte in den nédchsten Jahren
mehrmals England und wanderte zwischen der Schweiz und Holland hin und her. Dennoch machten
die zunehmenden Spannungen, die sich im Papsttum und in Luther polarisierten, das Leben fiir
Erasmus so bedrohlich, dass er innerhalb der Grenzen des Heiligen Romischen Reiches blieb — die
Inquisition war anderswo stark genug, um ihn abzuschrecken. Als Berater des jungen Konigs Karl
reiste er nach Briissel und verbrachte dann einige Zeit in Lowen. Dort verdffentlichte er anonym
sein Werk Julius exclusus (Julius aus dem Himmel ausgeschlossen), einen satirischen Dialog, in
dem Papst Julius II. mit dem heiligen Petrus {iber sein Recht auf Einlass in den Himmel streitet. Als
Julius die Tore des Himmels verschlossen vorfindet, probiert er seinen Schliissel aus. Sein Begleiter
Genius meint: ,,Du 6ffhest diese Tiir nicht mit demselben Schliissel, mit dem du deine Geldkassette
Offnest ... Der, den du da hast, ist der Schliissel zur Macht, nicht zum Wissen.* Julius antwortet:
»Nun, das ist der einzige, den ich je hatte; und ich sehe nicht ein, warum ich den anderen brauchen
sollte, wenn ich diesen habe.* Bald prahlt er vor Petrus: ,,Durch die Schaffung vieler neuer
sogenannter Amter habe ich die pépstliche Schatzkammer nicht unerheblich vergroBert. Und als
Peter die Schwierigkeiten kommentiert, mit denen die frithe Kirche bei der Besetzung von Amtern
zu kidmpfen hatte, fiigt Julius hinzu: ,,Kein Wunder, denn in jenen Tagen bestand das Los und der
Lohn der Bischofe aus nichts als Entbehrungen, Nachtwachen, Fasten, Studium und oft dem Tod.
Jetzt ist es ein Konigreich und eine Tyrannei. Und wer wiirde nicht fiir ein Konigreich kampfen,
wenn er die Chance dazu héatte?*

Von Anfang an vermuteten viele, wer der wahre Autor von Julius war. Luther fand es ,,so heiter, so
gelehrt und so genial, das hei3t so ganz und gar erasmisch, dass es den Leser {iber die Laster der
Kirche lachen lésst, {iber die jeder wahre Christ eher stohnen sollte”. In Basel iibernahm Johann
Froben die Veroffentlichung seiner Werke, und Erasmus lie sich dort nieder, obwohl er weiterhin
haufig reiste. Geschenke stromten aus allen Richtungen zu ihm — von Papst Clemens VII., von
Thomas Cromwell, von Erzbischof Cranmer. Der Herzog von Bayern bot ihm einen Lehrstuhl ohne
Pflichten an, wenn er nur an die Universitit Ingolstadt kdme. Erzherzog Ferdinand bot ihm eine
hohe Rente an, wenn er sich in Wien niederlassen wiirde, und auch Konig Franz I. und Papst Adrian
VI. machten ithm groBziigige Versprechungen. Erasmus lehnte alle unentgeltlichen Ehren ab und
wurde Chefredakteur bei Froben. Neben seinen eigenen Werken sorgte er dafiir, dass Ausgaben der
frithen Kirchenautoren gedruckt wurden, darunter die Werke von Hieronymus, Irendus, Ambrosius,
Augustinus, Chrysostomos und Origenes. Dariiber hinaus schrieb er bis zu vierzig Briefe pro Tag,
von denen liber dreitausend erhalten geblieben sind, und nahm sich Zeit, sich von Kiinstlern wie
Albrecht Diirer malen und zeichnen zu lassen, dessen Skizzen und Holzschnitte noch heute
existieren.

Als Froben 1527 starb, entglitt Basel dem Reich und religiose Eiferer eroberten die Stadt. Erasmus
zog sich nach Freiburg im Breisgau zuriick, wo er willkommen gehei3en wurde und eine Residenz
des ehemaligen Kaisers Maximilian zur Verfligung gestellt bekam. Erasmus hatte Luther fiir sein
Eintreten fiir ein ,,urspriingliches” Christentum und seine Betonung moralischer Prinzipien in
religiosen Angelegenheiten gelobt, aber der dogmatische Fanatismus der Bewegungen, die sich um
die Reformation herum entwickelten, stie} ihn ab. Dennoch wollte er die ebenso dogmatischen und
deprimierend korrupten Praktiken der Kirche nicht verteidigen, am wenigsten die Kldster, die seiner
Meinung nach abgeschafft werden sollten. Luther bewunderte Erasmus und versuchte, seine
Unterstiitzung fiir die protestantische Sache zu gewinnen. Gleichzeitig wollte das Papsttum, dass er
sich fiir seine Sache einsetzte. Papst Paul III. ernannte ihn zum Dekan von Deventer und bot ihm
den Kardinalshut an. Erasmus lehnte beides ab und weigerte sich, Kardinal zu werden, aus genau
denselben Griinden, aus denen Nikolaus von Kues angenommen hatte — eine ironische Wendung der
Geschichte.



Er scheute sich, sich mit Luther zu identifizieren, weil er in der Reformation keine GroBziigigkeit,
Toleranz oder Hoflichkeit erkennen konnte. Als Luther schrieb: ,, Warum sollten wir diese Meister
der Verdammnis, diese Kardinile, diese Pépste nicht mit allen Waffen bekdmpfen ... und warum
sollten wir unsere Hénde nicht in threm Blut waschen?*, schreckte Erasmus vor den Implikationen
dieser Haltung zurtiick. ,,Ist es dafiir*, schrieb er an Melanchthon, ,,dass wir Bischéfe und Pépste
abgeschiittelt haben, dass wir uns unter das Joch von Wahnsinnigen begeben?*

Erasmus war zwischen zwei verfeindeten Kriften gefangen, von denen keine seine Einstellung zum
Wort, zum Verbum, seinen Respekt vor der menschlichen Freiheit und die Tiefe des Wissens teilte,
die zur Integration und Wiirde des Menschen fiihrt. Die romische Kirche verdrehte den Begrift der
Freiheit, wiahrend Luther ihn génzlich leugnete. ,,Ich verabscheue die Evangelikalen®,
schlussfolgerte Erasmus, ,,denn durch sie geht die Literatur iiberall unter und steht kurz vor dem
Aussterben.* Weil er sich fernhielt, griffen ithn beide Seiten an, weil er die gegnerische Partei
unterstiitzte. Er stand allein da und verkdrperte jene kiihle Rationalitédt und spirituelle
Leidenschaftslosigkeit, die danach strebt, ohne Vorurteile zu verstehen und ohne von fliichtigen
Emotionen getrieben zu werden zu leben. Mit jedem Jahr zog er sich mehr und mehr in einen
kleinen Kreis enger Freunde zuriick, blieb in der relativen Sicherheit des Schutzes des Reiches,
trauerte um den Verfall dessen, wofiir er stand, und verlor zunchmend an Gesundheit. Ende 1535
war er gezwungen, sich dauerhaft ins Bett zu legen, obwohl er weiterhin schrieb und redigierte.
Vielleicht hatte die Hinrichtung von Thomas More im Juli desselben Jahres schlief8lich die
empfindliche Konstitution von Erasmus zerstort. ,,In More bin ich gestorben®, schrieb Erasmus an
einen Freund, ,,so sehr waren wir eine Seele.*

Zu Beginn des Sommers 1536 wusste Erasmus, dass er sterben wiirde. Er schrieb einige letzte
Briefe und bereitete sich auf einen Tod vor, den er nicht flirchtete. In der Nacht des 11. Juli begann
er zu wiederholen:

,Ich will die Gnade und das Gericht des Herrn besingen!*

und weigerte sich, einen Priester zu rufen, um die Beichte abzunehmen und die letzte Olung zu
spenden. Mit seinem letzten Atemzug sprach er in der Sprache seiner Kindheit: ,,.Lieber Gott*.

Er starb weder auf katholische noch auf protestantische Weise, als wolle er selbst am Ende noch
darauf hinweisen, dass es zwischen den Gegensitzen einen dritten Weg gibt, einen Weg, dessen
Pflastersteine Toleranz sind, die durch Néchstenliebe zementiert und auf den Linien der Weisheit
verlegt sind. Er ignorierte die erwarteten Vermachtnisse und hinterlie3 sein Vermdgen in einem
Treuhandfonds zugunsten von Kranken, jungen Médchen, die eine Mitgift benotigten, und fiir die
Ausbildung von Jungen. Obwohl er von den kriegfiihrenden Fiihrern seiner Zeit gleichzeitig
umworben und verdachtigt wurde, hatte er sich iiber Spaltungen und Konflikte erhoben und stand
fir die Kraft der Harmonie, die in Wahrheit und Ehrlichkeit verwurzelt war und seit seiner Kindheit
sein Leitbild gewesen war. Die Magistrate von Basel bereiteten ihm ein prachtiges Begribnis,
legten seinen Leichnam in der Krypta der Kathedrale zur letzten Ruhe und errichteten ihm zu Ehren
eine Statue auf einem Offentlichen Platz. Seine Ideale iiberdauerten das Chaos der Epoche und
ndhrten die Aufklarung, die die tiefsten Ideale der Renaissance schitzte.



