DER VIERTE PANCHEN LAMA

Mit Einpiinktigkeit bewahre die klare Erkenntnis,
dass nicht einmal ein Atom aller Phdnomene von Samsara und Nirvana —
das Ego, die Aggregate, Berge, Hduser, Zelte und so weiter
in und fiir sich existiert.
Erkenne, dass alle lediglich zugeschriebene Bezeichnungen sind.
Dies ist das Yoga der kontemplativen Ausgeglichenheit, das, wie der Raum ist.
Nachdem du diesen Zustand erreicht hast,
erkenne, dass alle Objekte der Wahrnehmung von Natur aus falsch sind,
nicht wirklich existieren,
da sie in ihrer Erscheinung von Ursachen und Umstdnden abhdngen.
Dies ist das Yoga der Illusion.
Wenn man sich auf diese beiden Yogas stiitzt und zur kontemplativen Ausgeglichenheit
die Gliickseligkeit eines gut disziplinierten Geistes und Kérpers hinzukommt,
die durch die Kraft der Analyse hervorgerufen wird,
erlangt man intensive, tiefe Einsicht.
Drei Prinzipien des Pfades
TENPE NYIMA

Der Tod des Siebten Dalai Lama, eines Mdnchs von tiefer Meditation und groBBer Gelehrsamkeit,
lautete das Ende der Bliitezeit Tibets als spirituelle Kultur ein. Getreu dem Geist von Tsong-Kha-
Pas geheimnisvollem Werk und der brillanten Staatskunst und religiésen Fiihrung des Gro3en
Fiinften hatte er sich heldenhaft den feindlichen Kriften gestellt, die Tibet zu kontrollieren suchten.
Er bewahrte die spirituellen Lehren und die Heiligkeit seines Amtes, stellte die weltliche Autoritét
des Dalai Lama wieder her und legte die Struktur der tibetischen Regierung fest, die bis zum Exil
des Vierzehnten Dalai Lama im Jahr 1959 Bestand hatte. Der Achte Dalai Lama iiberlief3 einen
Grofiteil der Verwaltung der tdglichen Angelegenheiten anderen und widmete sich einem Leben als
Gelehrter und Kontemplativer. Leider zerstorten die Ereignisse die vom Siebten Dalai Lama
geschaffenen friedlichen Verhéltnisse, und die daraus resultierenden Katastrophen waren ebenso
den Tibetern wie den Aullenstehenden zuzuschreiben.

1768 fiel Prithivi Narayan, der Herrscher von Gurkha, einem kleinen Fiirstentum westlich des
Nepal-Tals, in die Konigreiche Patan, Katmandu und Bhadgaon (Bhaktapur) ein und eroberte das
gesamte Tal. Kurz darauf eroberte er Jumla und Mustang und fiel in Teile Westtibets ein, ohne auf
Widerstand von Lhasa oder Peking zu stofen. Einige Jahre spéter gab der Dritte Panchen Lama, der
fiir seine Weisheit und Einsicht bekannt war, den dringenden und héufigen Einladungen des
Mandschu-Kaisers nach, Peking zu besuchen. Er unternahm 1779 die beschwerliche Reise nach
China und wurde mit hohen Ehren empfangen. Er nutzte das durch seine Anwesenheit in Peking
entstandene Wohlwollen, um auf die Autonomie der Regierung des Dalai Lama zu drdngen, starb



jedoch 1780, bevor er seine Ziele erreichen konnte. Sein Bruder Tenpe Nyima wurde der vierte
Panchen Lama und erhielt gemdl3 dem Testament des dritten Panchen Lama die vollstindige
Kontrolle iiber den enormen Reichtum von Tashilhumpo. Ein zweiter Bruder, der ein hochrangiger
Monch im Karmapa-Orden in Nepal geworden war, beanspruchte einen Teil dieser Ressourcen fiir
sich. Als Tenpe Nyima sich weigerte, diesen Anspruch anzuerkennen, liberredete sein Bruder die
willigen Gurkhas, in Tibet einzumarschieren.

1792 pliinderten die Gurkhas Tashilhumpo, den heiligen Sitz des Panchen Lama. Diese Beleidigung
der weitgehend symbolischen Oberhoheit Chinas und die hohe Wertschétzung, die Tenpe Nyima
beim Kaiser genoss, zwangen die Chinesen zu einer massiven Vergeltungsaktion, die die Gurkhas
schlieBlich zuriick nach Nepal trieb. Obwohl der vierte Panchen Lama wieder auf seinen Thron
gesetzt wurde, zwangen die Chinesen den Gurkhas einen Frieden auf, der Tibet als in einer
besonderen und untergeordneten Beziehung zu China stehend anerkannte. Weder der Dalai Lama
noch die tibetische Regierung wurden zu dieser Vereinbarung konsultiert, und obwohl die Chinesen
nicht in der Lage waren, Widerstand gegen den Vertrag zu leisten, bedeutete er das Ende der
autonomen Beziehungen Tibets zum Rest der Welt. Tibet zog sich hinter seine Grenzen zuriick,
nahm eine fremdenfeindliche Haltung ein und wurde schlieflich zu dem ,,verbotenen Land”, das
romantische Schriftsteller im spéten 19. Jahrhundert inspirierte.

Als der achte Dalai Lama 1804 starb, versuchten die Chinesen, die traditionellen Methoden zur
Ermittlung seiner Reinkarnation zu édndern, indem sie eine Lotterie unter den vielversprechendsten
Kandidaten einfiihrten. Die Tibeter lehnten diese Idee ab, und nach einigen intensiven
Auseinandersetzungen wurde der neunte Dalai Lama sowohl von den Tibetern als auch von den
Chinesen anerkannt. Er lebte nur zehn Jahre, und wéihrend dieser Zeit wurde Tibet von einem
Regenten regiert. Als sein Nachfolger im Alter von zwanzig Jahren starb, kamen einige Tibeter zu
dem Verdacht, dass hier ein Verbrechen vorlag. Auch der elfte und zwolfte Dalai Lama starben
gerade zu dem Zeitpunkt, als sie die volle geistliche und weltliche Macht iibernehmen sollten.
Obwohl Historiker dazu neigen, in diesen vorzeitigen Todesfallen chinesische Machenschaften zu
vermuten, deuten die fragmentarischen Beweise auf etwas anderes hin. Die Tibeter selbst sind sich
uneinig liber die Rolle der Regenten in dieser raschen Abfolge von Dalai Lamas.

Einige vermuten in jedem Fall Gift, und es gibt einige Belege fiir diese Ansicht, insbesondere
angesichts dhnlicher Versuche, die auf den dreizehnten Dalai Lama unternommen wurden. Andere
verstehen diese Todesfille als Ergebnis von Karma und vertreten die Ansicht, dass die Tibeter das
Werk von Tsong-Kha-Pa und dem fiinften Dalai Lama so v6llig missachtet hitten, dass sie es ihren
Nachfolgern unmoglich gemacht hétten, in dem verdorbenen Land lange zu iiberleben.

Der letzte starke Mandschu-Kaiser, Ch'ien Lung, starb 1799, und obwohl die Dynastie noch mehr
als ein Jahrhundert iiberlebte, schwiéchten interne Rebellionen und auslédndische Intrigen ihre
Féhigkeit, Einfluss auf Angelegenheiten fernab der Hauptstadt zu nehmen. Die Regenten in Lhasa
erkannten schnell die Bedeutung dieser Verdnderung im Schicksal der Mandschu und versuchten,
daraus Kapital zu schlagen, aber ihre Macht wiéhrte nur so lange, wie der Dalai Lama minderjéhrig
war. Tenpe Nyima erlebte den grofiten Teil dieser turbulenten Zeit, und da die Unklarheit {iber das
Amt des Dalai Lama durch eine Reihe von Inkarnationen anhielt, wurde er zunehmend zum
effektiven Vertreter der spirituellen Einheit Tibets. Von Tashilhumpo aus, das im Wesentlichen
unabhingig von Lhasa blieb, regierte er als spirituelles Oberhaupt des ganzen Landes. Wahrend er
darauf achtete, nichts zu tun, was das Ansehen der Dalai Lamas schwéichen konnte, bemiihte er sich,
den Grundsétzen seiner Vorgédnger treu zu bleiben und sich nicht in die Politik von Lhasa
verwickeln zu lassen. Die Geschicklichkeit, mit der er seine schwierigen Aufgaben erfiillte,
verschaffte ihm den tiefen Respekt des tibetischen Volkes und der chinesischen Regierung. Als er



1853, ein Vierteljahrhundert vor der Geburt des Dreizehnten Dalai Lama, starb, glaubten viele
Tibeter, dass das Licht in Tibet endgiiltig erloschen sei.

Trotz der schweren Aufgaben, die dem vierten Panchen Lama durch die Zeit und die Umsténde
auferlegt waren — die Wiederherstellung von Tashilhumpo, die Verwaltung aller Gelukpa-Kloster,
die Seelsorge fiir das Volk und die Bewahrung der heiligen Linien vor innerem Zerfall —, war er ein
Mann der Meditation und Kontemplation. Fiir ihn lag die ganze Wahrheit in den Lehren Buddhas,
und der grofB3te Vertreter dieser Lehren war Tsong-Kha-Pa. Er verfasste ausfiihrliche Kommentare zu
kurzen Werken von Tsong-Kha-Pa, die als Grundlagentexte dienen sollten. Diese kurzen Gedichte
umfassen den Bodhidharma in einer Form, die ebenso leicht zu merken wie schwer zu verstehen ist.
Ein Monch, der einen Grundlagentext auswendig gelernt hatte, konnte ihn {iberall und bei jeder
Tatigkeit betrachten und sich an einen Kommentar wenden, um Ratschldge zu erhalten, wie er den
Geist des Textes in eine sich entfaltende Reihe von Meditationspraktiken umsetzen konnte. In
seinem Kommentar zu Tsong-Kha-Pas ,,Drei Prinzipien des Pfades* stellte der Vierte Panchen
Lama ein vollstdndiges Meditationsprogramm vor, das sich auf die Prinzipien der Entsagung, des
Bodhichitta und der richtigen Sichtweise konzentrierte.

Der Anwirter auf diese Form der Meditation beginnt damit, sich selbst und den Ort fiir die
Meditation sorgfiltig vorzubereiten — er reinigt den Raum, stellt ein geeignetes Objekt der
Verehrung auf, bringt eine reine Opfergabe dar und nimmt eine Meditationshaltung ein. Dann
nimmt der Meditierende die vierfache Zuflucht:

Ich nehme Zuflucht zum Guru.
Ich nehme Zuflucht zum Buddha.
Ich nehme Zuflucht zum Dharma.

Ich nehme Zuflucht zur Sangha.

Er stellt sich vor, wie Licht und Nektar aus den Objekten der Zuflucht strdmen, um alle Wesen zu
heilen und zu reinigen. Indem er sich unter den wohltitigen Schutz der Drei Juwelen — Buddha,
Dharma und Sangha — begibt, versucht er, durch Entsagung Bodhichitta zu erwecken.

Durch alle Verdienste, die ich erworben habe
Durch Dana, Shila, Kshanti, Virya, Dhyana und Prajna,
Moge ich zum Wohle aller Lebewesen Buddhaschaft erlangen.

Dann stellt er sich eine grofle Versammlung von Lamas und Gottheiten vor, die sich um Buddha
versammelt haben. Ihr Licht dringt in sein Wesen ein, reinigt es und geht zum Wohle aller Wesen in
die Welt tiber. Er sieht vor seinem geistigen Auge einen herrlichen Nektarregen, der auf die
Lebewesen fallt und sie reinigt, und er sieht, wie sich die Objekte der Zuflucht in Licht aufldsen,
das sich wiederum in Tsong-Kha-Pa auflost, der zu einem strahlenden Licht zwischen den
Augenbrauen wird.

Als Nichstes sollte sich der Aspirant seinen Guru in der Gestalt von Tsong-Kha-Pa vorstellen, der
auf einem Kissen aus Sonne, Mond und Lotusblumen sitzt.

Jedes Band hilt den Stiel einer blauen Lotusblume. Auf der blithenden blauen Lotusblume an seiner
rechten Schulter verkorpert sich die Weisheit aller Buddhas in Form eines flammenden Schwertes.



Sein Licht erfiillt die Welt, und die Flamme, die aus seiner Spitze lodert, verbrennt alle
Unwissenheit. Auf der blilhenden blauen Lotusblume an seiner linken Schulter befindet sich ein
Band des Prajnaparamita Sutra, der Mutter aller Buddhas der Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft. Auf seinen saphirblauen Seiten leuchten Buchstaben aus poliertem Gold, aus denen
Lichtstrahlen hervorgehen, die die Unwissenheit der Lebewesen vertreiben. Diese Buchstaben sind
nicht nur Formen, sondern sie sind die klaren Tone der Stufen auf dem Weg und des endgiiltigen
Ziels. Sie verkiinden den Weg des Handelns zum Wohle aller Lebewesen.

Vajradhara sitzt im Herzen Buddhas, und Buddha sitzt im Herzen Tsong-Kha-Pas. Er thront auf
einem Regenbogen, an dem grofle Lehrer aufgereiht sind. Zwei Lichtstrahlen gehen von seinem
Herzen aus, der rechte tragt die Linie von Maitreya, der Mahakaruna, das universelle Mitgefiihl,
reprisentiert, und der linke tragt die Linie von Manjushri, der die tiefe Weisheit von Shunyata, der
Leere, reprisentiert.

Sobald der Meditierende fest in diesem Bewusstseinszustand verankert ist, fiihrt er die siebenfache
Verehrung durch, bei der er Opfergaben darbringt, seine Verfehlungen in Geist und Korper
anerkennt, jede tugendhafte Handlung begrii3t, die Buddhas bittet, das Rad des Dharma zu drehen,
alle Lehrer bittet, in der Welt zu bleiben, und alle erworbenen Verdienste allen Lebewesen widmet.
Nachdem er ein Mandala dargebracht und die grof8en Lehrer angerufen hat, ist er bereit, die beiden
Phasen der Meditation zu beginnen — die Kontemplation der Lehren und die vollsténdige
Meditation. Ausgehend von der bedingungslosen Erkenntnis, dass alles, was man erhalten hat, vom
eigenen Guru stammt, versucht man, das zu ehren, was man niemals zuriickzahlen kann, indem man
die drei Prinzipien des Pfades verinnerlicht.

Um Buddhaschaft zu erlangen, ist es notwendig, Methode und Weisheit zu erlernen. Das Leitprinzip
der Methode ist Bodhichitta, und das Leitprinzip der Weisheit ist die richtige Sichtweise. Um
Bodhichitta und die richtige Sichtweise zu entwickeln, muss man Samsara aufgeben. . . . Das
Leitprinzip der Methode, durch die Rupakaya erreicht wird, ist die Anhdufung von Verdiensten. Der
Schliissel, die Wurzel und die Essenz aller Ansammlung von Verdienst ist Bodhichitta. Das
Leitprinzip, das die Ursache fiir das Erlangen des Dharmakaya, des Geistes Buddhas, ist, ist die
Ansammlung von Weisheit. Der Schliissel, die Wurzel und die Essenz aller Weisheit ist die richtige
Sichtweise. Somit sind alle Schliissel des Pfades in der Entsagung, Bodhichitta und der richtigen
Sichtweise enthalten. Dies ist die Lehre, die Manjushri Tsong-Kha-Pa, dem K6nig des Dharma, gab.

In Verbindung mit dieser Lehre sollte man sich mit der Tatsache beschéftigen, dass die Gelegenheit
fiir echte Meditation nur dann entsteht, wenn man eine ethische Grundlage fiir die Praxis schafft,
die Paramitas annimmt und beides allen Lebewesen anbietet.

Um die gesetzten Ziele zu erreichen, muss man iiber das universelle Leiden meditieren, das die
Quintessenz von Samsara, der Welt der Erscheinungen und Tauschungen, ist. Solange man einige
Aspekte des Samsara als angenehm empfindet, hat man es nicht geschaftt, dessen grundlegende
Natur zu durchdringen. Nur durch die Erkenntnis seiner Wurzelnatur wird man die Motivation zur
Befreiung entwickeln, die einen Pilger auf dem Bodhisattva-Pfad aufrecht erhédlt. Die Entsagung der
List des Samsara ist nur ein Teil der Aufgabe, die dem Aspiranten gestellt ist. Man muss sich aktiv
bemiihen, Bodhichitta zu erwecken, beginnend mit der Kultivierung der Gleichmut. Indem man an
eine Person denkt, die einem weder geholfen noch geschadet hat, zu der man weder Anziehung
noch Abneigung empfindet, und indem man sich bewusst vornimmt, allen Lebewesen gegeniiber
Gleichmut zu {iben, beginnt man, Bodhichitta zu entwickeln. Dann denkt man an die attraktivste
Person, die man kennt oder sich vorstellen kann, und wiederholt die Ubung.



Ich werde frei sein von Anhaftung und Abneigung; ich werde mich nicht einigen Menschen nahe
fiihlen und ihnen helfen, wihrend ich mich anderen fern fithle und ihnen schade. Ich werde lernen,
allen Lebewesen gegeniiber Gleichmut zu empfinden. Lamas und Gétter, ermdoglicht mir dies.

Schlief3lich sollte man iiber eine Person nachdenken, die einem duflerst unattraktiv erscheint, und
bewusst dieselbe Anrufung sprechen. Wenn man all dies bis zu einem gewissen Grad getan hat,
sollte man denselben Gedankengang bewusst auf alle Wesen ausweiten, bekannte und unbekannte,
sichtbare und unsichtbare.

Gleichmut ist die Grundlage fiir die Meditation iiber die sieben Schritte zur Erweckung von
Bodhichitta. Der erste Schritt besteht darin, die Frage zu stellen: ,,Warum sind alle Lebewesen
meine Verwandten?* Man sollte bedenken, dass es, da es keinen Anfang des Samsara gibt, auch
keinen Anfang der eigenen Geburten in der einen oder anderen Form gibt. Da man unzdhlige Male
geboren wurde, konnen alle Lebewesen zu irgendeinem Zeitpunkt die eigene Mutter gewesen sein.
Man ist im Laufe der Zeit mit allem, was existiert, verwandt, und da Zeit ein Aspekt des Samsara
und letztlich eine Illusion ist, sollte man sich dieser universellen Verbundenheit im gegenwértigen
Moment bewusst werden. Dies wird die Art und Weise, wie man sich anderen gegeniiber verhilt,
tiefgreifend beeinflussen. Wenn man die Wahrheit der universellen Verbundenheit erkannt hat, sollte
man den zweiten Schritt unternehmen, ndmlich die Meditation {iber die selbstaufopfernde Dana
oder liebevolle Giite, mit der die eigene Mutter einen iiberschiittet hat. Angesichts der universellen
Interdependenz kann man seine Dankbarkeit allméhlich auf alle Wesen ausdehnen, deren Giite man
erfahren hat. Der dritte Schritt besteht darin, erneut an Wesen zu denken, denen man
unvoreingenommen gegeniibersteht, zu denen man sich hingezogen fiihlt oder die man ablehnt. In
dem Wissen, dass jedes einzelne Wesen einem irgendwann einmal gro3e Giite erwiesen hat, sollte
man mit Dana reagieren und erkennen, dass die derzeit bestehenden Unterschiede die Folgen von
Karma sind.

Diese drei Schritte stellen eine ldngere Meditation {iber das dar, was man erhalten hat, und zielen
darauf ab, Dankbarkeit zu wecken. Der vierte Schritt wendet sich von dem, was man erhalten hat,
zu dem, was man im Gegenzug geben mdchte. Ein Mensch kann niemals alle Wesen in einem
Leben oder sogar in vielen Leben vollstindig zuriickzahlen, aber er kann eine tiefe Sehnsucht
entwickeln, ihnen zu helfen, sich aus dem Samsara und dem Leiden zu befreien. Er wird beginnen,
die positive Dimension des Bodhisattva-Geliibdes zu erwecken, indem er sich verpflichtet, anderen
in Gedanken, Worten und Taten zu dienen. Solche Gedanken fiihren ganz natiirlich zum flinften
Schritt, der Ausstrahlung von Liebe gegeniiber allen Wesen. Als Ubung kann man damit beginnen,
in Gedanken Liebe gegeniiber den Menschen zu empfinden, die einem nahestehen, dann gegentiber
denen, zu denen man sich hingezogen fiihlt, dann gegeniiber denen, die man nicht mag, und
schlieBlich gegeniiber allen Wesen.

Der sechste Schritt beinhaltet die Meditation iiber Mahakaruna, das hochste Mitgefiihl fiir alle
Wesen. Wenn man einen authentischen Strom des Mitgefiihls erzeugen kann, kann man ein Geliibde
ablegen, allen Wesen zu helfen, sich aus den Fesseln der Verblendung zu befreien. Der siebte Schritt
ist die Meditation iiber Bodhichitta selbst. Dabei sollte man denken:

Ich weil} nicht, wohin ich gehe. Wie kann ich auch nur ein einziges Lebewesen in die Buddhaschaft
fithren? Selbst Shravakas und Pratyeka-Buddhas kdnnen nur wenig fiir die Menschen tun und sie
nicht in die Buddhaschaft fiihren. Nur der vollkommene Buddha kann die Wesen zur vollstindigen
Erleuchtung fiihren. Deshalb werde ich mich um aller Wesen willen um nichts Geringeres bemiihen.
Gurus und Gotter, ermoglicht mir dies.

In dem Male, in dem man Bodhichitta erweckt, kann man die Aktivitdten des Bodhisattva
ausfiihren. Man sollte Bodhichitta zu seiner einzigen Motivation machen und die sechs Paramitas
von diesem Standpunkt aus praktizieren. Diese Anstrengung wirkt alchemistisch auf die eigene



Natur und strahlt nach auBen in die Welt hinein. Wéhrend der Meditation arbeitet man bewusst an
sich selbst; zwischen den Meditationsphasen sollte man versuchen, die Paramitas in Bezug auf
andere in die Praxis umzusetzen. Dabei nutzt man die drei Tore — Korper, Sprache und Geist —,
indem man eine wohltitige Kontrolle iiber das ausiibt, was durch sie hindurchgeht. Anstatt ein
verblendetes Opfer zu bleiben, das seinerseits andere zu Opfern macht, beginnt man, einen
mitfiihlenden Einfluss auf die Welt auszuiiben. Unabhéingig davon, um welche Tatigkeit es sich
handelt — Schlafen, Essen, Baden oder mit anderen sprechen —, verbindet man die Tétigkeit mit
Bodhichitta und verwandelt den endlosen Kreislauf von Aktion und Reaktion in einen schrittweisen
Prozess der Befreiung. Indem man sich selbst heilt, dient man anderen, ohne sich aufzudriangen
oder sichtbare Handlungen zu vollziehen.

Dieser weitreichende Zyklus der Meditation findet seinen Abschluss in der Meditation iiber die
richtige Sichtweise, die sich auf den Knoten des personlichen Egos konzentriert. Die Meditation
iiber das phidnomenale Ego — das Selbstgefiihl, wie es von Moment zu Moment erlebt wird — ist
begrenzt und letztlich nicht hilfreich. Man muss iiber das angeborene Ego meditieren, die Quelle
des phianomenalen ,,Ich®. Es ist das Selbstgefiihl, das wahrend des Schlafs fortbesteht, das im
Herzen verweilt und auf Schuld und Ungerechtigkeit gegeniiber sich selbst reagiert. Sobald der
angeborene Egoismus identifiziert ist, kann man vier Schliissel verwenden, um seinen Einfluss auf
das Bewusstsein zu beseitigen. Der erste Schliissel ist eine sorgféltige Analyse dessen, wie man das
angeborene ,,Ich” wahrnimmt. Obwohl es inmitten von Verdnderungen des Bewusstseinszustandes
und der dufleren Bedingungen fortbestehen scheint, ist es niemals vollstdndig von den
vergéanglichen Skandhas oder Aggregaten — Form, Gefiihl, begrenzte Wahrnehmung, bedingte
Aktivititen und bedingtes Bewusstsein — getrennt. Indem man die Abhédngigkeit dieses ,,Ich” von
den Bedingungen erkennt, {iber die es angeblich hinausgeht, kann man es negieren.

Der zweite Schliissel erfordert logische Klarheit: Entweder ist das angeborene Ego dasselbe wie die
fiunf Skandhas oder unterscheidet sich von ithnen. Sobald man sich klar entschieden hat, welche
Option ausschlielich wahr ist, kann man die letzten beiden Schliissel anwenden. Ist man iiberzeugt,
dass das ,,Ich” dasselbe ist wie die Skandhas, kann man den dritten Schliissel anwenden, der die
wahre Gleichheit negiert. Wenn das angeborene Ego mit den Skandhas identisch ist, dann gibt es
entweder fiinf koexistierende Egos — eines fiir jedes Skandha — oder die fiinf Skandhas sind in
Wirklichkeit ein einziges einheitliches Aggregat. Eine kurze Uberlegung zeigt, dass beide
Alternativen absurd sind. Wenn jedoch das ,,Ich” als von den Aggregaten verschieden angesehen
wird, wird der vierte Schliissel verwendet, um die wahre Verschiedenheit zu leugnen. Wenn das
,Ich” sich von den Skandhas unterscheidet, sollte es analysierbar sein. Jedes der Aggregate kann
indirekt identifiziert werden, indem man die anderen vier entfernt. Die Entfernung aller fiinf sollte
das angeborene Ego offenbaren. Dies ist jedoch nicht moglich. Das ,,Ich”, das behauptet,
unabhingig zu sein, und abhingig zu sein scheint, existiert in Wirklichkeit nicht. Wenn man sich in
einpunktiger Meditation auf diese Wahrheit konzentriert, 10st sich die zentrale Tduschung eines tief
verwurzelten personlichen Egos allmédhlich auf. Aus der Perspektive der Erkenntnis erkennt man die
Unwirklichkeit aller manifestierten Existenz; aus der Perspektive der Wahrnehmung sieht man
Shunyata, die Leere. Wenn diese beiden Perspektiven in einpunktiger Meditation zusammengefiihrt
werden, erreicht man die Meditation der Ausgeglichenheit wie der Raum. Hat man dies erreicht,
erscheint Samsara wie eine magische Illusion.

Obwohl der Zyklus der Meditation vom Aspiranten auf dem Bodhisattva-Pfad selbst durchgefiihrt
wird, versteht er dessen Stufen durch die Unterweisung seines Gurus. Die groBartige Vielfalt der
Symbole bleibt fiir den Schiiler ein verschlossenes Buch, bis sein Lehrer es ihm durch Erkldrungen
offnet, die die Symbole auf seine besondere Natur abstimmen. Wenn er beginnt, das in der
Meditation Erlangte zu verinnerlichen, leitet ihn der unsichtbare Segen des Gurus in jedem
Augenblick. Diese Prisenz erinnert den Schiiler daran, dass seine Bemiihungen nicht nur ihm selbst,



sondern allen fiihlenden Wesen zugutekommen. Wenn die Meditation zu Ende geht, sollte man
alles, was man erreicht hat, dem Wohlergehen der Lebewesen widmen. Im Vertrauen auf die Gnade
und Fithrung des Gurus schreibt man ihm alle Verdienste zu. Die abschlieBende Widmung, die den
Meditationszyklus beendet, kdnnte als Motto fiir das Leben des Vierten Panchen Lama genommen
werden, der unter harten und feindseligen Bedingungen danach strebte, allen Wesen mit Mitgefiihl
und Integritét zu dienen:

Ich widme die hier vollbrachte reine weille Tugend
damit ich den Dharma der Lehre und des Verstdndnisses unterstiitzen
und alle Wiinsche und Taten
der Buddhas und Bodhisattvas der Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft

erfillen kann.

Den Korper, den Kopf und den Hals aufrecht, bewegungslos und fest haltend,

auf die Nasenspitze blickend, ohne um sich herumzuschauen,

Mit gelassenem Geist, frei von Angst, fest im Geliibde der Enthaltsamkeit
(brahmacharivrata), den Geist kontrollierend, mit Gedanken,
die auf mich gerichtet sind,

sollte er in Hingabe an mich als den Hochsten sitzen.

So, immer dem Hochsten Selbst verbunden, erreicht der Yogi,
dessen Selbst davon abgehalten wird, nach aufSen zu gehen,
Frieden (shanti), indem er in Mir verweilt

und die hochste Gliickseligkeit des Nirvana erlangt.
Bhagavad Gita V1.13-15
SHRI KRISHNA

oM



