
DER VIERTE PANCHEN LAMA

Mit Einpünktigkeit bewahre die klare Erkenntnis, 
dass nicht einmal ein Atom aller Phänomene von Samsara und Nirvana – 

das Ego, die Aggregate, Berge, Häuser, Zelte und so weiter  
in und für sich existiert. 

Erkenne, dass alle lediglich zugeschriebene Bezeichnungen sind. 
Dies ist das Yoga der kontemplativen Ausgeglichenheit, das, wie der Raum ist. 

Nachdem du diesen Zustand erreicht hast, 
erkenne, dass alle Objekte der Wahrnehmung von Natur aus falsch sind, 

nicht wirklich existieren, 
da sie in ihrer Erscheinung von Ursachen und Umständen abhängen. 

Dies ist das Yoga der Illusion. 
Wenn man sich auf diese beiden Yogas stützt und zur kontemplativen Ausgeglichenheit 

die Glückseligkeit eines gut disziplinierten Geistes und Körpers hinzukommt, 
die durch die Kraft der Analyse hervorgerufen wird, 

erlangt man intensive, tiefe Einsicht.
Drei Prinzipien des Pfades 

TENPE NYIMA

Der Tod des Siebten Dalai Lama, eines Mönchs von tiefer Meditation und großer Gelehrsamkeit, 
läutete das Ende der Blütezeit Tibets als spirituelle Kultur ein. Getreu dem Geist von Tsong-Kha-
Pas geheimnisvollem Werk und der brillanten Staatskunst und religiösen Führung des Großen 
Fünften hatte er sich heldenhaft den feindlichen Kräften gestellt, die Tibet zu kontrollieren suchten. 
Er bewahrte die spirituellen Lehren und die Heiligkeit seines Amtes, stellte die weltliche Autorität 
des Dalai Lama wieder her und legte die Struktur der tibetischen Regierung fest, die bis zum Exil 
des Vierzehnten Dalai Lama im Jahr 1959 Bestand hatte. Der Achte Dalai Lama überließ einen 
Großteil der Verwaltung der täglichen Angelegenheiten anderen und widmete sich einem Leben als 
Gelehrter und Kontemplativer. Leider zerstörten die Ereignisse die vom Siebten Dalai Lama 
geschaffenen friedlichen Verhältnisse, und die daraus resultierenden Katastrophen waren ebenso 
den Tibetern wie den Außenstehenden zuzuschreiben.

1768 fiel Prithivi Narayan, der Herrscher von Gurkha, einem kleinen Fürstentum westlich des 
Nepal-Tals, in die Königreiche Patan, Katmandu und Bhadgaon (Bhaktapur) ein und eroberte das 
gesamte Tal. Kurz darauf eroberte er Jumla und Mustang und fiel in Teile Westtibets ein, ohne auf 
Widerstand von Lhasa oder Peking zu stoßen. Einige Jahre später gab der Dritte Panchen Lama, der
für seine Weisheit und Einsicht bekannt war, den dringenden und häufigen Einladungen des 
Mandschu-Kaisers nach, Peking zu besuchen. Er unternahm 1779 die beschwerliche Reise nach 
China und wurde mit hohen Ehren empfangen. Er nutzte das durch seine Anwesenheit in Peking 
entstandene Wohlwollen, um auf die Autonomie der Regierung des Dalai Lama zu drängen, starb 



jedoch 1780, bevor er seine Ziele erreichen konnte. Sein Bruder Tenpe Nyima wurde der vierte 
Panchen Lama und erhielt gemäß dem Testament des dritten Panchen Lama die vollständige 
Kontrolle über den enormen Reichtum von Tashilhumpo. Ein zweiter Bruder, der ein hochrangiger 
Mönch im Karmapa-Orden in Nepal geworden war, beanspruchte einen Teil dieser Ressourcen für 
sich. Als Tenpe Nyima sich weigerte, diesen Anspruch anzuerkennen, überredete sein Bruder die 
willigen Gurkhas, in Tibet einzumarschieren.

1792 plünderten die Gurkhas Tashilhumpo, den heiligen Sitz des Panchen Lama. Diese Beleidigung
der weitgehend symbolischen Oberhoheit Chinas und die hohe Wertschätzung, die Tenpe Nyima 
beim Kaiser genoss, zwangen die Chinesen zu einer massiven Vergeltungsaktion, die die Gurkhas 
schließlich zurück nach Nepal trieb. Obwohl der vierte Panchen Lama wieder auf seinen Thron 
gesetzt wurde, zwangen die Chinesen den Gurkhas einen Frieden auf, der Tibet als in einer 
besonderen und untergeordneten Beziehung zu China stehend anerkannte. Weder der Dalai Lama 
noch die tibetische Regierung wurden zu dieser Vereinbarung konsultiert, und obwohl die Chinesen 
nicht in der Lage waren, Widerstand gegen den Vertrag zu leisten, bedeutete er das Ende der 
autonomen Beziehungen Tibets zum Rest der Welt. Tibet zog sich hinter seine Grenzen zurück, 
nahm eine fremdenfeindliche Haltung ein und wurde schließlich zu dem „verbotenen Land”, das 
romantische Schriftsteller im späten 19. Jahrhundert inspirierte.

Als der achte Dalai Lama 1804 starb, versuchten die Chinesen, die traditionellen Methoden zur 
Ermittlung seiner Reinkarnation zu ändern, indem sie eine Lotterie unter den vielversprechendsten 
Kandidaten einführten. Die Tibeter lehnten diese Idee ab, und nach einigen intensiven 
Auseinandersetzungen wurde der neunte Dalai Lama sowohl von den Tibetern als auch von den 
Chinesen anerkannt. Er lebte nur zehn Jahre, und während dieser Zeit wurde Tibet von einem 
Regenten regiert. Als sein Nachfolger im Alter von zwanzig Jahren starb, kamen einige Tibeter zu 
dem Verdacht, dass hier ein Verbrechen vorlag. Auch der elfte und zwölfte Dalai Lama starben 
gerade zu dem Zeitpunkt, als sie die volle geistliche und weltliche Macht übernehmen sollten. 
Obwohl Historiker dazu neigen, in diesen vorzeitigen Todesfällen chinesische Machenschaften zu 
vermuten, deuten die fragmentarischen Beweise auf etwas anderes hin. Die Tibeter selbst sind sich 
uneinig über die Rolle der Regenten in dieser raschen Abfolge von Dalai Lamas.

Einige vermuten in jedem Fall Gift, und es gibt einige Belege für diese Ansicht, insbesondere 
angesichts ähnlicher Versuche, die auf den dreizehnten Dalai Lama unternommen wurden. Andere 
verstehen diese Todesfälle als Ergebnis von Karma und vertreten die Ansicht, dass die Tibeter das 
Werk von Tsong-Kha-Pa und dem fünften Dalai Lama so völlig missachtet hätten, dass sie es ihren 
Nachfolgern unmöglich gemacht hätten, in dem verdorbenen Land lange zu überleben.

Der letzte starke Mandschu-Kaiser, Ch'ien Lung, starb 1799, und obwohl die Dynastie noch mehr 
als ein Jahrhundert überlebte, schwächten interne Rebellionen und ausländische Intrigen ihre 
Fähigkeit, Einfluss auf Angelegenheiten fernab der Hauptstadt zu nehmen. Die Regenten in Lhasa 
erkannten schnell die Bedeutung dieser Veränderung im Schicksal der Mandschu und versuchten, 
daraus Kapital zu schlagen, aber ihre Macht währte nur so lange, wie der Dalai Lama minderjährig 
war. Tenpe Nyima erlebte den größten Teil dieser turbulenten Zeit, und da die Unklarheit über das 
Amt des Dalai Lama durch eine Reihe von Inkarnationen anhielt, wurde er zunehmend zum 
effektiven Vertreter der spirituellen Einheit Tibets. Von Tashilhumpo aus, das im Wesentlichen 
unabhängig von Lhasa blieb, regierte er als spirituelles Oberhaupt des ganzen Landes. Während er 
darauf achtete, nichts zu tun, was das Ansehen der Dalai Lamas schwächen könnte, bemühte er sich,
den Grundsätzen seiner Vorgänger treu zu bleiben und sich nicht in die Politik von Lhasa 
verwickeln zu lassen. Die Geschicklichkeit, mit der er seine schwierigen Aufgaben erfüllte, 
verschaffte ihm den tiefen Respekt des tibetischen Volkes und der chinesischen Regierung. Als er 



1853, ein Vierteljahrhundert vor der Geburt des Dreizehnten Dalai Lama, starb, glaubten viele 
Tibeter, dass das Licht in Tibet endgültig erloschen sei.

Trotz der schweren Aufgaben, die dem vierten Panchen Lama durch die Zeit und die Umstände 
auferlegt waren – die Wiederherstellung von Tashilhumpo, die Verwaltung aller Gelukpa-Klöster, 
die Seelsorge für das Volk und die Bewahrung der heiligen Linien vor innerem Zerfall –, war er ein 
Mann der Meditation und Kontemplation. Für ihn lag die ganze Wahrheit in den Lehren Buddhas, 
und der größte Vertreter dieser Lehren war Tsong-Kha-Pa. Er verfasste ausführliche Kommentare zu
kurzen Werken von Tsong-Kha-Pa, die als Grundlagentexte dienen sollten. Diese kurzen Gedichte 
umfassen den Bodhidharma in einer Form, die ebenso leicht zu merken wie schwer zu verstehen ist.
Ein Mönch, der einen Grundlagentext auswendig gelernt hatte, konnte ihn überall und bei jeder 
Tätigkeit betrachten und sich an einen Kommentar wenden, um Ratschläge zu erhalten, wie er den 
Geist des Textes in eine sich entfaltende Reihe von Meditationspraktiken umsetzen konnte. In 
seinem Kommentar zu Tsong-Kha-Pas „Drei Prinzipien des Pfades“ stellte der Vierte Panchen 
Lama ein vollständiges Meditationsprogramm vor, das sich auf die Prinzipien der Entsagung, des 
Bodhichitta und der richtigen Sichtweise konzentrierte.

Der Anwärter auf diese Form der Meditation beginnt damit, sich selbst und den Ort für die 
Meditation sorgfältig vorzubereiten – er reinigt den Raum, stellt ein geeignetes Objekt der 
Verehrung auf, bringt eine reine Opfergabe dar und nimmt eine Meditationshaltung ein. Dann 
nimmt der Meditierende die vierfache Zuflucht:

Ich nehme Zuflucht zum Guru.

Ich nehme Zuflucht zum Buddha.

Ich nehme Zuflucht zum Dharma.

Ich nehme Zuflucht zur Sangha.

Er stellt sich vor, wie Licht und Nektar aus den Objekten der Zuflucht strömen, um alle Wesen zu 
heilen und zu reinigen. Indem er sich unter den wohltätigen Schutz der Drei Juwelen – Buddha, 
Dharma und Sangha – begibt, versucht er, durch Entsagung Bodhichitta zu erwecken.

Durch alle Verdienste, die ich erworben habe

Durch Dana, Shila, Kshanti, Virya, Dhyana und Prajna,

Möge ich zum Wohle aller Lebewesen Buddhaschaft erlangen.

Dann stellt er sich eine große Versammlung von Lamas und Gottheiten vor, die sich um Buddha 
versammelt haben. Ihr Licht dringt in sein Wesen ein, reinigt es und geht zum Wohle aller Wesen in 
die Welt über. Er sieht vor seinem geistigen Auge einen herrlichen Nektarregen, der auf die 
Lebewesen fällt und sie reinigt, und er sieht, wie sich die Objekte der Zuflucht in Licht auflösen, 
das sich wiederum in Tsong-Kha-Pa auflöst, der zu einem strahlenden Licht zwischen den 
Augenbrauen wird.

Als Nächstes sollte sich der Aspirant seinen Guru in der Gestalt von Tsong-Kha-Pa vorstellen, der 
auf einem Kissen aus Sonne, Mond und Lotusblumen sitzt.

Jedes Band hält den Stiel einer blauen Lotusblume. Auf der blühenden blauen Lotusblume an seiner
rechten Schulter verkörpert sich die Weisheit aller Buddhas in Form eines flammenden Schwertes. 



Sein Licht erfüllt die Welt, und die Flamme, die aus seiner Spitze lodert, verbrennt alle 
Unwissenheit. Auf der blühenden blauen Lotusblume an seiner linken Schulter befindet sich ein 
Band des Prajnaparamita Sutra, der Mutter aller Buddhas der Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft. Auf seinen saphirblauen Seiten leuchten Buchstaben aus poliertem Gold, aus denen 
Lichtstrahlen hervorgehen, die die Unwissenheit der Lebewesen vertreiben. Diese Buchstaben sind 
nicht nur Formen, sondern sie sind die klaren Töne der Stufen auf dem Weg und des endgültigen 
Ziels. Sie verkünden den Weg des Handelns zum Wohle aller Lebewesen.

Vajradhara sitzt im Herzen Buddhas, und Buddha sitzt im Herzen Tsong-Kha-Pas. Er thront auf 
einem Regenbogen, an dem große Lehrer aufgereiht sind. Zwei Lichtstrahlen gehen von seinem 
Herzen aus, der rechte trägt die Linie von Maitreya, der Mahakaruna, das universelle Mitgefühl, 
repräsentiert, und der linke trägt die Linie von Manjushri, der die tiefe Weisheit von Shunyata, der 
Leere, repräsentiert.

Sobald der Meditierende fest in diesem Bewusstseinszustand verankert ist, führt er die siebenfache 
Verehrung durch, bei der er Opfergaben darbringt, seine Verfehlungen in Geist und Körper 
anerkennt, jede tugendhafte Handlung begrüßt, die Buddhas bittet, das Rad des Dharma zu drehen, 
alle Lehrer bittet, in der Welt zu bleiben, und alle erworbenen Verdienste allen Lebewesen widmet. 
Nachdem er ein Mandala dargebracht und die großen Lehrer angerufen hat, ist er bereit, die beiden 
Phasen der Meditation zu beginnen – die Kontemplation der Lehren und die vollständige 
Meditation. Ausgehend von der bedingungslosen Erkenntnis, dass alles, was man erhalten hat, vom 
eigenen Guru stammt, versucht man, das zu ehren, was man niemals zurückzahlen kann, indem man
die drei Prinzipien des Pfades verinnerlicht.

Um Buddhaschaft zu erlangen, ist es notwendig, Methode und Weisheit zu erlernen. Das Leitprinzip
der Methode ist Bodhichitta, und das Leitprinzip der Weisheit ist die richtige Sichtweise. Um 
Bodhichitta und die richtige Sichtweise zu entwickeln, muss man Samsara aufgeben. . . . Das 
Leitprinzip der Methode, durch die Rupakaya erreicht wird, ist die Anhäufung von Verdiensten. Der
Schlüssel, die Wurzel und die Essenz aller Ansammlung von Verdienst ist Bodhichitta. Das 
Leitprinzip, das die Ursache für das Erlangen des Dharmakaya, des Geistes Buddhas, ist, ist die 
Ansammlung von Weisheit. Der Schlüssel, die Wurzel und die Essenz aller Weisheit ist die richtige 
Sichtweise. Somit sind alle Schlüssel des Pfades in der Entsagung, Bodhichitta und der richtigen 
Sichtweise enthalten. Dies ist die Lehre, die Manjushri Tsong-Kha-Pa, dem König des Dharma, gab.

In Verbindung mit dieser Lehre sollte man sich mit der Tatsache beschäftigen, dass die Gelegenheit 
für echte Meditation nur dann entsteht, wenn man eine ethische Grundlage für die Praxis schafft, 
die Paramitas annimmt und beides allen Lebewesen anbietet.

Um die gesetzten Ziele zu erreichen, muss man über das universelle Leiden meditieren, das die 
Quintessenz von Samsara, der Welt der Erscheinungen und Täuschungen, ist. Solange man einige 
Aspekte des Samsara als angenehm empfindet, hat man es nicht geschafft, dessen grundlegende 
Natur zu durchdringen. Nur durch die Erkenntnis seiner Wurzelnatur wird man die Motivation zur 
Befreiung entwickeln, die einen Pilger auf dem Bodhisattva-Pfad aufrecht erhält. Die Entsagung der
List des Samsara ist nur ein Teil der Aufgabe, die dem Aspiranten gestellt ist. Man muss sich aktiv 
bemühen, Bodhichitta zu erwecken, beginnend mit der Kultivierung der Gleichmut. Indem man an 
eine Person denkt, die einem weder geholfen noch geschadet hat, zu der man weder Anziehung 
noch Abneigung empfindet, und indem man sich bewusst vornimmt, allen Lebewesen gegenüber 
Gleichmut zu üben, beginnt man, Bodhichitta zu entwickeln. Dann denkt man an die attraktivste 
Person, die man kennt oder sich vorstellen kann, und wiederholt die Übung.



Ich werde frei sein von Anhaftung und Abneigung; ich werde mich nicht einigen Menschen nahe 
fühlen und ihnen helfen, während ich mich anderen fern fühle und ihnen schade. Ich werde lernen, 
allen Lebewesen gegenüber Gleichmut zu empfinden. Lamas und Götter, ermöglicht mir dies.

Schließlich sollte man über eine Person nachdenken, die einem äußerst unattraktiv erscheint, und 
bewusst dieselbe Anrufung sprechen. Wenn man all dies bis zu einem gewissen Grad getan hat, 
sollte man denselben Gedankengang bewusst auf alle Wesen ausweiten, bekannte und unbekannte, 
sichtbare und unsichtbare.

Gleichmut ist die Grundlage für die Meditation über die sieben Schritte zur Erweckung von 
Bodhichitta. Der erste Schritt besteht darin, die Frage zu stellen: „Warum sind alle Lebewesen 
meine Verwandten?“ Man sollte bedenken, dass es, da es keinen Anfang des Samsara gibt, auch 
keinen Anfang der eigenen Geburten in der einen oder anderen Form gibt. Da man unzählige Male 
geboren wurde, können alle Lebewesen zu irgendeinem Zeitpunkt die eigene Mutter gewesen sein. 
Man ist im Laufe der Zeit mit allem, was existiert, verwandt, und da Zeit ein Aspekt des Samsara 
und letztlich eine Illusion ist, sollte man sich dieser universellen Verbundenheit im gegenwärtigen 
Moment bewusst werden. Dies wird die Art und Weise, wie man sich anderen gegenüber verhält, 
tiefgreifend beeinflussen. Wenn man die Wahrheit der universellen Verbundenheit erkannt hat, sollte
man den zweiten Schritt unternehmen, nämlich die Meditation über die selbstaufopfernde Dana 
oder liebevolle Güte, mit der die eigene Mutter einen überschüttet hat. Angesichts der universellen 
Interdependenz kann man seine Dankbarkeit allmählich auf alle Wesen ausdehnen, deren Güte man 
erfahren hat. Der dritte Schritt besteht darin, erneut an Wesen zu denken, denen man 
unvoreingenommen gegenübersteht, zu denen man sich hingezogen fühlt oder die man ablehnt. In 
dem Wissen, dass jedes einzelne Wesen einem irgendwann einmal große Güte erwiesen hat, sollte 
man mit Dana reagieren und erkennen, dass die derzeit bestehenden Unterschiede die Folgen von 
Karma sind.

Diese drei Schritte stellen eine längere Meditation über das dar, was man erhalten hat, und zielen 
darauf ab, Dankbarkeit zu wecken. Der vierte Schritt wendet sich von dem, was man erhalten hat, 
zu dem, was man im Gegenzug geben möchte. Ein Mensch kann niemals alle Wesen in einem 
Leben oder sogar in vielen Leben vollständig zurückzahlen, aber er kann eine tiefe Sehnsucht 
entwickeln, ihnen zu helfen, sich aus dem Samsara und dem Leiden zu befreien. Er wird beginnen, 
die positive Dimension des Bodhisattva-Gelübdes zu erwecken, indem er sich verpflichtet, anderen 
in Gedanken, Worten und Taten zu dienen. Solche Gedanken führen ganz natürlich zum fünften 
Schritt, der Ausstrahlung von Liebe gegenüber allen Wesen. Als Übung kann man damit beginnen, 
in Gedanken Liebe gegenüber den Menschen zu empfinden, die einem nahestehen, dann gegenüber 
denen, zu denen man sich hingezogen fühlt, dann gegenüber denen, die man nicht mag, und 
schließlich gegenüber allen Wesen.

Der sechste Schritt beinhaltet die Meditation über Mahakaruna, das höchste Mitgefühl für alle 
Wesen. Wenn man einen authentischen Strom des Mitgefühls erzeugen kann, kann man ein Gelübde
ablegen, allen Wesen zu helfen, sich aus den Fesseln der Verblendung zu befreien. Der siebte Schritt
ist die Meditation über Bodhichitta selbst. Dabei sollte man denken:

Ich weiß nicht, wohin ich gehe. Wie kann ich auch nur ein einziges Lebewesen in die Buddhaschaft 
führen? Selbst Shravakas und Pratyeka-Buddhas können nur wenig für die Menschen tun und sie 
nicht in die Buddhaschaft führen. Nur der vollkommene Buddha kann die Wesen zur vollständigen 
Erleuchtung führen. Deshalb werde ich mich um aller Wesen willen um nichts Geringeres bemühen.
Gurus und Götter, ermöglicht mir dies.

In dem Maße, in dem man Bodhichitta erweckt, kann man die Aktivitäten des Bodhisattva 
ausführen. Man sollte Bodhichitta zu seiner einzigen Motivation machen und die sechs Paramitas 
von diesem Standpunkt aus praktizieren. Diese Anstrengung wirkt alchemistisch auf die eigene 



Natur und strahlt nach außen in die Welt hinein. Während der Meditation arbeitet man bewusst an 
sich selbst; zwischen den Meditationsphasen sollte man versuchen, die Paramitas in Bezug auf 
andere in die Praxis umzusetzen. Dabei nutzt man die drei Tore – Körper, Sprache und Geist –, 
indem man eine wohltätige Kontrolle über das ausübt, was durch sie hindurchgeht. Anstatt ein 
verblendetes Opfer zu bleiben, das seinerseits andere zu Opfern macht, beginnt man, einen 
mitfühlenden Einfluss auf die Welt auszuüben. Unabhängig davon, um welche Tätigkeit es sich 
handelt – Schlafen, Essen, Baden oder mit anderen sprechen –, verbindet man die Tätigkeit mit 
Bodhichitta und verwandelt den endlosen Kreislauf von Aktion und Reaktion in einen schrittweisen 
Prozess der Befreiung. Indem man sich selbst heilt, dient man anderen, ohne sich aufzudrängen 
oder sichtbare Handlungen zu vollziehen.

Dieser weitreichende Zyklus der Meditation findet seinen Abschluss in der Meditation über die 
richtige Sichtweise, die sich auf den Knoten des persönlichen Egos konzentriert. Die Meditation 
über das phänomenale Ego – das Selbstgefühl, wie es von Moment zu Moment erlebt wird – ist 
begrenzt und letztlich nicht hilfreich. Man muss über das angeborene Ego meditieren, die Quelle 
des phänomenalen „Ich“. Es ist das Selbstgefühl, das während des Schlafs fortbesteht, das im 
Herzen verweilt und auf Schuld und Ungerechtigkeit gegenüber sich selbst reagiert. Sobald der 
angeborene Egoismus identifiziert ist, kann man vier Schlüssel verwenden, um seinen Einfluss auf 
das Bewusstsein zu beseitigen. Der erste Schlüssel ist eine sorgfältige Analyse dessen, wie man das 
angeborene „Ich” wahrnimmt. Obwohl es inmitten von Veränderungen des Bewusstseinszustandes 
und der äußeren Bedingungen fortbestehen scheint, ist es niemals vollständig von den 
vergänglichen Skandhas oder Aggregaten – Form, Gefühl, begrenzte Wahrnehmung, bedingte 
Aktivitäten und bedingtes Bewusstsein – getrennt. Indem man die Abhängigkeit dieses „Ich” von 
den Bedingungen erkennt, über die es angeblich hinausgeht, kann man es negieren.

Der zweite Schlüssel erfordert logische Klarheit: Entweder ist das angeborene Ego dasselbe wie die 
fünf Skandhas oder unterscheidet sich von ihnen. Sobald man sich klar entschieden hat, welche 
Option ausschließlich wahr ist, kann man die letzten beiden Schlüssel anwenden. Ist man überzeugt,
dass das „Ich” dasselbe ist wie die Skandhas, kann man den dritten Schlüssel anwenden, der die 
wahre Gleichheit negiert. Wenn das angeborene Ego mit den Skandhas identisch ist, dann gibt es 
entweder fünf koexistierende Egos – eines für jedes Skandha – oder die fünf Skandhas sind in 
Wirklichkeit ein einziges einheitliches Aggregat. Eine kurze Überlegung zeigt, dass beide 
Alternativen absurd sind. Wenn jedoch das „Ich” als von den Aggregaten verschieden angesehen 
wird, wird der vierte Schlüssel verwendet, um die wahre Verschiedenheit zu leugnen. Wenn das 
„Ich” sich von den Skandhas unterscheidet, sollte es analysierbar sein. Jedes der Aggregate kann 
indirekt identifiziert werden, indem man die anderen vier entfernt. Die Entfernung aller fünf sollte 
das angeborene Ego offenbaren. Dies ist jedoch nicht möglich. Das „Ich”, das behauptet, 
unabhängig zu sein, und abhängig zu sein scheint, existiert in Wirklichkeit nicht. Wenn man sich in 
einpunktiger Meditation auf diese Wahrheit konzentriert, löst sich die zentrale Täuschung eines tief 
verwurzelten persönlichen Egos allmählich auf. Aus der Perspektive der Erkenntnis erkennt man die
Unwirklichkeit aller manifestierten Existenz; aus der Perspektive der Wahrnehmung sieht man 
Shunyata, die Leere. Wenn diese beiden Perspektiven in einpunktiger Meditation zusammengeführt 
werden, erreicht man die Meditation der Ausgeglichenheit wie der Raum. Hat man dies erreicht, 
erscheint Samsara wie eine magische Illusion.

Obwohl der Zyklus der Meditation vom Aspiranten auf dem Bodhisattva-Pfad selbst durchgeführt 
wird, versteht er dessen Stufen durch die Unterweisung seines Gurus. Die großartige Vielfalt der 
Symbole bleibt für den Schüler ein verschlossenes Buch, bis sein Lehrer es ihm durch Erklärungen 
öffnet, die die Symbole auf seine besondere Natur abstimmen. Wenn er beginnt, das in der 
Meditation Erlangte zu verinnerlichen, leitet ihn der unsichtbare Segen des Gurus in jedem 
Augenblick. Diese Präsenz erinnert den Schüler daran, dass seine Bemühungen nicht nur ihm selbst,



sondern allen fühlenden Wesen zugutekommen. Wenn die Meditation zu Ende geht, sollte man 
alles, was man erreicht hat, dem Wohlergehen der Lebewesen widmen. Im Vertrauen auf die Gnade 
und Führung des Gurus schreibt man ihm alle Verdienste zu. Die abschließende Widmung, die den 
Meditationszyklus beendet, könnte als Motto für das Leben des Vierten Panchen Lama genommen 
werden, der unter harten und feindseligen Bedingungen danach strebte, allen Wesen mit Mitgefühl 
und Integrität zu dienen:

Ich widme die hier vollbrachte reine weiße Tugend

damit ich den Dharma der Lehre und des Verständnisses unterstützen

und alle Wünsche und Taten

der Buddhas und Bodhisattvas der Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft 

erfüllen kann.

---------------------------------------------------------------------

Den Körper, den Kopf und den Hals aufrecht, bewegungslos und fest haltend,

auf die Nasenspitze blickend, ohne um sich herumzuschauen;

Mit gelassenem Geist, frei von Angst, fest im Gelübde der Enthaltsamkeit

(brahmacharivrata), den Geist kontrollierend, mit Gedanken, 

die auf mich gerichtet sind, 

sollte er in Hingabe an mich als den Höchsten sitzen.

So, immer dem Höchsten Selbst verbunden, erreicht der Yogi, 

dessen Selbst davon abgehalten wird, nach außen zu gehen, 

Frieden (shanti), indem er in Mir verweilt 

und die höchste Glückseligkeit des Nirvana erlangt.

Bhagavad Gita VI.13-15 

SHRI KRISHNA

OM


