DER FUNFTE DALAI LAMA

Durch das klare Mitgefiihl von Maitreya
Mogen wir die reiche Ernte des Sieges einfahren

Und die Leiden des Karma und der Verblendungen lindern.

Oh Maitreya, unvergleichlicher Herr,
Fiinfter Buddha dieses gliicklichen Zeitalters
Inspiriere mich und alle fiihlenden Wesen

Mit der Beriihrung deines Arms des Mitgefiihls.

In der Gegenwart des Meisters,
dessen Augen vor Licht strahlen,
knie ich nieder, falte die Hinde und bete,
dass das Versprechen des Throns,
wie eine Schnitzerei in Diamant,
niemals untergehen moge
und dass die Frucht des Rezitierens deines Mantras

erlebt werden moge.

Oh Beschiitzer, du befreist
von den grenzenlosen Leiden der Welt.
Ich suche stindig Zuflucht bei dir,
mein fahiger Kapitdn.
DER FUNFTE DALAI LAMA



Ngawang Lobsang Gyatso, der fiinfte Dalai Lama, war der erste, der als ,,der Grof3e” bekannt
wurde. Obwohl allen Dalai Lamas in der gesamten tibetischen Geschichte enorme Verehrung
entgegengebracht wurde, trug nur er diesen Titel bis zum Grof3en Dreizehnten, dem unmittelbaren
Vorginger des gegenwartigen Dalai Lama. Und unter Umstidnden, die an die Zeit des Grof3en
Fiinften zu erinnern scheinen, haben einige Tibeter begonnen, vom Groflen Vierzehnten zu
sprechen. Die historische Bedeutung des Fiinften Dalai Lama beruht auf seiner auflergew6hnlichen
Einsicht, seinem Geschick und seiner Disziplin, die er trotz der besonderen und komplexen
Bedingungen, unter denen er seine Autoritét ausiibte, in seine Herrschaft einbrachte. Er sicherte die
reibungslose spirituelle Weitergabe der Reformen von Tsong-Kha-Pa und schuf eine stabile
politische Grundlage fiir Tibet, die drei Jahrhunderte voller Invasionen, Doppelziingigkeit und
Verrat iiberstand. Er weckte im tibetischen Volk ein Vertrauen und eine Zuversicht, die nie ins
Wanken geraten sind — eine Leistung, die von keinem Priester, Papst, Konig oder Prisidenten
anderswo auf der Welt erreicht wurde.

Als die ,religiosen Konige” Tibet regierten und die Lehren Buddhas aus Indien und in geringerem
Mafe auch aus China in das Land des Schnees gelangten, gab es noch keine klosterliche Tradition.
Beginnend mit Shantarakshita und Padmasambhava wurden Kloster gebaut, aber erst viel spéater
entstanden eigenstindige Orden. Wihrend dieser Zeit gab es eine klare, wenn auch nicht starre
Trennung zwischen politischer und spiritueller Autoritét. Riickblickend war die Verfolgung des
Buddhadharma und seiner noch jungen tibetischen Institutionen wéhrend der Herrschaft von Konig
Lang Darma katastrophal. Ob Lang Darma nun wirklich die buddhistische Tradition verachtete, wie
viele tibetische Geschichtsbiicher behaupten, oder ob er lediglich den Bonpa-Neigungen der
Aristokratie entgegenkam, um seinen Thron zu sichern, wie einige Quellen vermuten lassen, die
Folgen waren tragisch. Die zentrale Konigsherrschaft verschwand in den unauthérlichen
Streitigkeiten zwischen Kleinkdnigen und Kriegsherren, wihrend die Monche in kleinen (und
manchmal geheimen) Gruppen isoliert waren, um so gut wie moglich weiterzumachen. Als Atisha
und andere die ,,zweite Griindung” ins Leben riefen, brauchte Tibet dringend eine spirituelle
Reform, da die indischen Quellen der Erneuerung erschopft und anfillig fiir Korruption waren. Das
Entstehen der tibetischen Monchsorden sorgte fiir Kontinuitét in der Religionsgemeinschaft, und die
Reformen von Tsong-Kha-Pa festigten das spirituelle Leben des Landes. Der Fiinfte Dalai Lama
nutzte die Mdglichkeiten seiner Zeit, um Tibet politisch zu vereinen.

Als der dritte Dalai Lama von Altan Khan den Titel ,,Dalai” erhielt, war die mongolische
Intervention in Tibet bereits zur Gewohnheit geworden, da Tibet ein strategischer Spielstein in
einem komplexen Spiel zwischen der Mongolei und China war. Die buddhistischen Orden hatten
die Schirmherrschaft lokaler Herrscher gesucht und waren im Laufe der Zeit in politische Intrigen
verwickelt worden. Nachdem die mongolische Priasenz fest etabliert war, versuchten die Orden, sich
mit starken Stdimmen unter ihnen zu verbiinden. Zunichst dominierten die Sakyas, dann gewannen
die Karmapas an Stidrke, wéahrend der dritte Dalai Lama die Unterstilitzung von Altan Khan gewann.
Seine Reinkarnation, der vierte Dalai Lama, war Altan Khans Urenkel. Der mongolische Einfluss
konzentrierte sich jedoch auf Kokonor und erstreckte sich nur sporadisch nach Westen und Siiden
bis nach Lhasa und dariiber hinaus. Mit Hilfe der K&nige von Tsang verfolgten die Karmapas die
Gelukpas, ebenso wie die Bonpas und andere éltere Orden, die mit ihnen in gutem Einvernehmen
standen. Lobsang Choekyi Gyaltsen, der spéter der erste Panchen Lama werden sollte, wurde 1600
zum Abt von Tashilhumpo gekront. Als der nach dem Dalai Lama bedeutendste Lama kiimmerte er
sich um die tdglichen Angelegenheiten der Gelugpa-Gemeinschaft im Siiden, wéihrend der vierte
Dalai Lama, der von Drepung aus regierte, seine Aufmerksamkeit vor allem auf Nordosttibet und
die Mongolei richtete.

Nach dem Tod des vierten Dalai Lama im Jahr 1616 beaufsichtigte und bestétigte Lobsang Choekyi
Gyaltsen 1617 die Entdeckung des fiinften Dalai Lama. Schon wéhrend der Regierungszeit des
vierten Dalai Lama hatten die Herrscher von Tsang versucht, die Spaltungen zwischen den
mongolischen Stimmen und die Rivalitdten innerhalb der tibetisch-buddhistischen Orden
auszunutzen. Nun, da der Dalai Lama noch ein Kind war, verdoppelten sie ihre Bemiihungen. Es



wurde versucht, ihn zu ermorden, und obwohl er entkommen konnte, wurde seine Mutter getotet.
Lobsang Choekyi Gyaltsen beschiitzte seinen jungen Herrn und leitete ein intensives
Bildungsprogramm ein. Er unterrichtete den Dalai Lama in allen Aspekten der Sutras und Tantras
und forderte seine angeborene Neigung zu Hingabe und Meditation. Gleichzeitig bildete er den
Dalai Lama fiir die Herrschaft aus und zeigte ihm durch Worte und Taten, dass hohe Spiritualitit
und gewissenhaftes ethisches Verhalten mit weiser und effektiver Fiihrung vereinbar sind. Als
Ngawang Lobsang Gyatso die volle Macht des Amtes des Dalai Lama tibernahm, war er sich des
Potenzials und der Unsicherheit seiner Position voll bewusst. Da er wusste, dass jede Handlung
enorme Konsequenzen zum Guten oder zum Schlechten haben wiirde, tiberlegte er sorgféltig und
handelte dann entschlossen. Ausgehend von seinem uneingeschriankten Vertrauen und Glauben an
seinen Lehrer iibertrug er ihm die oberste Autoritit tiber die Region um Tashilhumpo und wandte
seine Aufmerksamkeit der Losung von Konflikten in Tibet insgesamt zu.

Die Herrscher von Tsang griffen Sera und Drepung an, tteten Hunderte von Mdnchen und
iibergaben kleinere Kloster an die Karmapas. Da er wusste, dass er solche Aktivitdten nicht allein
verhindern konnte, wandte sich der Fiinfte Dalai Lama an die zersplitterten Mongolen, um Hilfe zu
erhalten. Ein Teil seines Genies als Fiihrer zeigte sich in seiner Fahigkeit, das Karma der
Fithrungsqualitdten anderer zu erkennen. Er begann stille Verhandlungen mit Gushri Khan von den
Qoshot-Mongolen, einem Mann mit aulergew6hnlichen politischen Féhigkeiten und aufrichtiger
Sympathie fiir die buddhistische Lehre und die Praxis der Gelukpa. Gushri Khan startete einen
Feldzug zur Eroberung ganz Tibets, besiegte den Konig von Tsang, totete das Oberhaupt des
Karmapa-Ordens, unterwarf Osttibet und marschierte nach Westen bis zur Grenze zu Ladakh. Bis
1642, als der Grofle Fiinfte flinfundzwanzig Jahre alt war, hatte Gushri Khan ganz Tibet unter einer
Herrschaft vereint. Zur Uberraschung vieler, aber nicht des Fiinften Dalai Lama, iibertrug Gushri
thm die gesamte spirituelle und einen Grofteil der weltlichen Macht. Er behielt den Titel Po-
Gyalpo, Konig von Tibet, und ernannte einen Regenten, der mit dem Dalai Lama zusammenarbeiten
sollte, mischte sich jedoch nicht in die inneren Angelegenheiten des wiedervereinigten Landes ein,
aufler um dessen militdrischen Schutz zu gewéhrleisten.

Der fiinfte Dalai Lama unternahm eine Vielzahl von Aktivitidten, um Tibet und die buddhistische
Tradition zu stérken. Er veranlasste die Orden, sich der Gelugpa-Schule anzuschlieBen, und
veranlasste die groBen Orden, Reformen einzuleiten, die seine spirituelle Autoritit anerkannten, sie
aus unabhingigen politischen Biindnissen mit externen Méchten zuriickzogen und ihre innere
Integritit wiederherstellten. Auf diese Weise verbreitete er den Geist der Reformen von Tsong-Kha-
Pa in allen Orden, wéhrend er gleichzeitig die Traditionen jedes einzelnen Ordens achtete und ihre
spirituelle Unabhéingigkeit schiitzte. Im Jahr 1645 begann er mit dem Bau des Potala, des gro3en
Palastes in Lhasa, der den Sitz der Dalai Lamas bildet. Er wéhlte den Standort des alten Palastes des
grofBen ,religiosen Konigs” Songtsen Gampo und schuf ein Bauwerk, das zu einem der
architektonischen Wunderwerke der Welt und zum Symbol der tibetischen Einheit wurde. Er
benannte ihn nach der geheimen Bergresidenz von Chenrezi (Padmapani oder Avalokiteshvara) in
Stidindien und ebnete damit den Weg fiir iiberraschende Enthiillungen. Gleichzeitig gelang es ihm,
seine zunehmende Autoritdt so geschickt mit ausgezeichneten Beziehungen zu Gushri Khan und
seinem Regenten in Einklang zu bringen, dass innerhalb eines Jahrhunderts sogar der Titel ,,Konig
von Tibet” verschwand. Gleichzeitig pflegte er herzliche Beziehungen zur neuen Mandschu-
Dynastie in China und verringerte so die Bedrohung aus dem Osten. Als Gushri Khan 1655 starb,
sicherte sich der Fiinfte Dalai Lama geschickt das Recht, die tibetischen Regenten des
mongolischen Ko6nigs von Tibet zu ernennen. Er wihlte seinen Neffen Sangye Gyatso, einen Mann
mit bemerkenswerten Talenten, zum Regenten und wies ihn an, eine Volkszdhlung aller Kldster
durchzufiihren und das Steuer- und Einnahmensystem zu reformieren. Sangye Gyatso
beaufsichtigte auch den weiteren Bau des Potala, eine Aufgabe, die insgesamt vierundvierzig Jahre
in Anspruch nahm.

Obwohl Tsong-Kha-Pa das traditionelle Prinzip der klosterlichen Kontinuitdt durch die erbliche
Nachfolge von Abten abgeschafft hatte, als er den Gelukpa-Modnchen das Zdlibat auferlegte, hatte



das alternative Prinzip der Herrschaft durch reinkarnierte Abte seine eigenen Probleme. Trotz der
allgemeinen Geheimhaltung, die die Doktrin der Herrschaft durch Reinkarnation umgab, wurde
diese Idee teilweise 6ffentlich bekannt, als Altan Khan im dritten Dalai Lama die Reinkarnation des
groflen Sakya Pandita sah. Der Grof3e Fiinfte entschied sich, noch viel mehr zu offenbaren: Er
bestitigte, dass dasselbe Wesen in jedem Dalai Lama seit dem Ersten in die Reinkarnation gegangen
war, und fligte hinzu, dass jeder von ihnen eine Personifizierung von Chenrezi, dem Bodhisattva,
der Tibet beschiitzte, gewesen sei und auch weiterhin sein wiirde. Somit waren die Regentschaften
der Dalai Lamas nicht nur weise, sondern auch geheiligt. Dariiber hinaus erklérte er, dass sein
Lehrer, der Abt von Tashilhumpo, nicht nur die Reinkarnation eines engen Vertrauten von Tsong-
Kha-Pa war, sondern tatséchlich die verkorperte Prasenz des himmlischen Buddha Amitabha. Die
moralische und spirituelle Wirkung dieser Enthiillungen war freudig und tiefgreifend, denn sie
bedeuteten, dass die durch die Reinkarnationen des Dalai Lama gewihrleistete Kontinuitét in den
komplementiren Reinkarnationen der Panchen Lamas erhalten geblieben ist, die die geheimen
Lehren des tibetischen Buddhismus weitergegeben haben. Als sein Lehrer starb, beaufsichtigte der
fiinfte Dalai Lama die Entdeckung seiner Reinkarnation als zweiter Panchen Lama, und seitdem hat
der éltere der beiden Lamas die Studien des jiingeren beaufsichtigt.

Einigen Berichten zufolge regierte der fiinfte Dalai Lama nur zwei Jahre lang aktiv, bevor er sich zu
einer lingeren Meditationsklausur zuriickzog. Unabhéngig davon, ob diese Behauptung streng
genommen zutreffend ist, stimmen alle Quellen darin {iberein, dass er sich in seinen spéteren
Lebensjahren zuriickzog und nur zu bestimmten zeremoniellen Anldssen und zur Fassung
grundlegender Entscheidungen in Erscheinung trat. Wahrend des langen Riickzugs des flinften
Dalai Lama aus der Offentlichkeit verwaltete Sangye Gyatso die Angelegenheiten Tibets. Als der
Grof3e Fiinfte 1682 starb, war Tibet ein politisch und spirituell vereintes Land. Sangye Gyatso war
sich jedoch der Fragilitit der Errungenschaften Tibets bewusst. Die Mongolen hatten erneut
politisches Interesse an Tibet gezeigt, und die Chinesen suchten nach Mdoglichkeiten, ihren Einfluss
in Tibet auszuweiten, um die Expansion der Mongolen einzudimmen. Angesichts dieser Gefahren
erwies sich Sangye Gyatso als ebenso mutig wie sein Herr. Er vertraute nur den ranghdchsten Abten
und Palastbeamten seine Pldne an und begann eine erfolgreiche geheime Suche nach dem Sechsten
Dalai Lama. Er fand einen alten Monch, der dem GroB3en Fiinften dhnelte, und versteckte ihn im
Potala. Dreizehn Jahre lang wurde der Tod des Dalai Lama nicht bekannt gegeben. Der alte Monch
verkleidete sich als der Grof3e Fiinfte und erschien gelegentlich bei Zeremonien in verhiillenden
Gewiéndern. Obwohl die Chinesen schlielich den Verdacht hegten, dass sie getduscht worden
waren, gelang es Sangye Gyatso, die Herrschaft des Dalai Lama zu festigen und den Potala-Palast
fertigzustellen, bevor er 1695 den Tod des Fiinften und die bevorstehende Nachfolge des Sechsten
Dalai Lama bekannt gab. Einige Historiker halten den Regenten fiir gierig und ehrgeizig, wihrend
andere ihn als Vollender des Programms des Fiinften und Diener der Interessen der Dalai-Lama-
Linie sehen. Angesichts der ritselhaften Brillanz seines Mentors ist es mdglich, dass er und der
fiinfte Dalai Lama diese Vorgehensweise bereits vor dem Tod des Fiinften geplant hatten.

Eine neue mongolische Allianz nutzte das ungewdhnliche Verhalten des sechsten Dalai Lama als
Vorwand, um ihn als Betriiger zu deklarieren — eine Anschuldigung, die von den Tibetern damals
wie heute entschieden zuriickgewiesen wird. Lhapsang Khan von den Qoshot-Mongolen
marschierte in Lhasa ein, totete Sangye Gyatso und nahm den Sechsten Dalai Lama gefangen. Er
wurde 1706 nach Peking geschickt, um den Mandschu-Kaiser zu treffen, starb jedoch auf
mysteriose Weise auf dem Weg dorthin. Viele glauben, dass Lhapsang Khan seine Ermordung
angeordnet hatte. Wie dem auch sei, Lhapsang Khan setzte seinen eigenen Kandidaten auf den
Thron von Lhasa, doch obwohl dieser ein Jahrzehnt lang dort blieb, wurde er nicht akzeptiert. Als
die Mandschu 1720 in Lhasa einmarschierten und die Mongolen endgiiltig aus Tibet vertrieben,
wurde der wahre Siebte Dalai Lama eingesetzt. Obwohl weder der Grof3e Fiinfte noch der Erste
Panchen Lama noch der Regent Sangye Gyatso die Verwirrung und Unruhen der frithen 1700er
Jahre verhindern konnten, zeugt die unbestrittene Standhaftigkeit der Institution der Dalai Lamas
von der Brillanz ihrer Arbeit. Von den silbernen Griabern der Dalai Lamas auB3erhalb des Potala



wurde das des Funften stets am meisten verehrt.

Die Ereignisse sorgten dafiir, dass der Fiinfte Dalai Lama von Historikern als versierter Staatsmann
in Erinnerung bleiben wiirde. Er selbst legte jedoch groBeren Wert auf die Kultivierung des
Bodhisattva-Pfades und die Entwicklung der Meditation und des universellen Mitgefiihls, die
untrennbar damit verbunden sind. Nachdem er die vier Stufen des Tantra gemeistert hatte, die alle
eine Einweihung durch einen Guru erfordern, verfasste er zahlreiche Werke, um Meditierenden zu
helfen, die sich mit den unteren Tantras, d. h. den ersten drei Stufen, befassen. Obwohl es Praktiken
gibt, die keine Symbole beinhalten, werden die Sutra- und Tantra-Traditionen durch ein Yoga der
Symbole verbunden, eine Methode zur Transformation des Bewusstseins durch Meditation mittels
einer disziplinierten Verwendung von Symbolen, die als Gottheiten-Yoga bezeichnet wird. Zu den
heraufbeschworenen Symbolen gehoren detaillierte Visualisierungen und spezifische Mantras, die
das intellektuelle Verstindnis der Sutras in eine unmittelbare Erkenntnis der Aspekte des Selbst als
Entsprechung zu Aspekten des Kosmos verwandeln. Diese Praktiken fiihren unter dem wachsamen
Auge des Gurus zu den hochsten Yoga-Tantras, wie den Heruka- und Kalachakra-Tantras, aber sie
eignen sich dennoch fiir die tégliche Praxis wihrend des gesamten Lebens, unabhingig vom Grad
der Errungenschaft in der Meditation. In Anerkennung der Bedeutung eines richtigen Anfangs
verfasste der Fiinfte Dalai Lama eine Reihe von Texten, um Anleitungen fiir die Praxis der
Meditation zu geben.

In ,,Eine Meditation {iber den orangefarbenen Manjushri” erwies der Fiinfte Dalai Lama Tsong-
Kha-Pa als Verkorperung von Manjushri, dem Bodhisattva der Weisheit, seine Ehrerbietung. Er
ermahnte den Schiiler, zunichst Zuflucht zu den Drei Juwelen — Buddha, Dharma und Sangha — zu
nehmen, indem er Bodhichitta, den altruistischen Gedanken der Erleuchtung, entwickelte und tiber
die unermesslichen Gedanken der Liebe, des Mitgefiihls, der Freude und der Gleichmut nachdachte.
Dann wies er den Schiiler an, sich eine Reihe von Symbolen vorzustellen:

In meinem Herzen befindet sich mein Geist in Form eines Eies, dessen Spitze nach oben zeigt. Im
Inneren des Eies befindet sich auf einer Vollmondscheibe ein orangefarbener Buchstabe DHIH, aus
dem unendliches Licht strahlt. Es erfiillt meinen ganzen Korper, reinigt alle meine Negativititen
und beseitigt alle meine seit anfangsloser Zeit angesammelten Verblendungen. Die Lichtstrahlen
verlassen dann meine Poren und werden zu Opfergaben fiir die Buddhas und Bodhisattvas. Die
Lichter werden dann zu Opfergaben fiir die Buddhas und Bodhisattvas und erfreuen sie dadurch.
Dadurch 16sen sich die Segnungen des Korpers, der Sprache und des Geistes dieser heiligen Wesen
in Licht auf, das die Dunkelheit der Unwissenheit aller fiihlenden Wesen zerstort und sie so in die
Erleuchtung der Weisheit versetzt.

Die Strahlen sammeln sich dann wieder in der Silbe DHIH. Sie verwandelt sich in Licht, meine
gewOhnliche Wahrnehmung und mein Festhalten daran verschwinden, und ich erscheine als der
Ehrwiirdige Manjushri, orangefarben, mit einem Gesicht und zwei Armen.

Meine rechte Hand schwingt ein Schwert der Weisheit iiber mir. An meinem Herzen, zwischen
Daumen und Ringfinger meiner linken Hand, halte ich den Stiel einer Utpala-Lotusblume. Auf
ihren voll erbliihten Bliitenblittern neben meinem linken Ohr ruht ein Band des Prajnaparamita
Sutra.

Ich sitze in voller Lotushaltung und bin mit kostbaren Schmuckstiicken fiir Kopf, Ohren, Hals und
Schultern sowie Armbindern und FuBlkettchen geschmiickt. Ich bin in einen flieBenden Mantel und
einen Rock aus exquisiter Seide gehiillt; mein Haar ist zu fiinf Knoten gebunden und windet sich
gegen den Uhrzeigersinn. Mit einem bezaubernden und gelassenen Licheln sitze ich inmitten einer
Lichtmasse, die von meinem Korper ausgeht. Der Buchstabe OM markiert meine Krone, AH meine
Kehle und HUM mein Herz.

HUM strahlt Licht aus, das die Weisheitswesen aus den unvorstellbaren Palédsten ihrer eigenen
reinen Lénder herbeiruft. Sie dhneln dem oben beschriebenen Manjushri und sind von einer Schar
von Buddhas und Bodhisattvas umgeben.



JAH HUM BAM HOH: Sie verschmelzen mit mir und so werden wir eins.

Nachdem diese Visualisierung abgeschlossen ist und in einer Vereinigung des Bewusstseins mit der
dadurch hervorgerufenen Vision gipfelt, werden Manjushri, der als anmutiger Jiingling mit schoner
Sprache vorgestellt wird, geistige Opfergaben dargebracht.

Oh Manjushri, ich verneige mich vor deinem Geist
in dem das gesamte Gewebe der unzdhligen
Objekte des Wissens erleuchtet ist.

Es ist ein ruhiger Ozean von unergriindlicher Tiefe,

von unermesslicher Weite, grenzenlos wie der Raum selbst.

Der Schiiler visualisiert dann ein Yantra, das ein Mantra aus heiligen Silben enthédlt. Man stellt sich
vor, dass sie gemeinsam alle Ebenen der Weisheit enthalten, die von Buddhas, Bodhisattvas,
Shravakas, Pratyeka-Buddhas und ,,den weisen und gelehrten Meistern aller buddhistischen und
nicht-buddhistischen Traditionen” erreicht wurden. Diese Universalitét der Inklusion wird am Ende
der Meditationsperiode durch ein ebenso universelles Bestreben erginzt:

Moge ich durch diese Praxis bald
die méchtigen Errungenschaften von Manjushri erreichen
und dann alle Wesen ohne Ausnahme

zu diesem gleichen hochsten Zustand fiithren.

Die Bilder dieses Yoga der Symbole durchdringen den Geist, doch ihre Formenvielfalt hat nichts
mit Fantasie oder angenehmen traumahnlichen Zustidnden zu tun. Thre Prézision in jedem Detail
wurzelt in einem tiefen und geheimnisvollen Wissen iiber Farben, Kldnge und Zahlen, ihre
Entsprechungen und ihre Permutationen.

In ,,Die Fastenpraxis des elfgesichtigen Avalokiteshvara® folgt die Meditation einem dhnlichen
Muster wie ,,Eine Meditation iiber den orangefarbenen Manjushri®, zusétzlich mit Fasten und dem
Ablegen von Geliibden. Der Fiinfte Dalai Lama warnte, dass die Praxis ernst genommen werden
miisse — Fasten bedeute vollstdndiges Fasten, und Geliibde seien nicht auf die leichte Schulter zu
nehmen. Er wies darauf hin, dass es viele ,,Verfechter einer falschen Art von Fastenretreat” gebe,
die nicht klar zwischen Sutra und Tantra oder sogar zwischen Mahayana und Hinayana
unterscheiden wiirden, und betonte, dass die enge Wechselbeziehung aller Dinge keine
Entschuldigung dafiir sein diirfe, sie zu verwechseln. Wenn unterschiedliche Wesenheiten
miteinander verwechselt werden, gehen die Entsprechungen zwischen ihnen und ihre Verbindungen
zu verschiedenen Zustéinden und Aspekten des Bewusstseins verloren. Uber diejenigen, die einfache
Methoden lehren, lachte er: ,,Wenn sie das Leiden der sechs Arten von Wesen betrachten, zidhlen sie
Radieschen als Wesen mit Geist.” Er betonte, wie wichtig es sei, sich von einem Lehrer leiten zu
lassen und die Werke groBer Gelehrter zu studieren, darunter auch die des Zweiten Dalai Lama.

Die Kraft und Schonheit seines ,,Sadhana mit Fokus auf den Bodhisattva Maitreya*, dem Buddha
der Liebe und Zukunft, umfasste eine Meditation, die den Geist von Maitreya im Bewusstsein
heraufbeschwor.

Nachdem ich das hochste Bodhichitta entwickelt habe, werde ich mich um alle fiithlenden Wesen
wie um meine Giste kiimmern; ich werde den hervorragenden Wegen der Bodhisattvas folgen;



zum Wohle aller Wesen werde ich Erleuchtung erlangen.

Sobald der Geist gereinigt, geldutert, gesammelt und einsgerichtet ist, visualisiert der Meditierende
Maitreya:

In der Sphére der Leere erscheint mein eigener Geist als gelbe Silbe MAIM, aus der Licht strahlt. Es
erfreut die Erleuchteten, indem es ihnen Opfergaben bringt. Dann reinigt es das negative Karma und
die Verblendungen aller fiihlenden Wesen. Das Licht sammelt sich wieder im MAIM, das sich in die
Silbe PAM verwandelt. Diese wiederum verwandelt sich in einen Lotus, der mit AH gekennzeichnet
ist. Dieses AH wird zu einem Mondkissen, auf dem ich als dreigesichtiger Arya Maitreya erscheine.
Mein Hauptgesicht ist gelb, safranfarben. Mein rechtes Gesicht ist schwarz und mein linkes weil3.
Jedes Gesicht hat drei Augen; jedes ist friedlich und ldchelt. Mein dunkles Haar ist zu einem Knoten
zusammengebunden. Die ersten beiden meiner vier Hénde befinden sich an meinem Herzen, in der
Mudpra, die das Drehen des Rades des Dharma ausdriickt. Meine rechte untere Hand befindet sich in
der Mudra der hochsten Grof3ziigigkeit, und meine linke untere Hand hélt eine duftende
dunkelgelbe Blume. Ich bin mit acht kostbaren Schmuckstiicken geschmiickt: Kopfschmuck,
Ohrringe, ein Halsband, Armbénder, FuBlkettchen, Schultergurte und lange Kristallketten.
Himmlische Seidenstofte bedecken die obere Hélfte meines Kdrpers, und ich trage einen
Panchalika-Rock. Ein Vollmond ist meine Riickenlehne, denn ich sitze im Saftvasana, inmitten
eines Lichtkreises. Meine Stirn ist mit der Silbe OM gekennzeichnet, meine Kehle mit 4/ und mein
Herz mit HUM. Auf meinem Herzen steht ein gelbes MAIM auf einer Mondscheibe. Es strahlt Licht
aus und l14dt die Weisheitswesen, die mir dhnlich sind, aus ihren tatsdchlichen Wohnstétten ein:
VAJRA SAMAJAH, JAH HUM RAM HOH. Sie verschmelzen und werden eins mit mir.

Das Opfer, das in dieser Sadhana fiir Maitreya dargebracht wurde, beinhaltete eine Anrufung, die
das spirituelle Vertrauen und den selbstlosen Dienst représentiert, die das Leben und Wirken des
Groflen Fiinften geprégt haben:

Das Feuer der Groflen Liebe verbrennt den Brennstoff des Zorns,
das Licht der Weisheit vertreibt die Dunkelheit der Unwissenheit.
Ich verneige mich vor dir, Kénig des Dharma,

der du in Tushita wohnst und alle Wesen beschiitzt.



	DER FÜNFTE DALAI LAMA

