
DER FÜNFTE DALAI LAMA

Durch das klare Mitgefühl von Maitreya

Mögen wir die reiche Ernte des Sieges einfahren

Und die Leiden des Karma und der Verblendungen lindern.

Oh Maitreya, unvergleichlicher Herr,

Fünfter Buddha dieses glücklichen Zeitalters

Inspiriere mich und alle fühlenden Wesen

Mit der Berührung deines Arms des Mitgefühls.

In der Gegenwart des Meisters,

dessen Augen vor Licht strahlen,

knie ich nieder, falte die Hände und bete,

dass das Versprechen des Throns,

wie eine Schnitzerei in Diamant,

niemals untergehen möge

und dass die Frucht des Rezitierens deines Mantras

erlebt werden möge.

Oh Beschützer, du befreist

von den grenzenlosen Leiden der Welt.

Ich suche ständig Zuflucht bei dir,

mein fähiger Kapitän.

DER FÜNFTE DALAI LAMA



Ngawang Lobsang Gyatso, der fünfte Dalai Lama, war der erste, der als „der Große” bekannt 
wurde. Obwohl allen Dalai Lamas in der gesamten tibetischen Geschichte enorme Verehrung 
entgegengebracht wurde, trug nur er diesen Titel bis zum Großen Dreizehnten, dem unmittelbaren 
Vorgänger des gegenwärtigen Dalai Lama. Und unter Umständen, die an die Zeit des Großen 
Fünften zu erinnern scheinen, haben einige Tibeter begonnen, vom Großen Vierzehnten zu 
sprechen. Die historische Bedeutung des Fünften Dalai Lama beruht auf seiner außergewöhnlichen 
Einsicht, seinem Geschick und seiner Disziplin, die er trotz der besonderen und komplexen 
Bedingungen, unter denen er seine Autorität ausübte, in seine Herrschaft einbrachte. Er sicherte die 
reibungslose spirituelle Weitergabe der Reformen von Tsong-Kha-Pa und schuf eine stabile 
politische Grundlage für Tibet, die drei Jahrhunderte voller Invasionen, Doppelzüngigkeit und 
Verrat überstand. Er weckte im tibetischen Volk ein Vertrauen und eine Zuversicht, die nie ins 
Wanken geraten sind – eine Leistung, die von keinem Priester, Papst, König oder Präsidenten 
anderswo auf der Welt erreicht wurde.

Als die „religiösen Könige” Tibet regierten und die Lehren Buddhas aus Indien und in geringerem 
Maße auch aus China in das Land des Schnees gelangten, gab es noch keine klösterliche Tradition. 
Beginnend mit Shantarakshita und Padmasambhava wurden Klöster gebaut, aber erst viel später 
entstanden eigenständige Orden. Während dieser Zeit gab es eine klare, wenn auch nicht starre 
Trennung zwischen politischer und spiritueller Autorität. Rückblickend war die Verfolgung des 
Buddhadharma und seiner noch jungen tibetischen Institutionen während der Herrschaft von König 
Lang Darma katastrophal. Ob Lang Darma nun wirklich die buddhistische Tradition verachtete, wie
viele tibetische Geschichtsbücher behaupten, oder ob er lediglich den Bonpa-Neigungen der 
Aristokratie entgegenkam, um seinen Thron zu sichern, wie einige Quellen vermuten lassen, die 
Folgen waren tragisch. Die zentrale Königsherrschaft verschwand in den unaufhörlichen 
Streitigkeiten zwischen Kleinkönigen und Kriegsherren, während die Mönche in kleinen (und 
manchmal geheimen) Gruppen isoliert waren, um so gut wie möglich weiterzumachen. Als Atisha 
und andere die „zweite Gründung” ins Leben riefen, brauchte Tibet dringend eine spirituelle 
Reform, da die indischen Quellen der Erneuerung erschöpft und anfällig für Korruption waren. Das 
Entstehen der tibetischen Mönchsorden sorgte für Kontinuität in der Religionsgemeinschaft, und die
Reformen von Tsong-Kha-Pa festigten das spirituelle Leben des Landes. Der Fünfte Dalai Lama 
nutzte die Möglichkeiten seiner Zeit, um Tibet politisch zu vereinen.

Als der dritte Dalai Lama von Altan Khan den Titel „Dalai” erhielt, war die mongolische 
Intervention in Tibet bereits zur Gewohnheit geworden, da Tibet ein strategischer Spielstein in 
einem komplexen Spiel zwischen der Mongolei und China war. Die buddhistischen Orden hatten 
die Schirmherrschaft lokaler Herrscher gesucht und waren im Laufe der Zeit in politische Intrigen 
verwickelt worden. Nachdem die mongolische Präsenz fest etabliert war, versuchten die Orden, sich
mit starken Stämmen unter ihnen zu verbünden. Zunächst dominierten die Sakyas, dann gewannen 
die Karmapas an Stärke, während der dritte Dalai Lama die Unterstützung von Altan Khan gewann. 
Seine Reinkarnation, der vierte Dalai Lama, war Altan Khans Urenkel. Der mongolische Einfluss 
konzentrierte sich jedoch auf Kokonor und erstreckte sich nur sporadisch nach Westen und Süden 
bis nach Lhasa und darüber hinaus. Mit Hilfe der Könige von Tsang verfolgten die Karmapas die 
Gelukpas, ebenso wie die Bonpas und andere ältere Orden, die mit ihnen in gutem Einvernehmen 
standen. Lobsang Choekyi Gyaltsen, der später der erste Panchen Lama werden sollte, wurde 1600 
zum Abt von Tashilhumpo gekrönt. Als der nach dem Dalai Lama bedeutendste Lama kümmerte er 
sich um die täglichen Angelegenheiten der Gelugpa-Gemeinschaft im Süden, während der vierte 
Dalai Lama, der von Drepung aus regierte, seine Aufmerksamkeit vor allem auf Nordosttibet und 
die Mongolei richtete.

Nach dem Tod des vierten Dalai Lama im Jahr 1616 beaufsichtigte und bestätigte Lobsang Choekyi 
Gyaltsen 1617 die Entdeckung des fünften Dalai Lama. Schon während der Regierungszeit des 
vierten Dalai Lama hatten die Herrscher von Tsang versucht, die Spaltungen zwischen den 
mongolischen Stämmen und die Rivalitäten innerhalb der tibetisch-buddhistischen Orden 
auszunutzen. Nun, da der Dalai Lama noch ein Kind war, verdoppelten sie ihre Bemühungen. Es 



wurde versucht, ihn zu ermorden, und obwohl er entkommen konnte, wurde seine Mutter getötet. 
Lobsang Choekyi Gyaltsen beschützte seinen jungen Herrn und leitete ein intensives 
Bildungsprogramm ein. Er unterrichtete den Dalai Lama in allen Aspekten der Sutras und Tantras 
und förderte seine angeborene Neigung zu Hingabe und Meditation. Gleichzeitig bildete er den 
Dalai Lama für die Herrschaft aus und zeigte ihm durch Worte und Taten, dass hohe Spiritualität 
und gewissenhaftes ethisches Verhalten mit weiser und effektiver Führung vereinbar sind. Als 
Ngawang Lobsang Gyatso die volle Macht des Amtes des Dalai Lama übernahm, war er sich des 
Potenzials und der Unsicherheit seiner Position voll bewusst. Da er wusste, dass jede Handlung 
enorme Konsequenzen zum Guten oder zum Schlechten haben würde, überlegte er sorgfältig und 
handelte dann entschlossen. Ausgehend von seinem uneingeschränkten Vertrauen und Glauben an 
seinen Lehrer übertrug er ihm die oberste Autorität über die Region um Tashilhumpo und wandte 
seine Aufmerksamkeit der Lösung von Konflikten in Tibet insgesamt zu.

Die Herrscher von Tsang griffen Sera und Drepung an, töteten Hunderte von Mönchen und 
übergaben kleinere Klöster an die Karmapas. Da er wusste, dass er solche Aktivitäten nicht allein 
verhindern konnte, wandte sich der Fünfte Dalai Lama an die zersplitterten Mongolen, um Hilfe zu 
erhalten. Ein Teil seines Genies als Führer zeigte sich in seiner Fähigkeit, das Karma der 
Führungsqualitäten anderer zu erkennen. Er begann stille Verhandlungen mit Gushri Khan von den 
Qoshot-Mongolen, einem Mann mit außergewöhnlichen politischen Fähigkeiten und aufrichtiger 
Sympathie für die buddhistische Lehre und die Praxis der Gelukpa. Gushri Khan startete einen 
Feldzug zur Eroberung ganz Tibets, besiegte den König von Tsang, tötete das Oberhaupt des 
Karmapa-Ordens, unterwarf Osttibet und marschierte nach Westen bis zur Grenze zu Ladakh. Bis 
1642, als der Große Fünfte fünfundzwanzig Jahre alt war, hatte Gushri Khan ganz Tibet unter einer 
Herrschaft vereint. Zur Überraschung vieler, aber nicht des Fünften Dalai Lama, übertrug Gushri 
ihm die gesamte spirituelle und einen Großteil der weltlichen Macht. Er behielt den Titel Po-
Gyalpo, König von Tibet, und ernannte einen Regenten, der mit dem Dalai Lama zusammenarbeiten
sollte, mischte sich jedoch nicht in die inneren Angelegenheiten des wiedervereinigten Landes ein, 
außer um dessen militärischen Schutz zu gewährleisten.

Der fünfte Dalai Lama unternahm eine Vielzahl von Aktivitäten, um Tibet und die buddhistische 
Tradition zu stärken. Er veranlasste die Orden, sich der Gelugpa-Schule anzuschließen, und 
veranlasste die großen Orden, Reformen einzuleiten, die seine spirituelle Autorität anerkannten, sie 
aus unabhängigen politischen Bündnissen mit externen Mächten zurückzogen und ihre innere 
Integrität wiederherstellten. Auf diese Weise verbreitete er den Geist der Reformen von Tsong-Kha-
Pa in allen Orden, während er gleichzeitig die Traditionen jedes einzelnen Ordens achtete und ihre 
spirituelle Unabhängigkeit schützte. Im Jahr 1645 begann er mit dem Bau des Potala, des großen 
Palastes in Lhasa, der den Sitz der Dalai Lamas bildet. Er wählte den Standort des alten Palastes des
großen „religiösen Königs” Songtsen Gampo und schuf ein Bauwerk, das zu einem der 
architektonischen Wunderwerke der Welt und zum Symbol der tibetischen Einheit wurde. Er 
benannte ihn nach der geheimen Bergresidenz von Chenrezi (Padmapani oder Avalokiteshvara) in 
Südindien und ebnete damit den Weg für überraschende Enthüllungen. Gleichzeitig gelang es ihm, 
seine zunehmende Autorität so geschickt mit ausgezeichneten Beziehungen zu Gushri Khan und 
seinem Regenten in Einklang zu bringen, dass innerhalb eines Jahrhunderts sogar der Titel „König 
von Tibet” verschwand. Gleichzeitig pflegte er herzliche Beziehungen zur neuen Mandschu-
Dynastie in China und verringerte so die Bedrohung aus dem Osten. Als Gushri Khan 1655 starb, 
sicherte sich der Fünfte Dalai Lama geschickt das Recht, die tibetischen Regenten des 
mongolischen Königs von Tibet zu ernennen. Er wählte seinen Neffen Sangye Gyatso, einen Mann 
mit bemerkenswerten Talenten, zum Regenten und wies ihn an, eine Volkszählung aller Klöster 
durchzuführen und das Steuer- und Einnahmensystem zu reformieren. Sangye Gyatso 
beaufsichtigte auch den weiteren Bau des Potala, eine Aufgabe, die insgesamt vierundvierzig Jahre 
in Anspruch nahm.

Obwohl Tsong-Kha-Pa das traditionelle Prinzip der klösterlichen Kontinuität durch die erbliche 
Nachfolge von Äbten abgeschafft hatte, als er den Gelukpa-Mönchen das Zölibat auferlegte, hatte 



das alternative Prinzip der Herrschaft durch reinkarnierte Äbte seine eigenen Probleme. Trotz der 
allgemeinen Geheimhaltung, die die Doktrin der Herrschaft durch Reinkarnation umgab, wurde 
diese Idee teilweise öffentlich bekannt, als Altan Khan im dritten Dalai Lama die Reinkarnation des 
großen Sakya Pandita sah. Der Große Fünfte entschied sich, noch viel mehr zu offenbaren: Er 
bestätigte, dass dasselbe Wesen in jedem Dalai Lama seit dem Ersten in die Reinkarnation gegangen
war, und fügte hinzu, dass jeder von ihnen eine Personifizierung von Chenrezi, dem Bodhisattva, 
der Tibet beschützte, gewesen sei und auch weiterhin sein würde. Somit waren die Regentschaften 
der Dalai Lamas nicht nur weise, sondern auch geheiligt. Darüber hinaus erklärte er, dass sein 
Lehrer, der Abt von Tashilhumpo, nicht nur die Reinkarnation eines engen Vertrauten von Tsong-
Kha-Pa war, sondern tatsächlich die verkörperte Präsenz des himmlischen Buddha Amitabha. Die 
moralische und spirituelle Wirkung dieser Enthüllungen war freudig und tiefgreifend, denn sie 
bedeuteten, dass die durch die Reinkarnationen des Dalai Lama gewährleistete Kontinuität in den 
komplementären Reinkarnationen der Panchen Lamas erhalten geblieben ist, die die geheimen 
Lehren des tibetischen Buddhismus weitergegeben haben. Als sein Lehrer starb, beaufsichtigte der 
fünfte Dalai Lama die Entdeckung seiner Reinkarnation als zweiter Panchen Lama, und seitdem hat
der ältere der beiden Lamas die Studien des jüngeren beaufsichtigt.

Einigen Berichten zufolge regierte der fünfte Dalai Lama nur zwei Jahre lang aktiv, bevor er sich zu
einer längeren Meditationsklausur zurückzog. Unabhängig davon, ob diese Behauptung streng 
genommen zutreffend ist, stimmen alle Quellen darin überein, dass er sich in seinen späteren 
Lebensjahren zurückzog und nur zu bestimmten zeremoniellen Anlässen und zur Fassung 
grundlegender Entscheidungen in Erscheinung trat. Während des langen Rückzugs des fünften 
Dalai Lama aus der Öffentlichkeit verwaltete Sangye Gyatso die Angelegenheiten Tibets. Als der 
Große Fünfte 1682 starb, war Tibet ein politisch und spirituell vereintes Land. Sangye Gyatso war 
sich jedoch der Fragilität der Errungenschaften Tibets bewusst. Die Mongolen hatten erneut 
politisches Interesse an Tibet gezeigt, und die Chinesen suchten nach Möglichkeiten, ihren Einfluss 
in Tibet auszuweiten, um die Expansion der Mongolen einzudämmen. Angesichts dieser Gefahren 
erwies sich Sangye Gyatso als ebenso mutig wie sein Herr. Er vertraute nur den ranghöchsten Äbten
und Palastbeamten seine Pläne an und begann eine erfolgreiche geheime Suche nach dem Sechsten 
Dalai Lama. Er fand einen alten Mönch, der dem Großen Fünften ähnelte, und versteckte ihn im 
Potala. Dreizehn Jahre lang wurde der Tod des Dalai Lama nicht bekannt gegeben. Der alte Mönch 
verkleidete sich als der Große Fünfte und erschien gelegentlich bei Zeremonien in verhüllenden 
Gewändern. Obwohl die Chinesen schließlich den Verdacht hegten, dass sie getäuscht worden 
waren, gelang es Sangye Gyatso, die Herrschaft des Dalai Lama zu festigen und den Potala-Palast 
fertigzustellen, bevor er 1695 den Tod des Fünften und die bevorstehende Nachfolge des Sechsten 
Dalai Lama bekannt gab. Einige Historiker halten den Regenten für gierig und ehrgeizig, während 
andere ihn als Vollender des Programms des Fünften und Diener der Interessen der Dalai-Lama-
Linie sehen. Angesichts der rätselhaften Brillanz seines Mentors ist es möglich, dass er und der 
fünfte Dalai Lama diese Vorgehensweise bereits vor dem Tod des Fünften geplant hatten.

Eine neue mongolische Allianz nutzte das ungewöhnliche Verhalten des sechsten Dalai Lama als 
Vorwand, um ihn als Betrüger zu deklarieren – eine Anschuldigung, die von den Tibetern damals 
wie heute entschieden zurückgewiesen wird. Lhapsang Khan von den Qoshot-Mongolen 
marschierte in Lhasa ein, tötete Sangye Gyatso und nahm den Sechsten Dalai Lama gefangen. Er 
wurde 1706 nach Peking geschickt, um den Mandschu-Kaiser zu treffen, starb jedoch auf 
mysteriöse Weise auf dem Weg dorthin. Viele glauben, dass Lhapsang Khan seine Ermordung 
angeordnet hatte. Wie dem auch sei, Lhapsang Khan setzte seinen eigenen Kandidaten auf den 
Thron von Lhasa, doch obwohl dieser ein Jahrzehnt lang dort blieb, wurde er nicht akzeptiert. Als 
die Mandschu 1720 in Lhasa einmarschierten und die Mongolen endgültig aus Tibet vertrieben, 
wurde der wahre Siebte Dalai Lama eingesetzt. Obwohl weder der Große Fünfte noch der Erste 
Panchen Lama noch der Regent Sangye Gyatso die Verwirrung und Unruhen der frühen 1700er 
Jahre verhindern konnten, zeugt die unbestrittene Standhaftigkeit der Institution der Dalai Lamas 
von der Brillanz ihrer Arbeit. Von den silbernen Gräbern der Dalai Lamas außerhalb des Potala 



wurde das des Fünften stets am meisten verehrt.

Die Ereignisse sorgten dafür, dass der Fünfte Dalai Lama von Historikern als versierter Staatsmann 
in Erinnerung bleiben würde. Er selbst legte jedoch größeren Wert auf die Kultivierung des 
Bodhisattva-Pfades und die Entwicklung der Meditation und des universellen Mitgefühls, die 
untrennbar damit verbunden sind. Nachdem er die vier Stufen des Tantra gemeistert hatte, die alle 
eine Einweihung durch einen Guru erfordern, verfasste er zahlreiche Werke, um Meditierenden zu 
helfen, die sich mit den unteren Tantras, d. h. den ersten drei Stufen, befassen. Obwohl es Praktiken
gibt, die keine Symbole beinhalten, werden die Sutra- und Tantra-Traditionen durch ein Yoga der 
Symbole verbunden, eine Methode zur Transformation des Bewusstseins durch Meditation mittels 
einer disziplinierten Verwendung von Symbolen, die als Gottheiten-Yoga bezeichnet wird. Zu den 
heraufbeschworenen Symbolen gehören detaillierte Visualisierungen und spezifische Mantras, die 
das intellektuelle Verständnis der Sutras in eine unmittelbare Erkenntnis der Aspekte des Selbst als 
Entsprechung zu Aspekten des Kosmos verwandeln. Diese Praktiken führen unter dem wachsamen 
Auge des Gurus zu den höchsten Yoga-Tantras, wie den Heruka- und Kalachakra-Tantras, aber sie 
eignen sich dennoch für die tägliche Praxis während des gesamten Lebens, unabhängig vom Grad 
der Errungenschaft in der Meditation. In Anerkennung der Bedeutung eines richtigen Anfangs 
verfasste der Fünfte Dalai Lama eine Reihe von Texten, um Anleitungen für die Praxis der 
Meditation zu geben.

In „Eine Meditation über den orangefarbenen Manjushri” erwies der Fünfte Dalai Lama Tsong-
Kha-Pa als Verkörperung von Manjushri, dem Bodhisattva der Weisheit, seine Ehrerbietung. Er 
ermahnte den Schüler, zunächst Zuflucht zu den Drei Juwelen – Buddha, Dharma und Sangha – zu 
nehmen, indem er Bodhichitta, den altruistischen Gedanken der Erleuchtung, entwickelte und über 
die unermesslichen Gedanken der Liebe, des Mitgefühls, der Freude und der Gleichmut nachdachte.
Dann wies er den Schüler an, sich eine Reihe von Symbolen vorzustellen:

In meinem Herzen befindet sich mein Geist in Form eines Eies, dessen Spitze nach oben zeigt. Im 
Inneren des Eies befindet sich auf einer Vollmondscheibe ein orangefarbener Buchstabe DHIH, aus 
dem unendliches Licht strahlt. Es erfüllt meinen ganzen Körper, reinigt alle meine Negativitäten 
und beseitigt alle meine seit anfangsloser Zeit angesammelten Verblendungen. Die Lichtstrahlen 
verlassen dann meine Poren und werden zu Opfergaben für die Buddhas und Bodhisattvas. Die 
Lichter werden dann zu Opfergaben für die Buddhas und Bodhisattvas und erfreuen sie dadurch. 
Dadurch lösen sich die Segnungen des Körpers, der Sprache und des Geistes dieser heiligen Wesen 
in Licht auf, das die Dunkelheit der Unwissenheit aller fühlenden Wesen zerstört und sie so in die 
Erleuchtung der Weisheit versetzt.

Die Strahlen sammeln sich dann wieder in der Silbe DHIH. Sie verwandelt sich in Licht, meine 
gewöhnliche Wahrnehmung und mein Festhalten daran verschwinden, und ich erscheine als der 
Ehrwürdige Manjushri, orangefarben, mit einem Gesicht und zwei Armen.

Meine rechte Hand schwingt ein Schwert der Weisheit über mir. An meinem Herzen, zwischen 
Daumen und Ringfinger meiner linken Hand, halte ich den Stiel einer Utpala-Lotusblume. Auf 
ihren voll erblühten Blütenblättern neben meinem linken Ohr ruht ein Band des Prajnaparamita 
Sutra.

Ich sitze in voller Lotushaltung und bin mit kostbaren Schmuckstücken für Kopf, Ohren, Hals und 
Schultern sowie Armbändern und Fußkettchen geschmückt. Ich bin in einen fließenden Mantel und 
einen Rock aus exquisiter Seide gehüllt; mein Haar ist zu fünf Knoten gebunden und windet sich 
gegen den Uhrzeigersinn. Mit einem bezaubernden und gelassenen Lächeln sitze ich inmitten einer 
Lichtmasse, die von meinem Körper ausgeht. Der Buchstabe OM markiert meine Krone, AH meine 
Kehle und HUM mein Herz.

HUM strahlt Licht aus, das die Weisheitswesen aus den unvorstellbaren Palästen ihrer eigenen 
reinen Länder herbeiruft. Sie ähneln dem oben beschriebenen Manjushri und sind von einer Schar 
von Buddhas und Bodhisattvas umgeben.



JAH HUM BAM HOH: Sie verschmelzen mit mir und so werden wir eins.

Nachdem diese Visualisierung abgeschlossen ist und in einer Vereinigung des Bewusstseins mit der 
dadurch hervorgerufenen Vision gipfelt, werden Manjushri, der als anmutiger Jüngling mit schöner 
Sprache vorgestellt wird, geistige Opfergaben dargebracht.

Oh Manjushri, ich verneige mich vor deinem Geist

in dem das gesamte Gewebe der unzähligen

Objekte des Wissens erleuchtet ist.

Es ist ein ruhiger Ozean von unergründlicher Tiefe,

von unermesslicher Weite, grenzenlos wie der Raum selbst.

Der Schüler visualisiert dann ein Yantra, das ein Mantra aus heiligen Silben enthält. Man stellt sich 
vor, dass sie gemeinsam alle Ebenen der Weisheit enthalten, die von Buddhas, Bodhisattvas, 
Shravakas, Pratyeka-Buddhas und „den weisen und gelehrten Meistern aller buddhistischen und 
nicht-buddhistischen Traditionen” erreicht wurden. Diese Universalität der Inklusion wird am Ende 
der Meditationsperiode durch ein ebenso universelles Bestreben ergänzt:

Möge ich durch diese Praxis bald

die mächtigen Errungenschaften von Manjushri erreichen

und dann alle Wesen ohne Ausnahme

zu diesem gleichen höchsten Zustand führen.

Die Bilder dieses Yoga der Symbole durchdringen den Geist, doch ihre Formenvielfalt hat nichts 
mit Fantasie oder angenehmen traumähnlichen Zuständen zu tun. Ihre Präzision in jedem Detail 
wurzelt in einem tiefen und geheimnisvollen Wissen über Farben, Klänge und Zahlen, ihre 
Entsprechungen und ihre Permutationen.

In „Die Fastenpraxis des elfgesichtigen Avalokiteshvara“ folgt die Meditation einem ähnlichen 
Muster wie „Eine Meditation über den orangefarbenen Manjushri“, zusätzlich mit Fasten und dem 
Ablegen von Gelübden. Der Fünfte Dalai Lama warnte, dass die Praxis ernst genommen werden 
müsse – Fasten bedeute vollständiges Fasten, und Gelübde seien nicht auf die leichte Schulter zu 
nehmen. Er wies darauf hin, dass es viele „Verfechter einer falschen Art von Fastenretreat” gebe, 
die nicht klar zwischen Sutra und Tantra oder sogar zwischen Mahayana und Hinayana 
unterscheiden würden, und betonte, dass die enge Wechselbeziehung aller Dinge keine 
Entschuldigung dafür sein dürfe, sie zu verwechseln. Wenn unterschiedliche Wesenheiten 
miteinander verwechselt werden, gehen die Entsprechungen zwischen ihnen und ihre Verbindungen 
zu verschiedenen Zuständen und Aspekten des Bewusstseins verloren. Über diejenigen, die einfache
Methoden lehren, lachte er: „Wenn sie das Leiden der sechs Arten von Wesen betrachten, zählen sie 
Radieschen als Wesen mit Geist.” Er betonte, wie wichtig es sei, sich von einem Lehrer leiten zu 
lassen und die Werke großer Gelehrter zu studieren, darunter auch die des Zweiten Dalai Lama.

Die Kraft und Schönheit seines „Sadhana mit Fokus auf den Bodhisattva Maitreya“, dem Buddha 
der Liebe und Zukunft, umfasste eine Meditation, die den Geist von Maitreya im Bewusstsein 
heraufbeschwor.

Nachdem ich das höchste Bodhichitta entwickelt habe, werde ich mich um alle fühlenden Wesen 
wie um meine Gäste kümmern; ich werde den hervorragenden Wegen der Bodhisattvas folgen;



zum Wohle aller Wesen werde ich Erleuchtung erlangen.

Sobald der Geist gereinigt, geläutert, gesammelt und einsgerichtet ist, visualisiert der Meditierende 
Maitreya:

In der Sphäre der Leere erscheint mein eigener Geist als gelbe Silbe MAIM, aus der Licht strahlt. Es
erfreut die Erleuchteten, indem es ihnen Opfergaben bringt. Dann reinigt es das negative Karma und
die Verblendungen aller fühlenden Wesen. Das Licht sammelt sich wieder im MAIM, das sich in die 
Silbe PAM verwandelt. Diese wiederum verwandelt sich in einen Lotus, der mit AH gekennzeichnet 
ist. Dieses AH wird zu einem Mondkissen, auf dem ich als dreigesichtiger Arya Maitreya erscheine. 
Mein Hauptgesicht ist gelb, safranfarben. Mein rechtes Gesicht ist schwarz und mein linkes weiß. 
Jedes Gesicht hat drei Augen; jedes ist friedlich und lächelt. Mein dunkles Haar ist zu einem Knoten
zusammengebunden. Die ersten beiden meiner vier Hände befinden sich an meinem Herzen, in der 
Mudra, die das Drehen des Rades des Dharma ausdrückt. Meine rechte untere Hand befindet sich in
der Mudra der höchsten Großzügigkeit, und meine linke untere Hand hält eine duftende 
dunkelgelbe Blume. Ich bin mit acht kostbaren Schmuckstücken geschmückt: Kopfschmuck, 
Ohrringe, ein Halsband, Armbänder, Fußkettchen, Schultergurte und lange Kristallketten. 
Himmlische Seidenstoffe bedecken die obere Hälfte meines Körpers, und ich trage einen 
Panchalika-Rock. Ein Vollmond ist meine Rückenlehne, denn ich sitze im Sattvasana, inmitten 
eines Lichtkreises. Meine Stirn ist mit der Silbe OM gekennzeichnet, meine Kehle mit AH und mein
Herz mit HUM. Auf meinem Herzen steht ein gelbes MAIM auf einer Mondscheibe. Es strahlt Licht
aus und lädt die Weisheitswesen, die mir ähnlich sind, aus ihren tatsächlichen Wohnstätten ein: 
VAJRA SAMAJAH, JAH HUM RAM HOH. Sie verschmelzen und werden eins mit mir.

Das Opfer, das in dieser Sadhana für Maitreya dargebracht wurde, beinhaltete eine Anrufung, die 
das spirituelle Vertrauen und den selbstlosen Dienst repräsentiert, die das Leben und Wirken des 
Großen Fünften geprägt haben:

Das Feuer der Großen Liebe verbrennt den Brennstoff des Zorns,

das Licht der Weisheit vertreibt die Dunkelheit der Unwissenheit.

Ich verneige mich vor dir, König des Dharma,

der du in Tushita wohnst und alle Wesen beschützt.


	DER FÜNFTE DALAI LAMA

