
DAS BODHISATTVA-IDEAL

Der Versuch, den zentralen spirituellen Kern einer religiösen Tradition oder eines kollektiven 
religiösen Erbes zu verstehen und zu verinnerlichen, ist äußerst schwierig. Dies gilt insbesondere 
für die menschenbejahende Lehre Buddhas, dass man seine eigene Erlösung mit Fleiß erarbeiten 
muss, dass man die Lehren verinnerlichen muss, damit sie sich in der Praxis manifestieren. Das 
Prinzip, dass es keinen Unterschied zwischen Lehre und Praxis gibt, bildet die metaphysische 
Grundlage allen buddhistischen Denkens, unabhängig davon, wie sehr es in sektiererischen 
buddhistischen Theologien verloren gegangen sein mag. Diese Lehre entspringt der zentralen 
Bedeutung der Möglichkeit der Erleuchtung und ist völlig von ihr abhängig. Sie macht unsere 
Schwierigkeit deutlich, die Lehren Buddhas zu verinnerlichen.

Diese Schwierigkeit nimmt die Form eines Paradoxons an: Einerseits muss man den Schriften große
Aufmerksamkeit schenken, denn man wird niemals Erlösung durch blinden Glauben erlangen, noch
wird man Erlösung durch verschwommenes Denken erlangen, wenn man ständig Opfer von Maya 
ist. Man muss Unterscheidungsvermögen entwickeln; Buddhi muss aktiviert werden. Andererseits 
führen bloße Schriftanalyse, höhere Kritik, pedantische Argumentation über den Ursprung und die 
Bedeutung bestimmter Wörter und über die historische Entwicklung der Formulierungen der Lehre 
in keiner Weise zu wahrem Verständnis oder Erkenntnis. Die Notwendigkeit, 
Unterscheidungsvermögen zu entwickeln, ist selbst ein Hinweis auf die Notwendigkeit, die von 
Buddha gelehrten Konzepte zu verarbeiten und sie so auf unsere täglichen Erfahrungen 
anzuwenden, dass wir die Lehre mit unseren eigenen Worten und aus unserer eigenen Erfahrung 
heraus artikulieren können. Jede Lehre, jeder Punkt der Schriften ist im wahrhaft buddhistischen 
Sinne nur insofern gültig, als wir uns damit „beschäftigen” und sie in unserem eigenen Lernen, 
unserer Erfahrung und unserer Erleuchtung verkörpern. Der Sechste Patriarch ging so weit, über 
erleuchtete Menschen zu sagen:

Da sie durch die ständige Praxis der Konzentration und Kontemplation (dhyana und samadhi) ihren
eigenen Zugang zur höchsten Weisheit haben, erkennen sie, dass sie sich nicht mehr auf die 
Autorität der Schriften verlassen müssen.

Während er dies über erleuchtete Menschen sagen konnte, müssen wir anderen wesentlich 
vorsichtiger sein. Dennoch ist sein Argument für jeden Menschen relevant, der die grundlegenden 
Lehren Buddhas verinnerlichen möchte. Religiöse Erfahrungen offenbaren sich weder dem 
Gelehrten noch dem Teetisch-Gesprächspartner, sondern nur dem Menschen, der die zentralen 
Konzepte des buddhistischen Denkens zur Grundlage seiner geistigen Aktivität und zum 
Gegenstand seiner tiefsten Meditation macht.

Dies ist paradigmatisch der Fall beim Bodhisattva-Ideal. Weder die Natur noch die Realität der 
Bruderschaft der Bodhisattvas, dieser großen Gemeinschaft, die sich mit einem Geist, einem Willen 
und einem übergeordneten Gedanken ganz dem Wohlergehen und der Befreiung aller Wesen 
verschrieben hat, kann auf andere Weise erfasst werden. Anzunehmen, dass ein so erhabenes 
Konzept wie das des Bodhisattva vom weltlichen Verstand verstanden werden könnte, hieße, dem 
Irrtum zu verfallen, dass sein Gegenstand jemals in einem Bereich verstanden werden könnte, in 
dem notwendigerweise samvrittisatya („relative Wahrheit“) herrscht. Wenn wir jedoch den seltenen 
Fall eines brillanten Intellekts außer Acht lassen, der durch eine feine Abstimmung auf seine innere 
Natur verfeinert und durch die volle Hingabe an die Idee erwärmt ist, dass es keine höhere Religion 
als die Wahrheit gibt, können wir sagen, dass jeder Mensch, der kontinuierlich über das ideale 
Konzept des Bodhisattva meditiert, zu einem gewissen Verständnis der Natur eines solchen Wesens 
und seiner Rolle in der Welt gelangen kann.



Während der Begriff „Bodhisattva” eine Reihe verschiedener Bedeutungen hat und sich auf 
verschiedene Ebenen spiritueller Errungenschaften bezieht, können wir davon ausgehen, dass sich 
der Bodhisattva am archetypischsten im Kwan-yin-Gelübde widerspiegelt. Kwan-yin soll eine 
chinesische Prinzessin gewesen sein, die einen tibetischen König heiratete und ihn dazu brachte, ein
Anhänger Buddhas zu werden, aber Kwan-yin wird auch mit Avalokiteswara gleichgesetzt, einem 
Buddha von unbeschreiblicher Größe. Kwan-yin soll dieses Gelübde abgelegt haben:

Niemals werde ich private, individuelle Erlösung suchen oder empfangen; niemals werde ich allein 
in den endgültigen Frieden eingehen; sondern für immer und überall werde ich leben und mich für 
die Erlösung aller Lebewesen auf der ganzen Welt von den Fesseln des bedingten Daseins 
einsetzen.

Dieses edle Gelübde offenbart sofort zwei Dinge über den Bodhisattva. Das Gelübde kann nur von 
einem sehr hohen Wesen authentisch abgelegt werden, das Sprache nicht auf die herabwürdigende 
und sorglose Weise verwenden kann, wie wir es tun, wenn wir leichtfertige Behauptungen und 
Verpflichtungen eingehen, denn der Bodhisattva verpflichtet sich zu einem zentralen Gedanken in 
seinem Handeln für dieses Leben und für alle Leben. Der Bodhisattva hat die volle Bedeutung des 
ersten Verses des Dhammapada verstanden: „Alles, was wir sind, ist das Ergebnis unserer 
Gedanken: Es basiert auf unseren Gedanken“, und er hat sich mit einem solchen Gelübde oder 
Versprechen das höchste Ideal auferlegt, das ein individuelles Wesen sich vorstellen kann. Für ihn 
sind solche idealen Gedanken also realer als die Maya dessen, was wir alltägliche Tatsachen 
nennen. Darin finden wir ein Paradoxon oder Geheimnis. Der Bodhisattva setzt sich ein Ideal, das 
niemals vollständig erreicht werden kann, und dennoch widmet er sich mit einer Konzentration, 
einem Interesse und einem Engagement, die dem Durchschnittsmenschen unbekannt sind, ganz und 
gar seiner Verwirklichung. Die Wurzel der Realität ist also eine Ebene der Ideenfindung, die so 
verfeinert ist, dass sie niemals vollständig in dieser Welt verkörpert werden kann.

Wir müssen aber auch beachten, dass der Bodhisattva ein Gelübde ablegt. Ein Gelübde muss 
gegenüber jemandem oder etwas abgelegt werden. Der Bodhisattva kann dieses Gelübde jedoch 
nicht gegenüber Menschen ablegen, denn obwohl diese in hohem Maße von den Aktivitäten des 
Bodhisattva profitieren, arbeitet der Bodhisattva für sie, unabhängig davon, ob sie dies erkennen, 
verstehen oder sich überhaupt dafür interessieren. Da das Gelübde also gegenüber etwas oder 
jemandem abgelegt werden muss, der den Gelübdeablegenden zur Rechenschaft ziehen kann, 
müssen wir Menschen ausschließen. Obwohl das Mahayana voller wunderbarer himmlischer und 
transzendentaler Wesen ist, identifiziert es keinen souveränen Gott und lehrt keine ultimative 
externe Quelle der Rechenschaftspflicht. Daher muss der Bodhisattva das Gelübde gegenüber etwas
in sich selbst ablegen, und zwar gegenüber etwas, das höher ist als jede Form, die er derzeit 
einnimmt, oder alles, was er vollständig manifestieren kann. Getreu der Lehre „Arbeite fleißig an 
deiner eigenen Erlösung” hält sich der Bodhisattva gegenüber dem Höchsten in ihm für das 
verantwortlich, was er auf der Ebene des Denkens in irgendeiner Form oder rupa zu tun 
versprochen hat.

Was genau möchte der Bodhisattva für alle Wesen tun? Es ist zwar klar, dass er andere nicht retten 
kann, aber wir könnten das bestimmende Merkmal des Bodhisattva auf jeder Stufe spiritueller 
Errungenschaft als ständige Aufmerksamkeit für das wahre Eigeninteresse eines anderen definieren.
So erkennt der Bodhisattva, dass sein eigenes wahres Eigeninteresse darin besteht, anderen in 
höchstem Maße zu dienen. Abgesehen von psychischer Selbstsucht und Blockaden der 
Persönlichkeit ist es zwar leicht, dem offensichtlichen Eigeninteresse anderer zu dienen, doch muss 
der Bodhisattva über die höchste Weisheit verfügen, um zu jedem Zeitpunkt und in jedem 
bestimmten Kontext zu erkennen, was das wahre Eigeninteresse eines anderen ist. Das ist vielleicht 
der Grund, warum einige Sutras, wie beispielsweise das Gandavyuha, behaupten, dass man, wenn 
man den Wunsch nach Erleuchtung vollständig weckt, bereits einen großen Teil des Weges zu ihrer 
Erlangung zurückgelegt hat. Auf den Bodhisattva angewendet könnten wir sagen, dass der 
Bodhisattva, um wirklich das Gelübde der Bodhisattva-schaft ablegen zu können, bereits einen 
hohen Zustand spiritueller Erkenntnis, Selbstbeherrschung, Hingabe und Erleuchtung erreicht haben



muss.

Der Bodhisattva ist also viel mehr als ein Mensch mit einem außergewöhnlich großzügigen Herzen.
Indem er selbst nach einem Ideal strebt, wird der Bodhisattva für uns zu einem Ideal, da sich sein 
Leben in unserem Leben widerspiegeln kann. Wenn tatsächlich in jedem Menschen die Buddha-
Natur zu finden ist und universelle Brüderlichkeit somit eine Realität ist, dann ist die Hilfe des 
Bodhisattva nicht einfach eine Frage abstrakter guter Absichten oder lokaler Unterstützung, sondern
kommt zum Teil durch seine Stellung als Vorbild oder Archetyp für alle menschlichen Aktivitäten 
und Beziehungen zustande. Vielleicht hat das Mahayana deshalb das Arhat-Ideal als letztlich 
egoistisch und spaltend dargestellt, das nicht direkt zur spirituellen Entwicklung der Menschheit 
beiträgt.

In D.T.Suzukis Kommentar zum Gandavyuha Sutra finden wir Bemerkungen darüber, was einem 
hilft, ein Bodhisattva-Wesen zu werden. Ein Element, das als wichtig angesehen wird, ist die Pflege 
guter Freunde (kalyanamitra). Suzuki erkennt implizit an, dass wir uns die Frage stellen müssen: 
„Was macht einen guten Freund aus?“ Diejenigen, die unsere Freunde sind, weil sie uns für ihre 
eigenen Zwecke benutzen und ausnutzen können, können nicht als gute Freunde gelten; ebenso 
wenig wie diejenigen, die mit uns befreundet sind, weil sie eine Art neurotische Abhängigkeit haben
und sich an uns klammern, weil sie einen Mangel in sich selbst finden und uns brauchen, um diesen 
zu füllen. Diese Charakterisierung ist natürlich grob, aber es ist klar, dass die meisten 
zwischenmenschlichen Beziehungen dieser Art sind. In seinem Dialog „Das Gastmahl“ lässt Platon 
Aristophanes sagen, dass der Mensch in der Vergangenheit einmal in zwei Hälften geteilt wurde, 
sodass jeder von uns nur ein halber Mensch ist. Deshalb eilen wir verzweifelt durch die Welt und 
klammern uns an verschiedene Menschen, von denen wir hoffen, dass sie unsere andere Hälfte sind.
Diese mythische Charakterisierung fasst den Kern der meisten menschlichen Beziehungen sehr gut 
zusammen. Sie sind von einer Verzweiflung geprägt, einem Bedürfnis nach Erfüllung, was darauf 
hindeutet, dass keine der beiden Parteien ein ganzheitliches, unabhängiges Wesen ist, ein echtes 
Individuum für sich. Um es so deutlich wie möglich zu sagen: Diese Art von Freundschaft ist eine 
gegenseitige Ausbeutung. Und gute Freunde können sich darauf nicht einlassen.

Da ein guter Freund kein Ausbeuter sein kann und nicht allein von Bedürfnissen getrieben sein darf,
muss er jemand sein, der seinem Freund nützen und ihn erheben kann. Ein guter Freund hinterlässt 
bei jedem, den er trifft, eine etwas klarere Ahnung, ein etwas stärkeres Gefühl für die wesentliche 
Noblesse, den Keim der Buddhaschaft in sich selbst und für die Möglichkeit, über sich selbst 
hinauszuwachsen. Daher können zwei oder mehr gute Freunde, die zusammenarbeiten, eine starke 
Strömung erzeugen, die beide zur Erleuchtung erhebt. Der gute Freund kann dies nur tun, indem er 
das Höhere in sich selbst erkennt und dadurch das Höhere in anderen erkennt. Vielleicht ist dies die 
Bedeutung der christlichen Aussage: „Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin
ich mitten unter ihnen“ (Matthäus 18,20). Vielleicht liegt dies auch hinter Krishnas Worten in der 
Bhagavad Gita (Kapitel 9): „ Dir, der du keinen Fehler findest, werde ich nun dieses 
geheimnisvollste Wissen offenbaren.“

Der gute Freund ist jemand, der immer so viel Gutes in anderen sieht, der so viele Möglichkeiten 
für das Gute sieht, dass er in der Lage ist, mit Urteilen über die Grenzen anderer umzugehen – ein 
Ideal, das im Kali Yuga völlig auf den Kopf gestellt ist, wo wir alle in der Lage sind, die Fehler der 
anderen bis ins Detail zu analysieren, aber fast blind sind für die Buddha-Natur in uns selbst und 
damit auch in anderen. Unsere übertriebenen Urteile sind natürlich das Ergebnis davon, dass wir 
unser wahres Erbe, unsere wahre Natur vergessen haben und somit dem Druck korrupter sozialer 
Beziehungen erliegen. Der gute Freund ist eine Nachahmung des Bodhisattva auf der irdischen 
Ebene. Gute Freunde, die zusammenarbeiten, bilden ein irdisches Spiegelbild der Bruderschaft der 
Bodhisattvas, die für alle Wesen arbeiten.

Aber der Diamant-Sutra sagt uns, dass der Bodhisattva zwar schwört, jedes Wesen zu retten, aber 
gleichzeitig erkennt, dass es keine Wesen gibt, die gerettet werden müssen. Aufgrund dieser 
Aussage und aufgrund unserer Diskussion über den Appell an das Höhere im Bodhisattva müssen 



wir die Frage stellen: „Welche Sichtweise auf das Universum muss der Bodhisattva haben?“ Der 
Bodhisattva muss eine tiefe Erkenntnis der wesentlichen Einheit aller Dinge haben und diese 
Einheit auf jeder Ebene der Existenz widergespiegelt sehen. Während wir also aufgrund der 
Fragmentierung unseres eigenen Bewusstseins ein fragmentiertes Bewusstsein auf der weltlichen 
Ebene sehen, sieht der Bodhisattva den Faden, der alles Bewusstsein und damit alle Wesen zu 
einem Ganzen vereint. Wo das Bewusstsein fragmentiert ist, kann es durch das Gesetz vereint 
werden. Der Bodhisattva sieht Karma daher nicht als Hindernis oder Last, sondern als die 
tatsächliche Einheit aller Wirkenden in Maya. Darüber hinaus hat der Bodhisattva eine ehrfürchtige 
Ahnung von der einen Quelle aller Unterschiede, aller Welten. Diese wird als göttlicher oder 
universeller Geist, als höchster Ishwara, Alaya, undifferenziertes Bewusstsein bezeichnet.

Aus Alaya schöpft der Bodhisattva sein tragendes Mitgefühl, denn er sieht, dass „Mitgefühl kein 
Attribut ist. Es ist das Gesetz der Gesetze“, wie es in The Voice of the Silence heißt. In der 
Bhagavad Gita ist der Krishna, der sagt: „Ich habe dieses ganze Universum mit einem einzigen Teil 
von mir selbst erschaffen und bleibe getrennt“ (Kapitel 10), auch der Krishna, der sagt:

Ich bin das Opfer und der Opferritus; ich bin das den Ahnen dargebrachte Trankopfer und die 
Gewürze; ich bin die heilige Formel und das Feuer; ich bin die Speise und die Opferbutter. . . 
(Kapitel 9)

Dies deutet darauf hin, dass jede Manifestation, jede Differenzierung ein Opfer ist, beginnend mit 
dem universellen Geist und endend mit dem kleinsten Element der Existenz. Richtig verstanden 
sind Opfer und Mitgefühl ein und dasselbe. Daher sieht der Bodhisattva die Gerechtigkeit des 
Karma, denn Karma ist nichts anderes als Opfer-Mitgefühl, das sich in Maya widerspiegelt.

So gelangen wir schließlich zu der Frage nach der Qual oder dem Leiden des Bodhisattva. Da der 
vollendete Bodhisattva die Möglichkeit hat, ins Nirvana einzutreten, und darauf verzichtet, neigen 
wir dazu zu glauben, dass er leidet. Aber er sieht das Nirvana als Flucht vor der Menschheit. Das 
Verlangen danach könnte die subtilste Form genau jenes Gefühls der Getrenntheit sein, das er für 
den Ursprung des Leidens im Universum hält. Andererseits nimmt er, indem er auf das Nirvana 
verzichtet, definitiv begrenzte Formen der Verkörperung und des Handelns auf der menschlichen 
Ebene an. Selbst wenn er sich dafür entscheidet, körperlos zu bleiben, muss er dennoch 
irgendwelche Vehikel einnehmen, egal wie verfeinert sie auch sein mögen, und dadurch seine 
eigenen Handlungsmöglichkeiten einschränken. Das ursprüngliche Opfer des Bodhisattva besteht 
also darin, sein Bewusstsein in eine bestimmte Ebene der Inkarnation, ein Vehikel, zu treiben, das 
notwendigerweise begrenzter ist als die gesamte Bandbreite seines Bewusstseins. Das ist nur ein 
Teil des Leidens des Bodhisattva. Tatsächlich ist es wahrscheinlich vermessen von uns, dies 
überhaupt als Leiden zu bezeichnen. Denn obwohl der Bodhisattva unter begrenzten Bedingungen 
agiert, wie alle Wesen, die Buddha-Natur haben, hat er sich freiwillig und in vollem Bewusstsein 
dieser Tätigkeit verschrieben, in seiner Rückkehr zu Platons Höhle. Da er weiß, warum er begrenzt 
ist, während wir es nicht wissen, ist sein Leiden nicht das Leiden der Unwissenheit. Insofern wir 
also leiden, weil wir die Bedingungen, unter denen wir handeln müssen, nicht verstehen, oder weil 
wir nicht bekommen, was wir wollen, oder weil andere nicht tun, was wir uns wünschen, leiden wir 
nicht das Leiden des Bodhisattva.

Es gibt noch eine andere Art von Leiden, die sowohl tragischer als auch edler ist: das Leiden 
anderer, das wir hilflos beobachten müssen, in dem Wissen, dass die Menschen selbst lernen 
müssen und dass stellvertretendes Lernen unmöglich ist. Dies ähnelt dem Leiden des Bodhisattva, 
der tatenlos zusehen muss, ohne in das Karma einzugreifen, wie unzählige Menschen sich selbst 
und einander zerstören, nutzlose physische und psychische Gewaltakte begehen, nur um dann in 
den ersten großen psychischen Strudel hineingezogen zu werden, Inkarnation für Inkarnation. 
Derjenige, der keinen Fehler finden würde, der jedes Wesen in die Buddhaländer führen würde, 
muss dies mit ansehen, und das ist sicherlich das Leiden des Bodhisattva. Doch der Bodhisattva ist 
nicht wie wir in psychischen Zwängen und Strudeln gefangen.

Obwohl er all dies sehen muss, hat er einen größeren Überblick, eine kosmische Perspektive, und er



weiß, dass alle Wesen, die leiden und gerettet werden müssen, in der größten kosmischen 
Perspektive irgendwie „unwirklich” sind – so kann er den Tanz Shivas, des Erneuerers, würdigen. 
Er kann in seiner Wahrnehmung über Gut und Böse hinausgehen und die Angemessenheit aller 
Dinge im Großen Tanz sehen, der eine eigene Natur und einen eigenen Wert hat, unabhängig von 
jeglichem inkarnierten Bewusstsein oder begrenzten Vorstellungen davon, was richtig und falsch 
sein muss. Er steht als Zeuge einer scheinbar ewigen persönlichen Erniedrigung und sieht dennoch 
die unberührte Reinheit unserer Buddha-Natur. Ein solches Wesen kann sich in die Welt stürzen, das
wahre Selbstinteresse jedes fühlenden Wesens suchen und dabei wie Krishna in völliger 
Losgelöstheit von der Welt bleiben. Sich mit einer so erhabenen Vorstellung zu beschäftigen und 
unaufhörlich danach zu streben, sie im täglichen Leben zu verkörpern, ist zweifellos das edelste 
Unterfangen, das sich ein Mensch irgendwo auf der Erde vorstellen kann. Wie Die Stimme der 
Stille, die H.P. Blavatsky den wenigen gewidmet hat, lehrt:

In den nördlichen buddhistischen Ländern, wo die Lehre der Nirmanakayas gelehrt wird – jener 
Bodhisattvas, die auf das wohlverdiente Nirvana oder die Dharmakaya-Hülle verzichten (die sie 
beide für immer aus der Welt der Menschen ausschließen), um der Menschheit unsichtbar zu helfen 
und sie schließlich zum Paranirvana zu führen –, wird jeder neue Bodhisattva oder eingeweihte 
große Adept als „Befreier der Menschheit” bezeichnet.

DIE BODHISATTVA-ORDINATION

So wie die Erde und die anderen drei Elemente zusammen mit dem Raum alle Wesen ewig nähren
und erhalten, so möge auch ich zu dieser Quelle der Nahrung und Erhaltung werden, die alle Wesen

im gesamten Raum erhält, solange nicht alle den Frieden erlangt haben. Als sich die Sugatas
früherer Zeiten dem Bodhichitta verschrieben, etablierten sie sich nach und nach in der Praxis eines

Bodhisattvas. So verpflichte auch ich mich dem Bodhichitta zum Wohle aller Wesen und werde
mich nach und nach in der Praxis eines Bodhisattva etablieren. Heute ist meine Geburt fruchtbar

geworden; meine Geburt als Mensch ist gerechtfertigt. Heute bin ich in die Buddha-Familie
hineingeboren; ich bin nun ein Sohn des Buddha. Nun bin ich entschlossen, die meiner Familie

angemessenen Handlungen zu vollbringen; ich werde die Reinheit dieser makellosen, edlen Familie
nicht verletzen.

SHANTIDEVA


	DIE BODHISATTVA-ORDINATION

