CHRYSIPPOS VON SOLI

Stoische Philosophen initiierten ein neues Verstandnis klassischer Ideale in einer Welt, die sich von
threm Erbe entfernte und sich auf der Suche nach neuen Visionen und sozialen Strukturen befand.
Obwohl ihre Bemiihungen um metaphysische Subtilitdt hinter den spéteren neoplatonischen
Errungenschaften zuriickblieben, war ihr tiefes Interesse an der Verwirklichung eines
philosophischen Lebens uniibertroffen. Enttduscht von der Abkehr der Akademie hin zu
scholastischen Ubungen und unter Vermeidung der verfiihrerischen Tendenzen, die
genussorientierte Ethik des Epikur falsch zu interpretieren, versuchten die Stoiker, die volle
Tragweite der Lehren Platons zu erfassen, wie sie im Sokrates der Dialoge veranschaulicht werden.
Die Vorstellung vom Kosmos als sowohl materiell als auch intelligent fiihrte ganz natiirlich zu der
Schlussfolgerung, dass die Ethik — die Verhaltensgrundsitze fiir Menschen und die Gesetze der
Bewegung und Wechselwirkung fiir alle Dinge — die architektonische Wissenschaft ist. Die Ethik
kann weder von der Ontologie noch von der Erkenntnistheorie getrennt werden, denn sie
durchdringt die kosmische Struktur und durchdringt die Vorstellungskraft. Alles Wissen lésst sich in
zwei grof3e Bereiche unterteilen: den strukturellen (Physik) und den konzeptuellen (Logik). Die
Physik wiederum unterteilt sich in Kosmologie, die Lehre von der universellen Ordnung, und
Theologie, die Entdeckung der intelligenten Aufrechterhaltung dieser Ordnung, wéhrend die Logik
in Dialektik, die Analyse der rationalen Ordnung des Denkens, und Rhetorik, die rationalen
Prinzipien der Uberzeugung, unterteilt werden kann.

Zeno griindete die Stoa auf originellen Einsichten in die sokratische Exemplifizierung, einem
grundlegenden Umdenken der platonischen Tugenden und einer kithnen Synthese fritherer
griechischer Metaphysik, die alle auf der Bejahung der Einheit der Natur, der sichtbaren und
unsichtbaren, der makrokosmischen und mikrokosmischen, beruhten. Kleanthes fasste die Lehren
des Zeno zusammen, arbeitete sie aus und gab ihnen einen harmonischen und lyrischen Ausdruck.
Die Wirkung der stoischen Philosophie ldsst sich an der energischen Kritik messen, die ihr
entgegengebracht wurde, insbesondere von den Kynikern, von denen die Stoiker offen Anleihen
nahmen, den Epikureern, die die Stoiker als grobschlichtig betrachteten, und der Akademie, die sie
als metaphysisch primitiv empfand. Von Zeno energisch und von Kleanthes wohlwollend bekdmpft,
forderte die Rivalitit der Schulen ihren Tribut, und viele, die sich zunichst von der Kraft des
stoischen Denkens angezogen fiihlten, wandten sich von der Forderung nach Ausdauer ab. Es war
Chrysippos' Aufgabe, die Schule auf dem Fundament der Logik und verfeinerter Konzepte zu
etablieren.

Chrysippos wurde um 279 v. Chr. in Soli in Kilikien geboren. Uber sein friihes Leben ist wenig
bekannt, auBer dass er in der Ndhe von Tarsus aufwuchs und vielleicht schon in jungen Jahren die
philosophischen Disputationen dieses intellektuellen Zentrums miterlebte. Der Uberlieferung
zufolge erbte er ein betrichtliches Vermogen, das ihm spéter durch juristische Machenschaften
gestohlen wurde. Da er nun mittellos war, begab er sich nach Athen, um Philosophie zu studieren.
Obwohl er moglicherweise gerade rechtzeitig in der Stoa eintraf, um kurz bei Zeno zu studieren,
horte er sicherlich die Vortridge der groBen Lehrer jener Zeit — Arkesilaos, Aristos von Chios und
Kleanthes. Da er die Lehren des Arkesilaos und der Akademie als fade empfand, weil sie zum
urspriinglichen Skeptizismus des Sokrates zuriickkehrten und die spiteren Lehren des Platon
ignorierten, horte Chrysippos aufmerksam Aristos zu, dem beliebtesten Lehrer in Athen. Aristo
hatte bei Zeno studiert, sich jedoch von ihm entfernt und eine Position eingenommen, die den
Kynikern nédher stand. Zeno hatte ihn als Schwitzer bezeichnet, und viele empfanden seine



personlichen Gewohnheiten als maBlos. Er vertrat die Ansicht, dass Logik unfruchtbar, wenn nicht
gar bedeutungslos sei und dass in der Physik nichts mit Sicherheit gewusst werden konne. Fiir
Aristo war allein die Ethik wichtig, aber er verzichtete darauf, allgemeine ethische Prinzipien in
praktische Gebote jeglicher Art umzusetzen. Chrysippos vermutete, dass diese mit Rhetorik
verbundene Haltung eine grofle Anhéngerschaft anzog, weil sie ihren Anhéngern nur wenige
Anforderungen hinsichtlich einer Anderung ihrer Einstellung oder Lebensweise auferlegte. Auf die
Frage, warum er kein Aristoteliker geworden sei, antwortete Chrysippos: ,,Hétte ich den Vielen
gefolgt, wire ich kein Philosoph geworden.*

Kleanthes vertrat den einzigen positiven Standpunkt in den philosophischen Kreisen Athens. Seine
GroBziigigkeit und Uberzeugungskraft, seine geistige und intellektuelle Loyalitit gegeniiber seinem
Lehrer und seine furchtlosen praktischen Schlussfolgerungen hinsichtlich der Relevanz von
Prinzipien fiir das tidgliche Leben zogen Chrysippos an und iiberzeugten ihn. Die oberfldchlichen
Philosophien jener Zeit, die die Dekadenz widerspiegelten, die aus einem aufkommenden, aber
noch nicht assimilierten Internationalismus resultierte, lockten viele an, die sich vielleicht der Stoa
angeschlossen hitten. Die Sanftmut, die Kleanthes in philosophischen Debatten und seinem
personlichen Verhalten an den Tag legte, wurde als Zeichen von Schwiche angesehen, wiahrend die
triigerische Rhetorik der Aristoteliker ihre ethische Riickgratlosigkeit verschleierte und die
skeptischen Methoden der Akademie und der Kyniker falschlicherweise als Stirke angesehen
wurden. Die Anhédnger der Stoa wurden immer weniger, da sie einfachere Wege bevorzugten, und
Zeitgenossen von Kleanthes sagten voraus, dass die bemalte Veranda bald leer sein wiirde.
Chrysippos beschloss, dieser tragischen Entwicklung ein Ende zu setzen, sobald er sich seinem
Meister verschrieb. Er war von der Wahrheit der von Kleanthes verkiindeten Lehren vollkommen
iiberzeugt, aber die angewandten Methoden drgerten ihn. Kleanthes, der Boxer, war in seiner
Sprache freundlich, wéahrend Chrysippos, der keine gewalttdtigen Sportarten kannte, zu einem
verbalen Boxer wurde. Obwohl er bis zu seinem Tod groBten Respekt vor seinem Lehrer hatte,
forderte er ihn so hart heraus, dass er sich im Alter vorwarf, sich Cleanthes gegeniiber nicht sanfter
verhalten zu haben. Wenn seine Forderung, Cleanthes solle nur die Lehren vermitteln, wahrend er
selbst die unterstiitzenden Argumente liefern wiirde, ein iiberschwingliches Selbstvertrauen verriet,
so brachte ihm sein Eifer in der Dialektik den Titel ,,der zweite Griinder der Stoa” ein. Diogenes
Laertius ging sogar so weit zu behaupten: ,,Ohne Chrysippos gibe es keine Stoa.” Seine grofite
Enttduschung scheint gewesen zu sein, dass er, nachdem er die Kritik von Arkesilaos und Aristo
entscheidend widerlegt hatte, die grofiten Gegner des stoischen Denkens iiberlebte, nur um sich
dann mit MittelméBigkeit konfrontiert zu sehen. Am Ende seiner langen Karriere als Leiter der
Schule von 232 v. Chr. bis zu seinem Tod im Jahr 206 v. Chr. war der stoische Standpunkt fest
verankert und blieb weitgehend unveréndert bestehen, wiahrend er bis zum Tod von Epiktet und
Marcus Aurelius, seinem letzten groB3en Sprecher, bemerkenswert flexibel blieb. Aristokreon, der
Nefte von Chrysippos und ebenfalls Stoiker, errichtete ihm zu Ehren eine Statue als dem Lehrer, der
die Knoten der Philosophen 16sen konnte.

Chrysippos stiirzte sich energisch in die Arena der philosophischen Auseinandersetzung, zumindest
teilweise, weil er im Gegensatz zu einigen seiner Gegner der Meinung war, dass das Ergebnis von
Bedeutung sei. Obwohl er ein deutlich anderes Temperament hatte als Kleanthes, zeigte er eine
vergleichbare Bereitschaft, seine Ansichten im Lichte der Erkenntnisse anderer zu modifizieren.
Seine dialektischen Fahigkeiten waren beeindruckend, aber er bestand darauf, die Argumente derer,
die mit ihm nicht iibereinstimmten, mit groBtmoglicher Deutlichkeit darzulegen. Er wurde sogar
von seinen Anhdngern dafiir kritisiert, dass er die Ansichten seiner Gegner mit mehr Nachdruck
vertrat als seine eigenen. Die stoische Vorstellung von Wissen umfasste vier allgemeine Elemente —
Empfindungen, Wahrnehmungen, Vorstellungen und angeborene Ideen. Diese Elemente kénnen zu
einem Systema kombiniert werden, das eine Art Techne oder Kunst sein kann, aber die
systematische Synthese allen Wissens ist Episteme oder Wissenschaft. In diesem Sinne stellt nur die
Philosophie eine vollstandige Wissenschaft dar. Da angeborene Ideen nur schwer von den
vielfdltigen Konzepten und Vorstellungen im menschlichen Geist zu unterscheiden sind und da die



meisten Konzeptualisierungen einen Bezug zu Empfindungen und Wahrnehmungen haben,
bevorzugte Zeno einen direkten empirischen Ansatz zum Wissen. Chrysippos formulierte das
Kriterium der Wahrheit als kataleptike phantasia, das umfassende mentale Bild. In Anlehnung an
die buddhistische Vorstellung von der Lebhaftigkeit des Eindrucks unterscheidet Chrysippos durch
Klarheit wahrhaftige mentale Bilder von unklaren und falschen. Dieses Unterscheidungsmerkmal
ist insofern praktisch, als es im Moment der Wahrnehmung angewendet werden kann, aber
Chrysippos erkannte, dass es nicht fiir sich allein stehen kann, denn im Falle von Trdumen kann
mangelnde Klarheit erst zu einem spéteren Zeitpunkt entdeckt werden. Aufgrund von Tendenzen
und Vorurteilen, die aus fritheren Erfahrungen resultieren, erkennt man mdéglicherweise die Klarheit
anderer Wahrnehmungen nicht. Chrysippos filigte hinzu, dass die Kriterien Empfindung und
Vorurteil sind, da Wahrnehmungen durch die Priifung der Vernunft beurteilt werden konnen. Er
erkannte die Erkenntnisse der Korrespondenz- und Kohérenzauffassungen von Wahrheit und
versuchte, sie miteinander zu verbinden.

Die stoische Uberzeugung, dass das Universum im strengsten Sinne ein Kosmos ist und dass jeder
Aspekt der Natur und der Gesellschaft die Aktivitidt des Logos widerspiegelt, veranlasste
Chrysippos zu der Feststellung, dass Sprache natiirlich und nicht konventionell ist. Dies legt nahe,
dass die Dialektik in der Logik verwurzelt sein sollte, denn die Ordnung des richtigen Denkens
spiegelt die Ordnung der Natur wider. Seine Bemiihungen, die Prinzipien der logischen Struktur zu
verfeinern, fithrten ihn dazu, die grundlegenden, nicht beweisbaren Formen der Aussagenlogik zu
skizzieren, darunter Modus ponens, Modus tolens und drei Formen der Disjunktion. Er zeigte die
Parameter des syllogistischen Denkens auf und zeigte, dass dialektische Beweisfiihrung durch
sorgfiltige Definition vereinfacht werden kann. Anstatt zu versuchen zu beweisen, dass das
Universum eine geordnete Einheit ist, definierte er es als ,,die Kombination von Himmel und Erde
und allen Naturen, die sich in ihnen befinden” und ,,die Kombination von Goéttern und Menschen
und allem, was fiir sie geschaffen wurde”, und argumentierte dann, dass es selbst erzeugt und nicht
von einem anderen geschaffen wurde. Diese Vorstellung eines geordneten Ganzen kann mit der
Gottheit gleichgesetzt werden, wobei gleichzeitig der immanente Aspekt Gottes und der intelligente
Aspekt der Natur betont werden. Insofern eine solche Vorstellung eine groBBere Gesamtheit
erfordert, von der sie sich durch ihre Ordnung unterscheidet, ist diese Weite die grenzenlose Leere,
unvorstellbar und unerkennbar, die einen vollig transzendenten Aspekt des Gottlichen andeutet.

Das Universum kann in heraklitischer Terminologie als in seiner wesentlichen Natur ewig, aber in
seinen Eigenschaften vergénglich betrachtet werden, als Spielplatz unzdhliger Weltsysteme. Fiir
Chrysippos wie fiir Kleanthes ist die Auflosung jedes einzelnen Systems immer das Feuer, das
transformierende und verzehrende Element, das das genaueste sichtbare Symbol der Gottheit in
Bewegung ist. Die Bewegungen der Sterne und die rhythmischen Bewegungen der Planeten
markieren die groen und kleinen Phasen des Fortschreitens des Kosmos von seiner Geburt bis zu
seiner Auflosung. Die zusammenhaltende Kraft des Universums ist im Logos im Kosmos zentriert,
und so unterliegt jede Bewegung den Prinzipien der universellen Ordnung. Chrysippos zog die
gleiche Schlussfolgerung wie Zeno und lehrte, dass alles nach dem Schicksal geschieht. Diejenigen,
die sich iiber die strenge Logik von Chrysippus lustig machen wollten, widersprachen dieser
Ansicht mit der Lehre von argos logos, der Faulheit. Warum etwas tun, wenn alles vom Schicksal
bestimmt ist? Wenn man dazu bestimmt ist, die Herbsternte einzubringen, warum sollte man dann
im Friihjahr sden? Chrysippus sah solche Streitigkeiten als rein verbal an und genoss es, sie
aufzulosen. Alle Dinge sind vom Schicksal bestimmt, und manche Dinge sind dazu bestimmit,
zusammen oder in einer erkennbaren Reihenfolge zu geschehen. Die Lehre der confatalia verlangt
beispielsweise, dass Aussaat und Ernte zusammen gehdren, und man entdeckt die schicksalhafte
Verbindung durch Beobachtung. Manche Zusammenhénge lassen sich allein durch die Vernunft
entdecken, beispielsweise dass schlafende Wichter nicht sein konnen oder dass es keinen Sieg in
der Schlacht fiir Fliichtlinge gibt.

Im Gegensatz zu Kleanthes war Chrysippos der Ansicht, dass jedes vergangene Ereignis notwendig
ist, dass aber manche Dinge moglich sind, auch wenn sie nicht wahr sind und niemals wahr werden.



Das Schicksal kann bestimmen, dass etwas Mogliche, wie beispielsweise das Zerbrechen eines
groflen Diamanten, niemals tatséchlich eintreten wird. Das Schicksal ist keine blinde, mechanische
Notwendigkeit, sondern die geordnete Notwendigkeit, die die regulierende Aktivitét des
allgegenwirtigen Logos ist. Das Schicksal ist nur dann determiniert, wenn intelligentes Handeln in
das Konzept einbezogen wird, so dass ,,Schicksal” gleichbedeutend mit ,,kosmischer Vernunft” ist.
Somit ist ,,das Wesen des Schicksals eine spirituelle Kraft, die das Universum ordnet”. Insofern das
Konzept der Vorsehung eine vom Konzept des Schicksals unterschiedene Bedeutung hat, wie
Kleanthes lehrte, bestand Chrysippos im Gegensatz zu seinem Lehrer darauf, dass alle vom
Schicksal bestimmten Dinge auch von der Vorsehung bestimmt sind. Das Schicksal ist die Gottheit.
Chrysippos fasste seine Position wie folgt zusammen:

Es ist unmdglich, dass auch nur das Geringste anders als in Ubereinstimmung mit dem Willen
Gottes, seinem Wort, dem Gesetz, der Gerechtigkeit und der Vorsehung geschieht.

Wihrend die fortdauernde Ordnung der Welt ausreichen mag, um auf die Wohltétigkeit der Gottheit
hinzuweisen, scheint das Bose die strenge Sichtweise des Schicksals, die Chrysippos vertrat, in
Frage zu stellen. Er stiitzte seine Ansicht mit einer dreiteiligen Analyse des Bosen. Zunichst
argumentierte er mit der gegenseitigen Abhédngigkeit von Gegensitzen.

Es konne keine Gerechtigkeit geben, wenn es nicht auch Ungerechtigkeit gébe; keinen Mut, wenn
es keine Feigheit gébe; keine Wahrheit, wenn es keine Liige gébe.

Zweitens lehrte er, dass manche scheinbaren Ubel notwendige Folgen des Guten sind, so wie die
Verletzlichkeit des menschlichen Kopfes das unvermeidliche Ergebnis seiner kompakten und
filigranen Konstruktion ist. Und drittens rdumte er ein, dass man moglicherweise nicht {iber
ausreichendes Wissen verfiigt, um bestimmte Ubel rational zu erkliren.

Im Gegensatz zu der Leugnung der Existenz einer Gottheit lieferte Chrysippos drei Beweise. In
einer geordneten Welt ist die Vernunft die {iberlegene Kraft. Da der Mensch nicht die hochste
Instanz dieser Kraft ist, da er nicht die Planeten geformt hat, muss es eine hohere Instanz geben, und
das ist Gott. Dariiber hinaus muss die menschliche Vernunft aus einer Quelle stammen, und diese
wird zu Recht als ,,Gottheit” bezeichnet. SchlieBlich wére der Mensch, wenn es keine Gottheit gébe,
das hochste Wesen, und schon die oberflachlichste Betrachtung des Universums offenbart die
Arroganz einer solchen Behauptung. Wenn jedoch die Gottheit der tonos ist, das magnetische
Zentrum der Kohédsion im Kosmos, dann ist die Seele dieses Zentrum im Menschen, der Gott in
menschlicher Gestalt. Der Mikrokosmos spiegelt den Makrokosmos wider, und so kann der Tod nur
die Trennung der Seele vom Korper sein, so wie die Auflosung der Eigenschaften des Universums
nur die Trennung der manifesten Existenz vom Wesen des Kosmos ist, das ewig ist. Die Trennung
impliziert keinen Dualismus, sondern nur einen Zustandswechsel. Kleanthes lehrte, dass die Seelen
so lange weiterleben, bis alle Unterschiede in der Feuersbrunst aufgelost sind, die dazu fiihrt, dass
das Universum in einen Zustand der volligen Nicht-Manifestation oder reinen Potenzialitét
zurlickkehrt. Chrysippos fiigte hinzu, dass, da die Vernunft die Seele des Menschen ist, die im
Leben nicht geiibte Vernunft nicht von der logoischen Dynamik der Natur zu unterscheiden wére,
sobald die individualisierenden Eigenschaften des Korpers verschwunden sind, und dass daher nur
die Seelen der Weisen als kohérente Individualitdten bis zum feurigen Ende der Zeit {iberleben
konnen.

Da das Universum aus einer Vielzahl intelligenter Kréfte besteht, ist es eine Kosmopolis, und die
menschliche Gesellschaft ist nur insofern kosmopolitisch, als die Menschen kollektiv und
individuell die Ordnung in der Natur erkennen und ihr nacheifern. Fiir Zeno bedeutete dies,
konsequent zu leben, und Kleanthes lehrte, dass es bedeutete, im Einklang mit der Natur zu leben.
Chrysippos erweiterte das Konzept der Natur um die ,,universelle und menschliche Natur” und legte
nahe, dass die Tugenden nicht einfach nur Reflexionen der Ordnung der Natur sind, sondern
vielmehr ein integraler Bestandteil davon.

Tugendhaft zu leben bedeutet, nach wissenschaftlichen Erkenntnissen iiber die Phanomene der



Natur zu leben und nichts zu tun, was das universelle Gesetz verbietet, das die richtige Vernunft ist,
die alle Dinge durchdringt und mit Zeus, dem Herrn der Ordnung dieser Welt, identisch ist.

Der tugendhafte Mensch ist sensibel fiir die subtilsten Bewegungen der Natur, ist sich der Parameter
seines eigenen Charakters bewusst und bereit, personliche Interessen den Anforderungen des
gesamten Universums unterzuordnen. Obwohl Tugend eine Eigenschaft der Seele ist, deutet die
enge Verbindung von Seele und Korper darauf hin, dass jeder Mangel an Tugend notwendigerweise
den fonos des Individuums und damit die Gesundheit des Korpers beeintrichtigt. Chrysippos
verglich Krankheiten der Seele und des Korpers und lehrte, dass Harmonie fiir einen gesunden
Geist ebenso notwendig ist wie fiir einen gesunden Korper.

Alle Menschen gehoren im allgemeinsten Sinne des Wortes zur stoischen Kosmopolis, aber
derjenige, der eifrig Tugenden kultiviert, wéhlt sich selbst fiir die selbstbewusste Teilnahme an
dieser selbst gewéhlten Kosmopolis derer, die dem Ideal des Weisen nacheifern und leben, um
universellen Zielen zu dienen. Chrysippos erkannte, wie wichtig es ist, dieses zentrale Ideal absolut
rein und ohne den geringsten Makel zu halten, egal wie unbewusst dieser auch sein mag, denn wenn
menschliche Unvollkommenheit oder Tduschung einen Schatten auf das Ideal werfen, wird die
selbstbewusste Kosmopolis in ithren Grundfesten bedroht. Daher war er nicht bereit anzuerkennen,
dass es mehr als ein oder zwei Weise gab, obwohl viele dem Ideal auf bewundernswerte Weise nahe
kamen. Fiir die Stoiker war das homerische Heldenideal weit weniger attraktiv als das Ideal der
humanitas, der Fahigkeit zu denken, Mitgefiihl zu empfinden, nach Weisheit zu streben und sich fiir
die Gemeinschaft der Menschen und der Natur aufzuopfern. In Ubereinstimmung mit der Akademie
vertraten die Stoiker die Auffassung, dass Menschen jene Ziele anstreben sollten, die
charakteristisch menschlich sind und sich von denen des Tierreichs unterscheiden, und sie
akzeptierten Weisheit, Gerechtigkeit, Mut und MéBigung (sophrosyne) als die Kardinaltugenden.
Dartiber hinaus lehrte die Stoa, dass die hochsten menschlichen Fahigkeiten die Vernunft und der
politische Sinn sind, der selbst ein Aspekt der universellen Vernunft ist. Chrysippos unterteilte die
Tugenden in solche, die auf theoretischen Prinzipien beruhen, ndmlich die Kiinste (technai), und
solche, die sich aus der tiglichen Praxis entwickelt haben, die er als Fahigkeiten (dunameis)
bezeichnete. Laut Seneca gehorten dazu neben humanitas, fortitudo, fides, temperantia, simplicitas,
modestia und moderatio auch frugalitas, parsimonia und dementia. Gerechtigkeit leitet sich aus
politischem Verstindnis ab und ist fiir das Gedeihen der Kosmopolis von entscheidender
Bedeutung. Chrysippos versinnbildlichte diese Tugend als Jungfrau.

Sie hat die Gestalt einer Jungfrau, um zu zeigen, dass sie unbestechlich ist und sich nicht von
schlechten Menschen beeinflussen lésst; sie hat ein entschlossenes und strenges Aussehen, das den
Bosen Furcht und den Guten Zuversicht einfloBt. [hre Augen sind scharfsichtig, ihre Haltung ist
zugleich traurig und ehrfurchtgebietend.

Adel kann keine Frage der Geburt sein, denn da alle Menschen in unterschiedlichem Malle
denselben gottlichen Ursprung haben, auch wenn nur wenige ihre spirituelle Abstammung leicht
offenbaren konnen, ist wahrer Adel die Verkorperung der Tugend, ein Stand, der allen zugénglich
ist, die danach streben, ihn einzunehmen. Der gute Mensch wird keinen Finger fiir seinen Ruf
riihren, es sei denn, es geht um ein hoheres Ziel. Aber, fiigte Chrysippus hinzu, man muss alles
vermeiden, was die Tugend untergrabt, wie zum Beispiel Trunkenheit.

Durch seine detaillierte Untersuchung der kosmischen Harmonie, des Schicksals und der Tugend
entwickelte Chrysippos eine Lehre, die teilweise die hinduistischen Konzepte von Rfa, Karma und
Dharma widerspiegelt. Wahrend einige seiner Anhdnger dazu neigten, Listen mit erlaubten
Aktivititen und sozialen Tabus zu erstellen, bemerkte Chrysippus scherzhaft, dass ,,der Weise fiir
eine ausreichende Bezahlung drei Saltos machen wiirde”, womit er andeutete, dass keine starren
Regeln aufgestellt werden sollten, auler dass man sich einen Lebensunterhalt suchen sollte, der
seinen Nachbarn nicht schadet. Er lehnte das Angebot eines politischen Amtes mit den Worten ab:
,»Ist ein Mann ein schlechter Politiker, ist er den Gottern verhasst; ist er ein guter Politiker, ist er
seinen Mitbiirgern verhasst.” Er wandte seine Aufmerksamkeit der Systematisierung und Klérung



der Lehren zu, die er von seinem Meister Kleanthes gelernt hatte. Er verfasste 705 Abhandlungen,
um diese wertvollen Lehren zu erkldren und zu verteidigen, und obwohl keine davon erhalten
geblieben ist, erhielt die Schule, die er vom Tod seines Lehrers bis zu seinem eigenen Tod im Jahr
206 v. Chr. leitete, die Kraft und den Einfluss, um fast vier Jahrhunderte lang zu florieren. Er erhielt
den Titel ,,Saule der Sdulenhalle” und wurde als zweiter Griinder der Stoa geehrt. Die vielleicht
grofziigigste Wiirdigung kam von Diogenes Laertius, der sagte:

Wenn die Goétter Dialektik anwenden, konnen sie keine andere als die von Chrysippos anwenden.

Er war von reinem Urteilsvermégen durchdrungen,
tibte sich in Entschlossenheit, lehnte die Reize des Klangs und anderer Objekte der Sinne ab
und legte Anhaftung und Abneigung ab;
an abgeschiedenen Orten wohnt, wenig isst, Sprache, Kérper und Geist unter Kontrolle hat,

sich stiandig der Meditation widmet und unerschiitterlich in Leidenschaftslosigkeit verankert ist;
Egoismus, Arroganz, Gewalt, Eitelkeit, Begierde, Zorn, Stolz und Besitz aufgibt

und stets Gelassenheit ausstrahlt, ist ein Mensch dazu geeignet,

das hochste Wesen zu sein.
SHRI KRISHNA

oM



