
CHRYSIPPOS VON SOLI

Stoische Philosophen initiierten ein neues Verständnis klassischer Ideale in einer Welt, die sich von 
ihrem Erbe entfernte und sich auf der Suche nach neuen Visionen und sozialen Strukturen befand. 
Obwohl ihre Bemühungen um metaphysische Subtilität hinter den späteren neoplatonischen 
Errungenschaften zurückblieben, war ihr tiefes Interesse an der Verwirklichung eines 
philosophischen Lebens unübertroffen. Enttäuscht von der Abkehr der Akademie hin zu 
scholastischen Übungen und unter Vermeidung der verführerischen Tendenzen, die 
genussorientierte Ethik des Epikur falsch zu interpretieren, versuchten die Stoiker, die volle 
Tragweite der Lehren Platons zu erfassen, wie sie im Sokrates der Dialoge veranschaulicht werden. 
Die Vorstellung vom Kosmos als sowohl materiell als auch intelligent führte ganz natürlich zu der 
Schlussfolgerung, dass die Ethik – die Verhaltensgrundsätze für Menschen und die Gesetze der 
Bewegung und Wechselwirkung für alle Dinge – die architektonische Wissenschaft ist. Die Ethik 
kann weder von der Ontologie noch von der Erkenntnistheorie getrennt werden, denn sie 
durchdringt die kosmische Struktur und durchdringt die Vorstellungskraft. Alles Wissen lässt sich in
zwei große Bereiche unterteilen: den strukturellen (Physik) und den konzeptuellen (Logik). Die 
Physik wiederum unterteilt sich in Kosmologie, die Lehre von der universellen Ordnung, und 
Theologie, die Entdeckung der intelligenten Aufrechterhaltung dieser Ordnung, während die Logik 
in Dialektik, die Analyse der rationalen Ordnung des Denkens, und Rhetorik, die rationalen 
Prinzipien der Überzeugung, unterteilt werden kann.

Zeno gründete die Stoa auf originellen Einsichten in die sokratische Exemplifizierung, einem 
grundlegenden Umdenken der platonischen Tugenden und einer kühnen Synthese früherer 
griechischer Metaphysik, die alle auf der Bejahung der Einheit der Natur, der sichtbaren und 
unsichtbaren, der makrokosmischen und mikrokosmischen, beruhten. Kleanthes fasste die Lehren 
des Zeno zusammen, arbeitete sie aus und gab ihnen einen harmonischen und lyrischen Ausdruck. 
Die Wirkung der stoischen Philosophie lässt sich an der energischen Kritik messen, die ihr 
entgegengebracht wurde, insbesondere von den Kynikern, von denen die Stoiker offen Anleihen 
nahmen, den Epikureern, die die Stoiker als grobschlächtig betrachteten, und der Akademie, die sie 
als metaphysisch primitiv empfand. Von Zeno energisch und von Kleanthes wohlwollend bekämpft,
forderte die Rivalität der Schulen ihren Tribut, und viele, die sich zunächst von der Kraft des 
stoischen Denkens angezogen fühlten, wandten sich von der Forderung nach Ausdauer ab. Es war 
Chrysippos' Aufgabe, die Schule auf dem Fundament der Logik und verfeinerter Konzepte zu 
etablieren.

Chrysippos wurde um 279 v. Chr. in Soli in Kilikien geboren. Über sein frühes Leben ist wenig 
bekannt, außer dass er in der Nähe von Tarsus aufwuchs und vielleicht schon in jungen Jahren die 
philosophischen Disputationen dieses intellektuellen Zentrums miterlebte. Der Überlieferung 
zufolge erbte er ein beträchtliches Vermögen, das ihm später durch juristische Machenschaften 
gestohlen wurde. Da er nun mittellos war, begab er sich nach Athen, um Philosophie zu studieren. 
Obwohl er möglicherweise gerade rechtzeitig in der Stoa eintraf, um kurz bei Zeno zu studieren, 
hörte er sicherlich die Vorträge der großen Lehrer jener Zeit – Arkesilaos, Aristos von Chios und 
Kleanthes. Da er die Lehren des Arkesilaos und der Akademie als fade empfand, weil sie zum 
ursprünglichen Skeptizismus des Sokrates zurückkehrten und die späteren Lehren des Platon 
ignorierten, hörte Chrysippos aufmerksam Aristos zu, dem beliebtesten Lehrer in Athen. Aristo 
hatte bei Zeno studiert, sich jedoch von ihm entfernt und eine Position eingenommen, die den 
Kynikern näher stand. Zeno hatte ihn als Schwätzer bezeichnet, und viele empfanden seine 



persönlichen Gewohnheiten als maßlos. Er vertrat die Ansicht, dass Logik unfruchtbar, wenn nicht 
gar bedeutungslos sei und dass in der Physik nichts mit Sicherheit gewusst werden könne. Für 
Aristo war allein die Ethik wichtig, aber er verzichtete darauf, allgemeine ethische Prinzipien in 
praktische Gebote jeglicher Art umzusetzen. Chrysippos vermutete, dass diese mit Rhetorik 
verbundene Haltung eine große Anhängerschaft anzog, weil sie ihren Anhängern nur wenige 
Anforderungen hinsichtlich einer Änderung ihrer Einstellung oder Lebensweise auferlegte. Auf die 
Frage, warum er kein Aristoteliker geworden sei, antwortete Chrysippos: „Hätte ich den Vielen 
gefolgt, wäre ich kein Philosoph geworden.“

Kleanthes vertrat den einzigen positiven Standpunkt in den philosophischen Kreisen Athens. Seine 
Großzügigkeit und Überzeugungskraft, seine geistige und intellektuelle Loyalität gegenüber seinem
Lehrer und seine furchtlosen praktischen Schlussfolgerungen hinsichtlich der Relevanz von 
Prinzipien für das tägliche Leben zogen Chrysippos an und überzeugten ihn. Die oberflächlichen 
Philosophien jener Zeit, die die Dekadenz widerspiegelten, die aus einem aufkommenden, aber 
noch nicht assimilierten Internationalismus resultierte, lockten viele an, die sich vielleicht der Stoa 
angeschlossen hätten. Die Sanftmut, die Kleanthes in philosophischen Debatten und seinem 
persönlichen Verhalten an den Tag legte, wurde als Zeichen von Schwäche angesehen, während die 
trügerische Rhetorik der Aristoteliker ihre ethische Rückgratlosigkeit verschleierte und die 
skeptischen Methoden der Akademie und der Kyniker fälschlicherweise als Stärke angesehen 
wurden. Die Anhänger der Stoa wurden immer weniger, da sie einfachere Wege bevorzugten, und 
Zeitgenossen von Kleanthes sagten voraus, dass die bemalte Veranda bald leer sein würde. 
Chrysippos beschloss, dieser tragischen Entwicklung ein Ende zu setzen, sobald er sich seinem 
Meister verschrieb. Er war von der Wahrheit der von Kleanthes verkündeten Lehren vollkommen 
überzeugt, aber die angewandten Methoden ärgerten ihn. Kleanthes, der Boxer, war in seiner 
Sprache freundlich, während Chrysippos, der keine gewalttätigen Sportarten kannte, zu einem 
verbalen Boxer wurde. Obwohl er bis zu seinem Tod größten Respekt vor seinem Lehrer hatte, 
forderte er ihn so hart heraus, dass er sich im Alter vorwarf, sich Cleanthes gegenüber nicht sanfter 
verhalten zu haben. Wenn seine Forderung, Cleanthes solle nur die Lehren vermitteln, während er 
selbst die unterstützenden Argumente liefern würde, ein überschwängliches Selbstvertrauen verriet, 
so brachte ihm sein Eifer in der Dialektik den Titel „der zweite Gründer der Stoa” ein. Diogenes 
Laertius ging sogar so weit zu behaupten: „Ohne Chrysippos gäbe es keine Stoa.” Seine größte 
Enttäuschung scheint gewesen zu sein, dass er, nachdem er die Kritik von Arkesilaos und Aristo 
entscheidend widerlegt hatte, die größten Gegner des stoischen Denkens überlebte, nur um sich 
dann mit Mittelmäßigkeit konfrontiert zu sehen. Am Ende seiner langen Karriere als Leiter der 
Schule von 232 v. Chr. bis zu seinem Tod im Jahr 206 v. Chr. war der stoische Standpunkt fest 
verankert und blieb weitgehend unverändert bestehen, während er bis zum Tod von Epiktet und 
Marcus Aurelius, seinem letzten großen Sprecher, bemerkenswert flexibel blieb. Aristokreon, der 
Neffe von Chrysippos und ebenfalls Stoiker, errichtete ihm zu Ehren eine Statue als dem Lehrer, der
die Knoten der Philosophen lösen konnte.

Chrysippos stürzte sich energisch in die Arena der philosophischen Auseinandersetzung, zumindest 
teilweise, weil er im Gegensatz zu einigen seiner Gegner der Meinung war, dass das Ergebnis von 
Bedeutung sei. Obwohl er ein deutlich anderes Temperament hatte als Kleanthes, zeigte er eine 
vergleichbare Bereitschaft, seine Ansichten im Lichte der Erkenntnisse anderer zu modifizieren. 
Seine dialektischen Fähigkeiten waren beeindruckend, aber er bestand darauf, die Argumente derer, 
die mit ihm nicht übereinstimmten, mit größtmöglicher Deutlichkeit darzulegen. Er wurde sogar 
von seinen Anhängern dafür kritisiert, dass er die Ansichten seiner Gegner mit mehr Nachdruck 
vertrat als seine eigenen. Die stoische Vorstellung von Wissen umfasste vier allgemeine Elemente – 
Empfindungen, Wahrnehmungen, Vorstellungen und angeborene Ideen. Diese Elemente können zu 
einem Systema kombiniert werden, das eine Art Techne oder Kunst sein kann, aber die 
systematische Synthese allen Wissens ist Episteme oder Wissenschaft. In diesem Sinne stellt nur die
Philosophie eine vollständige Wissenschaft dar. Da angeborene Ideen nur schwer von den 
vielfältigen Konzepten und Vorstellungen im menschlichen Geist zu unterscheiden sind und da die 



meisten Konzeptualisierungen einen Bezug zu Empfindungen und Wahrnehmungen haben, 
bevorzugte Zeno einen direkten empirischen Ansatz zum Wissen. Chrysippos formulierte das 
Kriterium der Wahrheit als kataleptike phantasia, das umfassende mentale Bild. In Anlehnung an 
die buddhistische Vorstellung von der Lebhaftigkeit des Eindrucks unterscheidet Chrysippos durch 
Klarheit wahrhaftige mentale Bilder von unklaren und falschen. Dieses Unterscheidungsmerkmal 
ist insofern praktisch, als es im Moment der Wahrnehmung angewendet werden kann, aber 
Chrysippos erkannte, dass es nicht für sich allein stehen kann, denn im Falle von Träumen kann 
mangelnde Klarheit erst zu einem späteren Zeitpunkt entdeckt werden. Aufgrund von Tendenzen 
und Vorurteilen, die aus früheren Erfahrungen resultieren, erkennt man möglicherweise die Klarheit
anderer Wahrnehmungen nicht. Chrysippos fügte hinzu, dass die Kriterien Empfindung und 
Vorurteil sind, da Wahrnehmungen durch die Prüfung der Vernunft beurteilt werden können. Er 
erkannte die Erkenntnisse der Korrespondenz- und Kohärenzauffassungen von Wahrheit und 
versuchte, sie miteinander zu verbinden.

Die stoische Überzeugung, dass das Universum im strengsten Sinne ein Kosmos ist und dass jeder 
Aspekt der Natur und der Gesellschaft die Aktivität des Logos widerspiegelt, veranlasste 
Chrysippos zu der Feststellung, dass Sprache natürlich und nicht konventionell ist. Dies legt nahe, 
dass die Dialektik in der Logik verwurzelt sein sollte, denn die Ordnung des richtigen Denkens 
spiegelt die Ordnung der Natur wider. Seine Bemühungen, die Prinzipien der logischen Struktur zu 
verfeinern, führten ihn dazu, die grundlegenden, nicht beweisbaren Formen der Aussagenlogik zu 
skizzieren, darunter Modus ponens, Modus tolens und drei Formen der Disjunktion. Er zeigte die 
Parameter des syllogistischen Denkens auf und zeigte, dass dialektische Beweisführung durch 
sorgfältige Definition vereinfacht werden kann. Anstatt zu versuchen zu beweisen, dass das 
Universum eine geordnete Einheit ist, definierte er es als „die Kombination von Himmel und Erde 
und allen Naturen, die sich in ihnen befinden” und „die Kombination von Göttern und Menschen 
und allem, was für sie geschaffen wurde”, und argumentierte dann, dass es selbst erzeugt und nicht 
von einem anderen geschaffen wurde. Diese Vorstellung eines geordneten Ganzen kann mit der 
Gottheit gleichgesetzt werden, wobei gleichzeitig der immanente Aspekt Gottes und der intelligente 
Aspekt der Natur betont werden. Insofern eine solche Vorstellung eine größere Gesamtheit 
erfordert, von der sie sich durch ihre Ordnung unterscheidet, ist diese Weite die grenzenlose Leere, 
unvorstellbar und unerkennbar, die einen völlig transzendenten Aspekt des Göttlichen andeutet.

Das Universum kann in heraklitischer Terminologie als in seiner wesentlichen Natur ewig, aber in 
seinen Eigenschaften vergänglich betrachtet werden, als Spielplatz unzähliger Weltsysteme. Für 
Chrysippos wie für Kleanthes ist die Auflösung jedes einzelnen Systems immer das Feuer, das 
transformierende und verzehrende Element, das das genaueste sichtbare Symbol der Gottheit in 
Bewegung ist. Die Bewegungen der Sterne und die rhythmischen Bewegungen der Planeten 
markieren die großen und kleinen Phasen des Fortschreitens des Kosmos von seiner Geburt bis zu 
seiner Auflösung. Die zusammenhaltende Kraft des Universums ist im Logos im Kosmos zentriert, 
und so unterliegt jede Bewegung den Prinzipien der universellen Ordnung. Chrysippos zog die 
gleiche Schlussfolgerung wie Zeno und lehrte, dass alles nach dem Schicksal geschieht. Diejenigen,
die sich über die strenge Logik von Chrysippus lustig machen wollten, widersprachen dieser 
Ansicht mit der Lehre von argos logos, der Faulheit. Warum etwas tun, wenn alles vom Schicksal 
bestimmt ist? Wenn man dazu bestimmt ist, die Herbsternte einzubringen, warum sollte man dann 
im Frühjahr säen? Chrysippus sah solche Streitigkeiten als rein verbal an und genoss es, sie 
aufzulösen. Alle Dinge sind vom Schicksal bestimmt, und manche Dinge sind dazu bestimmt, 
zusammen oder in einer erkennbaren Reihenfolge zu geschehen. Die Lehre der confatalia verlangt 
beispielsweise, dass Aussaat und Ernte zusammen gehören, und man entdeckt die schicksalhafte 
Verbindung durch Beobachtung. Manche Zusammenhänge lassen sich allein durch die Vernunft 
entdecken, beispielsweise dass schlafende Wächter nicht sein können oder dass es keinen Sieg in 
der Schlacht für Flüchtlinge gibt.

Im Gegensatz zu Kleanthes war Chrysippos der Ansicht, dass jedes vergangene Ereignis notwendig 
ist, dass aber manche Dinge möglich sind, auch wenn sie nicht wahr sind und niemals wahr werden.



Das Schicksal kann bestimmen, dass etwas Mögliche, wie beispielsweise das Zerbrechen eines 
großen Diamanten, niemals tatsächlich eintreten wird. Das Schicksal ist keine blinde, mechanische 
Notwendigkeit, sondern die geordnete Notwendigkeit, die die regulierende Aktivität des 
allgegenwärtigen Logos ist. Das Schicksal ist nur dann determiniert, wenn intelligentes Handeln in 
das Konzept einbezogen wird, so dass „Schicksal” gleichbedeutend mit „kosmischer Vernunft” ist. 
Somit ist „das Wesen des Schicksals eine spirituelle Kraft, die das Universum ordnet”. Insofern das 
Konzept der Vorsehung eine vom Konzept des Schicksals unterschiedene Bedeutung hat, wie 
Kleanthes lehrte, bestand Chrysippos im Gegensatz zu seinem Lehrer darauf, dass alle vom 
Schicksal bestimmten Dinge auch von der Vorsehung bestimmt sind. Das Schicksal ist die Gottheit. 
Chrysippos fasste seine Position wie folgt zusammen:

Es ist unmöglich, dass auch nur das Geringste anders als in Übereinstimmung mit dem Willen 
Gottes, seinem Wort, dem Gesetz, der Gerechtigkeit und der Vorsehung geschieht.

Während die fortdauernde Ordnung der Welt ausreichen mag, um auf die Wohltätigkeit der Gottheit 
hinzuweisen, scheint das Böse die strenge Sichtweise des Schicksals, die Chrysippos vertrat, in 
Frage zu stellen. Er stützte seine Ansicht mit einer dreiteiligen Analyse des Bösen. Zunächst 
argumentierte er mit der gegenseitigen Abhängigkeit von Gegensätzen.

Es könne keine Gerechtigkeit geben, wenn es nicht auch Ungerechtigkeit gäbe; keinen Mut, wenn 
es keine Feigheit gäbe; keine Wahrheit, wenn es keine Lüge gäbe.

Zweitens lehrte er, dass manche scheinbaren Übel notwendige Folgen des Guten sind, so wie die 
Verletzlichkeit des menschlichen Kopfes das unvermeidliche Ergebnis seiner kompakten und 
filigranen Konstruktion ist. Und drittens räumte er ein, dass man möglicherweise nicht über 
ausreichendes Wissen verfügt, um bestimmte Übel rational zu erklären.

Im Gegensatz zu der Leugnung der Existenz einer Gottheit lieferte Chrysippos drei Beweise. In 
einer geordneten Welt ist die Vernunft die überlegene Kraft. Da der Mensch nicht die höchste 
Instanz dieser Kraft ist, da er nicht die Planeten geformt hat, muss es eine höhere Instanz geben, und
das ist Gott. Darüber hinaus muss die menschliche Vernunft aus einer Quelle stammen, und diese 
wird zu Recht als „Gottheit” bezeichnet. Schließlich wäre der Mensch, wenn es keine Gottheit gäbe,
das höchste Wesen, und schon die oberflächlichste Betrachtung des Universums offenbart die 
Arroganz einer solchen Behauptung. Wenn jedoch die Gottheit der tonos ist, das magnetische 
Zentrum der Kohäsion im Kosmos, dann ist die Seele dieses Zentrum im Menschen, der Gott in 
menschlicher Gestalt. Der Mikrokosmos spiegelt den Makrokosmos wider, und so kann der Tod nur
die Trennung der Seele vom Körper sein, so wie die Auflösung der Eigenschaften des Universums 
nur die Trennung der manifesten Existenz vom Wesen des Kosmos ist, das ewig ist. Die Trennung 
impliziert keinen Dualismus, sondern nur einen Zustandswechsel. Kleanthes lehrte, dass die Seelen 
so lange weiterleben, bis alle Unterschiede in der Feuersbrunst aufgelöst sind, die dazu führt, dass 
das Universum in einen Zustand der völligen Nicht-Manifestation oder reinen Potenzialität 
zurückkehrt. Chrysippos fügte hinzu, dass, da die Vernunft die Seele des Menschen ist, die im 
Leben nicht geübte Vernunft nicht von der logoischen Dynamik der Natur zu unterscheiden wäre, 
sobald die individualisierenden Eigenschaften des Körpers verschwunden sind, und dass daher nur 
die Seelen der Weisen als kohärente Individualitäten bis zum feurigen Ende der Zeit überleben 
können.

Da das Universum aus einer Vielzahl intelligenter Kräfte besteht, ist es eine Kosmopolis, und die 
menschliche Gesellschaft ist nur insofern kosmopolitisch, als die Menschen kollektiv und 
individuell die Ordnung in der Natur erkennen und ihr nacheifern. Für Zeno bedeutete dies, 
konsequent zu leben, und Kleanthes lehrte, dass es bedeutete, im Einklang mit der Natur zu leben. 
Chrysippos erweiterte das Konzept der Natur um die „universelle und menschliche Natur” und legte
nahe, dass die Tugenden nicht einfach nur Reflexionen der Ordnung der Natur sind, sondern 
vielmehr ein integraler Bestandteil davon.

Tugendhaft zu leben bedeutet, nach wissenschaftlichen Erkenntnissen über die Phänomene der 



Natur zu leben und nichts zu tun, was das universelle Gesetz verbietet, das die richtige Vernunft ist, 
die alle Dinge durchdringt und mit Zeus, dem Herrn der Ordnung dieser Welt, identisch ist.

Der tugendhafte Mensch ist sensibel für die subtilsten Bewegungen der Natur, ist sich der Parameter
seines eigenen Charakters bewusst und bereit, persönliche Interessen den Anforderungen des 
gesamten Universums unterzuordnen. Obwohl Tugend eine Eigenschaft der Seele ist, deutet die 
enge Verbindung von Seele und Körper darauf hin, dass jeder Mangel an Tugend notwendigerweise 
den tonos des Individuums und damit die Gesundheit des Körpers beeinträchtigt. Chrysippos 
verglich Krankheiten der Seele und des Körpers und lehrte, dass Harmonie für einen gesunden 
Geist ebenso notwendig ist wie für einen gesunden Körper.

Alle Menschen gehören im allgemeinsten Sinne des Wortes zur stoischen Kosmopolis, aber 
derjenige, der eifrig Tugenden kultiviert, wählt sich selbst für die selbstbewusste Teilnahme an 
dieser selbst gewählten Kosmopolis derer, die dem Ideal des Weisen nacheifern und leben, um 
universellen Zielen zu dienen. Chrysippos erkannte, wie wichtig es ist, dieses zentrale Ideal absolut 
rein und ohne den geringsten Makel zu halten, egal wie unbewusst dieser auch sein mag, denn wenn
menschliche Unvollkommenheit oder Täuschung einen Schatten auf das Ideal werfen, wird die 
selbstbewusste Kosmopolis in ihren Grundfesten bedroht. Daher war er nicht bereit anzuerkennen, 
dass es mehr als ein oder zwei Weise gab, obwohl viele dem Ideal auf bewundernswerte Weise nahe
kamen. Für die Stoiker war das homerische Heldenideal weit weniger attraktiv als das Ideal der 
humanitas, der Fähigkeit zu denken, Mitgefühl zu empfinden, nach Weisheit zu streben und sich für
die Gemeinschaft der Menschen und der Natur aufzuopfern. In Übereinstimmung mit der Akademie
vertraten die Stoiker die Auffassung, dass Menschen jene Ziele anstreben sollten, die 
charakteristisch menschlich sind und sich von denen des Tierreichs unterscheiden, und sie 
akzeptierten Weisheit, Gerechtigkeit, Mut und Mäßigung (sophrosyne) als die Kardinaltugenden. 
Darüber hinaus lehrte die Stoa, dass die höchsten menschlichen Fähigkeiten die Vernunft und der 
politische Sinn sind, der selbst ein Aspekt der universellen Vernunft ist. Chrysippos unterteilte die 
Tugenden in solche, die auf theoretischen Prinzipien beruhen, nämlich die Künste (technai), und 
solche, die sich aus der täglichen Praxis entwickelt haben, die er als Fähigkeiten (dunameis) 
bezeichnete. Laut Seneca gehörten dazu neben humanitas, fortitudo, fides, temperantia, simplicitas,
modestia und moderatio auch frugalitas, parsimonia und dementia. Gerechtigkeit leitet sich aus 
politischem Verständnis ab und ist für das Gedeihen der Kosmopolis von entscheidender 
Bedeutung. Chrysippos versinnbildlichte diese Tugend als Jungfrau.

Sie hat die Gestalt einer Jungfrau, um zu zeigen, dass sie unbestechlich ist und sich nicht von 
schlechten Menschen beeinflussen lässt; sie hat ein entschlossenes und strenges Aussehen, das den 
Bösen Furcht und den Guten Zuversicht einflößt. Ihre Augen sind scharfsichtig, ihre Haltung ist 
zugleich traurig und ehrfurchtgebietend.

Adel kann keine Frage der Geburt sein, denn da alle Menschen in unterschiedlichem Maße 
denselben göttlichen Ursprung haben, auch wenn nur wenige ihre spirituelle Abstammung leicht 
offenbaren können, ist wahrer Adel die Verkörperung der Tugend, ein Stand, der allen zugänglich 
ist, die danach streben, ihn einzunehmen. Der gute Mensch wird keinen Finger für seinen Ruf 
rühren, es sei denn, es geht um ein höheres Ziel. Aber, fügte Chrysippus hinzu, man muss alles 
vermeiden, was die Tugend untergräbt, wie zum Beispiel Trunkenheit.

Durch seine detaillierte Untersuchung der kosmischen Harmonie, des Schicksals und der Tugend 
entwickelte Chrysippos eine Lehre, die teilweise die hinduistischen Konzepte von Rta, Karma und 
Dharma widerspiegelt. Während einige seiner Anhänger dazu neigten, Listen mit erlaubten 
Aktivitäten und sozialen Tabus zu erstellen, bemerkte Chrysippus scherzhaft, dass „der Weise für 
eine ausreichende Bezahlung drei Saltos machen würde”, womit er andeutete, dass keine starren 
Regeln aufgestellt werden sollten, außer dass man sich einen Lebensunterhalt suchen sollte, der 
seinen Nachbarn nicht schadet. Er lehnte das Angebot eines politischen Amtes mit den Worten ab: 
„Ist ein Mann ein schlechter Politiker, ist er den Göttern verhasst; ist er ein guter Politiker, ist er 
seinen Mitbürgern verhasst.” Er wandte seine Aufmerksamkeit der Systematisierung und Klärung 



der Lehren zu, die er von seinem Meister Kleanthes gelernt hatte. Er verfasste 705 Abhandlungen, 
um diese wertvollen Lehren zu erklären und zu verteidigen, und obwohl keine davon erhalten 
geblieben ist, erhielt die Schule, die er vom Tod seines Lehrers bis zu seinem eigenen Tod im Jahr 
206 v. Chr. leitete, die Kraft und den Einfluss, um fast vier Jahrhunderte lang zu florieren. Er erhielt
den Titel „Säule der Säulenhalle“ und wurde als zweiter Gründer der Stoa geehrt. Die vielleicht 
großzügigste Würdigung kam von Diogenes Laertius, der sagte:

Wenn die Götter Dialektik anwenden, können sie keine andere als die von Chrysippos anwenden.

Er war von reinem Urteilsvermögen durchdrungen, 

übte sich in Entschlossenheit, lehnte die Reize des Klangs und anderer Objekte der Sinne ab 

und legte Anhaftung und Abneigung ab; 

an abgeschiedenen Orten wohnt, wenig isst, Sprache, Körper und Geist unter Kontrolle hat, 

sich ständig der Meditation widmet und unerschütterlich in Leidenschaftslosigkeit verankert ist;
Egoismus, Arroganz, Gewalt, Eitelkeit, Begierde, Zorn, Stolz und Besitz aufgibt 

und stets Gelassenheit ausstrahlt, ist ein Mensch dazu geeignet, 

das höchste Wesen zu sein.

SHRI KRISHNA

OM


