Buddhaghosa

Indien und Sri Lanka
Der Buddha sagte: ,, Wenn der Weise, fest in der Tugend verwurzelt,
Bewusstsein und Verstdindnis kultiviert
Dann gelingt es diesem Bhikkhu, eifrig und klug,
Das Gewirr zu entwirren. *
Meine Aufgabe ist es, die wahre Bedeutung
In Tugend und den Rest unterteilt
Dieses Verses, der vom Groflen Weisen verfasst wurde, darzulegen.
Denn es gibt Suchende auf dem Weg des Siegers,
Die ihr Zuhause verlassen haben, um heimatlos zu werden,
Und die, obwohl sie nach Reinheit streben,
Den sicheren, geraden Weg
Der Tugend, des Bewusstseins und des Verstdindnisses nicht kennen.
Schwer zu finden, fiihrt zu Reinheit,
Die sich bemiihen und es noch nicht erreicht haben,
Ihnen lehre ich den trostlichen Weg
Der Reinigung, makellos in der Lehre,
Stiitzend mich auf die Lehre derer, die
Im Grofsen Kloster, Anuradhapura, wohnen.
Mogen diejenigen, die den reinen Weg begehren,
Aufmerksam diesen Worten lauschen.
Visuddhimagga,
Buddhaghosa

Der spektakulidre Aufstieg des GroB3en Fahrzeugs nach der Verbreitung der Mahayana-Sutras
tiberschattete die Entwicklung anderer Schulen. Buddhisten, die sich auf Nicht-Mahayana-Texte
konzentrierten, blieben aktiv und schufen eine enorme Literatur in Pali, der Literatur- und
Textsprache des Nicht-Mahayana-buddhistischen Denkens. Sie brachten jedoch keinen Lehrer
hervor, der mit Nagarjuna, Aryadeva oder Asanga vergleichbar gewesen wére. Infolgedessen
schwand ihre Zahl, und viele Texte gingen in Indien verloren, bevor das Mahayana den Himalaya
iiberquerte und nach Tibet gelangte. Doch ein Mann stach hervor, unter anderem weil er sich



entschloss, nach Sri Lanka zu gehen und das dort von Mahendra, dem Sohn von K&nig Ashoka,
begonnene Werk fortzufiihren. Die Reaktion auf seine Bemiihungen belebte den Theravada, die
einzige nicht-Mahayana-Schule, die bis heute iiberlebt hat und sich in ganz Siidostasien verbreitet
hat. Bhadantacariya Buddhaghosa sammelte alle Quellen, die er finden konnte, und verfasste
maBgebliche Darstellungen der Theravada-Lehre und -Praxis, wobei er seine betridchtliche
Originalitdt bewusst der Treue zu seiner verehrten Tradition unterordnete.

Obwohl eine moderne Ausgabe von Buddhaghosas Werken dreiig Bande umfasst, ist iiber sein
Leben und Wirken nur wenig bekannt. Der erste grofle Impuls des buddhistischen Denkens, der von
Buddha ausging und in der Entstehung des 7ripitaka, der drei Korbe der Lehren, gipfelte,
verbreitete sich mit der Ankunft von Mahendra und einem Ableger des urspriinglichen Bodhi-
Baums, unter dem Buddha die Erleuchtung erlangte, nach Sri Lanka. Dort wurden die heiligen
Texte in Pali bewahrt, aber in Singhalesisch erldutert, obwohl das buddhistische Denken in den
ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung in Richtung Stagnation driftete. Das GrofB3e Kloster
(Mahavihara), das zu Mahendras Zeiten gegriindet wurde, bliihte unter koniglicher
Schirmherrschaft auf, aber die Mahayana-Tendenzen des rivalisierenden Abhayagiri-Klosters 16sten
eine Gegenreaktion aus, die zu einer lihmenden Sorge um die Orthodoxie fiihrte. Unterdessen
nahmen die indischen Buddhisten schlieBlich das Gro3e Fahrzeug an und lie8en Sri Lanka praktisch
isoliert zuriick, als Bewahrer von Texten und Materialien, die vom Rest der buddhistischen Welt
vernachlissigt wurden. Buddhaghosa wurde in dieser Zeit des Niedergangs des Theravada um 400
n. Chr. in Ghosa in der Ndhe von Bodh Gaya geboren, gemédl} einer sehr spiaten und vielleicht
imagindren Legende. Unter den spérlichen Angaben, die er iiber sich selbst macht, erklérte er, dass
er einst in Kanchipuram und in Morandacetaka lebte, das einige Historiker mit Mylapore in der
Néhe von Madras identifizieren.

Nach dem Mahavamsa, der Chronik Sri Lankas, wurde Buddhaghosa als Brahmane geboren und
wurde ein eifriger Schiiler von Patanjalis Yoga Sutras. Als er einmal die Sutras laut rezitierte, wurde
er von einem buddhistischen Monch namens Revata belauscht, der tihm darauthin jede Passage
ausfiihrlich erklirte. Als Buddhaghosa nach der Quelle der Weisheit des Monchs fragte, verwies
dieser auf den Erleuchteten, und Buddhaghosa schloss sich der Sangha an. Weil seine Stimme —
ghosa — tief und resonant war und wie das Wort Buddhas weit trug, erhielt er den Namen, unter dem
er in die Geschichte eingegangen ist. Nach einem intensiven Studium des Tripitaka suchte er nach
aufschlussreichen Kommentaren zu dessen Abhandlungen, aber Revata sagte ihm, dass nur Sri
Lanka sie in ihrer Reinheit bewahrt habe. Auf Anregung seines Lehrers reiste Buddhaghosa nach
Anuradhapura, der koniglichen Hauptstadt Sri Lankas, und lie sich im Groflen Kloster nieder, von
wo aus er den Bodhi-Baum sehen konnte. Als er seine Absicht verkiindete, die singhalesischen
Kommentare zum Nutzen seiner indischen Mitjiinger ins Pali zu {ibersetzen, stellten die Altesten
thn auf die Probe, indem sie ihm zwei Verse fiir einen vollstindigen Kommentar gaben. Das
Ergebnis war der Visuddhimagga (Der Weg der Reinigung).

Kaum hatte er es fertiggestellt, versteckte jedoch eine Gruppe von Gottheiten das Werk, und er
musste die Aufgabe erneut in Angriff nehmen. Diese Gottheiten wiederholten den Diebstahl, aber
Buddhaghosa verfasste einen dritten Kommentar. Als die Altesten kamen, um sich die fertige
Abhandlung anzusehen, legten die Gottheiten die ersten beiden Versionen vor, und als alle sahen,
dass die drei in jeder Hinsicht identisch waren, sagte ein Altester: ,,Das ist sicherlich der
Bodhisattva Metteyya.*

Buddhaghosa wurde mit der gesamten verehrten Literatur des Grof3en Klosters betraut, und anstatt
sie einfach ins Pali zu iibersetzen, schuf er eine Reihe von Kompendien, in denen er alle relevanten
Texte unter einer schematisierten Liste von Themen zusammenfasste. So schuf er eine Art
Enzyklopidie des singhalesischen buddhistischen Denkens. Da fast alle Quellen, die er verwendete,
im Laufe der Geschichte verloren gegangen sind, rettete seine selbstlose Arbeit fiir die Nachwelt die
Bliite von Ashokas groBem missionarischen Unterfangen. Seine Arbeit inspirierte auch eine
Erneuerung der Theravada-Kreativitit sowohl in Sri Lanka als auch in Siidindien. Diese
Renaissance dauerte an, bis sie in Burma erneut aufbliihte, was Sri Lanka half, Buddhas Botschaft



am Leben zu erhalten, nachdem sie aus ihrer urspriinglichen Heimat verschwunden war. Obwohl
nichts iiber die Dauer von Buddhaghosas Aufenthalt in Anuradhapura bekannt ist, deutet die
Geschichte darauf hin, dass er schliefllich nach Indien zuriickkehrte und dort wahrscheinlich an der
Wiederbelebung des Pali-buddhistischen Gedankenguts beteiligt war. Seine letzten Lebensjahre und
sein Tod sind Geheimnisse der Stille.

Der Visuddhimagga ist vielleicht Buddhaghosas grofites Werk. Es beginnt mit einer Beschreibung
von sila, Tugend, und ihrem Zweck, ihrer Frucht und ihren Vorteilen, geht dann {iber zu einer
ausfihrlichen Erorterung von samadhi, Konzentration oder Meditation, die zu vipassana, Einsicht,
und einem vollstindigen Verstdndnis der Vier Edlen Wahrheiten fiihrt. Nach einer langen
theoretischen Darlegung von panna, Verstindnis, werden praktische Anwendungen auf
Meditationserfahrungen angewendet. Schlie8lich werden fortgeschrittene Stufen der
Verwirklichung beschrieben, die zu nibbana fithren. Fiir Buddhaghosa sind die vier Stufen des
spirituellen Pfades durch unterschiedliche Vollkommenheiten gekennzeichnet. Wer ,,in den Strom
eingetreten” ist und nur noch ein Leben vor der Erleuchtung vor sich hat, zeichnet sich durch
Vollkommenbheit in sila aus. Ein Mensch, der in Zukunft nicht mehr unfreiwilligen Inkarnationen
unterworfen sein wird, zeigt Vollkommenbheit in samadhi, und wer ein arahant geworden ist und die
hochste Vollendung der Verwirklichung erfahren hat, ist vollkommen in vipassana. Tugend
beinhaltet den Willen eines Menschen, der den Weg der Reinigung beschreitet, denn sie erfordert
sowohl die Erfiillung der Pflicht als auch bewusste Selbstbeherrschung. Tugend (sila) formt
(silana) den Menschen durch konsequente Selbstkoordinierung und durch das Aufrechterhalten
erbaulicher Gedanken und Absichten, und so ist Tugend wie der Kopf (siras) des Korpers, der alle
seine Glieder lenkt, und sie ist kiihl (sitala) und beruhigt jeden Impuls.

Wer wiirde es wagen, die Vorteile der Tugend zu beschrdnken,
ohne die die Stammesangehorigen keinen Halt in der Lehre finden?
Weder der Ganges noch die Yamuna, weder der Sarabhu noch der Sarassati,
noch der flieBende Aciravati noch der edle Maul-Fluss
konnen den Makel der Dinge wegwaschen, die in dieser Welt atmen.
Nur das Wasser von Sila

reinigt den Makel in den Lebewesen.

Zusitzlich zu ihrer Rolle als positive Kraft, die durch Ubung und Selbstbeherrschung entsteht,
bildet Tugend die Grundlage fiir Dhutanga, die asketische Praxis, die Motive und Charakterstirken
reinigt. Die dreizehn Formen des Riickzugs sind nicht als Mittel zu verstehen, um den
Versuchungen weltlicher Verstrickungen zu entkommen. Obwohl der Riickzug aus dem
geschiftigen Alltag die dulleren Ablenkungen verringern kann, nimmt der Einzelne seine Welt — den
Tropismus des Bewusstseins — liberallhin mit. Dhutanga zielt darauf ab, die eigenen Wiinsche zu
vereinfachen und die eigenen Motive neu auszurichten, um eine Zufriedenheit des Geistes und eine
Makellosigkeit der Taten zu erreichen, die es einem ermoglichen, Freude daran zu finden, den Weg
der Reinigung zu beschreiten.

Sila und Dhutanga bilden zusammen die ethische und psychophysische Grundlage fiir die
Meditation. Fiir Buddhaghosa konnen Konzentration und Meditation unzéhlige Formen annehmen,
aber diejenigen, die auf Verwirklichung und Nibbana abzielen, sind diejenigen, die Cittass'
Ekaggata, die Vereinigung und Einpiinktigkeit des Geistes, fordern. In seiner sorgfaltigen
Untersuchung der Pali-Texte hat Buddhaghosa vierzig Themen herausgearbeitet, die fiir diese Art
der Meditation geeignet sind.

Zehn Kasinas, Gesamtheiten, konnen verwendet werden: Erde, Wasser, Feuer und Luft, Blau, Gelb,



Rot und WeiB, Licht und lokaler Raum. Zehn Arten von Widerwértigkeiten konnen ebenfalls
hilfreich sein, darunter Aufgeblédhtes, Livides, Eiterndes, Geschnittenes, Zerstreutes und Blutendes.
Es gibt zehn Arten der Erinnerung — an Buddha, Dhamma und Sangha; an Tugend, GroBziigigkeit,
die Gottheiten und den Tod; an Achtsamkeit in Bezug auf den Korper, Achtsamkeit in Bezug auf die
Atmung und Erinnerung an Frieden. Man kann auch eines der vier brahma-viharas, erhabene
Aufenthaltsorte — metta, karuna, mudita und upekkha, Liebe, Mitgefiihl, Freude und Gleichmut —
als Thema fiir die Meditation nehmen, vorausgesetzt, man dehnt diese auf alle Wesen aus. Vier
immaterielle Zustdnde konnen fiir die Meditation verwendet werden: grenzenloser Raum,
grenzenloses Bewusstsein, Leere und der Zustand weder Wahrnehmung noch Nichtwahrnehmung.
SchlieBlich kénnen eine Wahrnehmung, die Abscheulichkeit von Nahrung, und eine Analyse, die
der vier Elemente, verwendet werden. Diese vierzig Meditationsgegenstéinde bilden eine
Pharmakopde fiir verschiedene Temperamente, aus der jeder Einzelne das herausnehmen kann, was
er braucht, um die grundlegende Konzentration zu erreichen, die fiir die verschiedenen Stufen der
Meditation erforderlich ist. Diese Stufen werden auf zwei Wegen erreicht, durch Zugang und durch
Versenkung, denn ein Mensch kann einen hoheren Grad an vereinheitlichtem Bewusstsein
erreichen, lange bevor er in der Lage ist, darin Kontinuitit aufrechtzuerhalten.

Wenn der Geist vollstidndig konzentriert und frei von Ablenkungen ist, ist er in der Lage, in die
ersten Stufen der Meditation einzutreten, die als rupa jhanas oder meditative Zustdnde der
Wahrnehmung von Formen bekannt sind. Im ersten rupa jhana erlebt man vitakka und vicara,
samadhi, sukha und piti — Denken, Erforschen, innere Zuriickgezogenheit, Freude und Wonne. Hier
ist der Geist in jeder Hinsicht aktiv, obwohl er sich auf ein einziges ideales Meditationsthema
konzentriert. Der Ubergang zum zweiten rupa jhana erfolgt, wenn sowohl das Denken als auch das
Erforschen wegfallen und man die Wonne und Freude der inneren Zuriickgezogenheit erlebt. Wenn
man authort, an die groberen Formen von Wonne und Schmerz gebunden zu sein, erreicht man das
dritte rupa jhana, das durch Freude und innere Zuriickgezogenheit gekennzeichnet ist. Wenn die
Wurzelpolaritit, die die Gegensatzpaare (einschlieBlich Vergniigen und Schmerz) hervorbringt,
beseitigt ist, verweilt man im vierten rupa jhana, innerer Zuriickgezogenheit und Gleichmut. Sobald
dieser hochste der Zustinde, die Form zulassen, erreicht ist, ist man bereit, tief in die brahma-
viharas, die erhabenen Aufenthaltsorte, einzutauchen, beginnend mit metta.

Zunichst sollte man sich selbst mit Liebe erfiillen. Man kann sich an Geschenke, freundliche
Worte und dhnliches erinnern, die Liebe und Zuneigung wecken, sowie an Tugenden und
Erkenntnisse, die Respekt und Ehrfurcht hervorrufen, wie man sie bei einem Lehrer oder Mentor
findet, und Liebe zu ihm entwickeln, indem man sich sagt: ,,Mo6ge dieser gute Mensch gliicklich
und frei von Leiden sein.*“ Mit einer solchen Person erreicht man natiirlich Versenkung.

Karuna kann nicht ohne Weiteres geweckt werden, indem man sich auf diejenigen konzentriert, die
man mag, nicht mag oder denen man gleichgiiltig gegeniibersteht.

Zunichst einmal sollte man, wenn man einen elenden Menschen sieht, der ungliicklich und in jeder
Hinsicht ein geeignetes Objekt fiir Mitgefiihl ist, unansehnlich und in duferste Not geraten ...
Mitgefiihl fiir ihn auf diese Weise empfinden: Dieses Wesen ist in der Tat in Not geraten; wenn er
nur von diesem Leiden befreit werden konnte! ... Nachdem man auf diese Weise Mitgefiihl geweckt
hat, kann man Mitgefiihl fiir eine Person wecken, die einem lieb ist, einem gleichgiiltig ist oder
einem feindlich gesinnt ist.

Im Gegensatz zur Methode, Mitgefiihl zu entwickeln, kann mudita oder Freude fiir das Gliick eines
Menschen geweckt werden, der einem am néchsten steht, ein guter Freund. Dann kann diese Freude
auf diejenigen ausgedehnt werden, die einem emotional und psychologisch neutral
gegeniiberstehen, und schlieflich auf diejenigen, die einem feindlich gesinnt sind.

Upekka oder Gleichmut ldsst sich am besten zunichst gegentiber einer neutralen Partei wecken und
dann auf diejenigen ausdehnen, die einem lieb sind, auf diejenigen, die einem feindlich gesinnt sind,
und schlieBlich auf sich selbst. Einsicht ist das Ergebnis der Verwirklichung der vier erhabenen
Zustinde, aber man muss darauf achten, nicht dem nahen Feind zu erliegen oder den fernen Feind



jedes einzelnen zu fiirchten. Das Simulacrum der Liebe ist Gier, da sie wie die Liebe Tugenden
schitzt, und der ferne Feind ist Feindseligkeit, die der Liebe erschreckend fremd ist. Der nahe Feind
des Mitgefiihls ist Trauer, denn beide sind Zeugen menschlichen Versagens, und ihr Gegenteil ist
Grausamkeit. Freude, die in einem ruhigen und behaglichen Leben zu Hause verwurzelt ist, ist der
nahe Feind der universellen Freude, und Abneigung oder Langeweile sind ihr ferner Feind. Die
,,Gliickseligkeit* der Unwissenheit ist der nahe Feind der Gleichmut, da beide Fehler iibersehen,
und ihr Gegensatz sind Gier und Groll.

Diese Arten des Verweilens sind am besten geeignet, um die richtige Haltung gegeniiber Lebewesen
einzunehmen. Und so wie die Brahma-Go6tter mit reinem und makellosem Geist verweilen, so
verweilen auch die Meditierenden, die sich mit diesen brahma-viharas verbinden, auf gleicher
Ebene mit diesen Gottheiten.

Jede einzelne Bewusstseinsebene korreliert mit einer Ebene des Seins oder der Materie, und so wie
es immaterielle und transzendentale Ebenen des Seins gibt, so gibt es auch transzendente
Bewusstseinszustdnde. Von der Terrasse des hochsten rupa Jhana aus kann der Meditierende
Zugang zu den vier arupa oder formlosen jhanas erhalten. Indem er die materiellen Bereiche
ignoriert und sich auf die Unendlichkeit des Raumes konzentriert, erreicht der Yogi
Akasanancayatana, den formlosen Bereich des unendlichen Raumes, Raum ohne Grenzen,
Eigenschaften oder Objekte jeglicher Art. Die Meditation iiber den unendlichen Raum fiihrt das
Bewusstsein dazu, seine eigene Unendlichkeit zu erkennen (denn es kann den unendlichen Raum
und nicht nur eine abstrakte Vorstellung davon als Objekt der Meditation erfassen), und der Bereich
Vinnanancayatana, das unendliche Bewusstsein, wird erreicht. Diese Erkenntnis fiihrt ganz
natiirlich zu der Erkenntnis, dass dem erwachten Bewusstsein nichts prasent ist, und der dritte
formlose Bereich, der von akincannayatana oder Nichtigkeit, wird erreicht. Der Meditierende kann
nun mit der Erkenntnis von sanna-n'asannayatana, weder Wahrnehmung noch Nichtwahrnehmung,
an die Grenze der weltlichen Existenz treten. Die vierfachen Stufen sowohl der rupa- als auch der
arupa-Jhanas entfalten sich ganz natiirlich fiir den beharrlichen Meditationspraktizierenden. Der
Uberlieferung zufolge wurde Buddha von zwei seiner Lehrer, Alara Kalama und Uddaka
Ramaputta, gelehrt, wie man die letzten beiden Stufen erreicht. Fiir Buddha war es jedoch nicht
genug, die duBBersten Grenzen des irdischen Bewusstseins zu entdecken, genauso wie es nicht das
Ende von Buddhaghosas Kommentar war.

Die Kultivierung der Meditation 6ffnet den Weg fiir die Entfaltung tibernatiirlicher Fahigkeiten, die
dennoch zur hochsten Entwicklung des weltlichen Bewusstseins gehdren. Diese abhinnas oder
hoheren Formen des Wissens beginnen mit den iddhis oder iibernatiirlichen Kréften. Ein
Individuum kann lernen, zahlreiche nicht-physische Doppelgénger seines Korpers zu projizieren
und so gleichzeitig an mehr als einem Ort zu erscheinen. Dieser vom Geist geformte Korper kann
durch Winde gehen, schweben, auf Wasser laufen und erstaunliche Leistungen vollbringen. Obwohl
die manomaya-Form nicht der physische Korper ist, kennzeichnet sie eine perfekte Kontrolle tiber
die Bestandteile des Korpers, deren Elemente von Bodhisattvas zum Wohle der Welt genutzt
werden konnen. Das zweite abhinna ist dibba-sota oder das gottliche Ohr, das die Vollkommenheit
des Hellhorens darstellt. Die dritte, parassa cetopariya-nana oder das Wissen um andere Gedanken,
umfasst Telepathie in all ihren Formen, einschlieBlich des augenblicklichen Verstehens jedes
menschlichen Herzens. Pubbe-nivas anu-sati ist die detaillierte und bewusste Erinnerung an friithere
Geburten, eine Féahigkeit, die nur von denen sicher genutzt werden kann, die einen hohen Grad an
Selbsterkenntnis und Losgeldstheit erreicht haben. Das fiinfte abhinna, dibba-cakkhu oder
gottliches Auge, ist mehr als Hellsehen, denn es ermdglicht seinem Besitzer, die Kontinuitit des
individuellen Bewusstseins durch die Zerstorung und Wiedergeburt verschiedener Formen zu
beobachten. Das sechste abhinna ist nicht weltlich, sondern transzendent, da es die Zerstorung der
asavas beinhaltet, der Begierden nach sinnlichem Vergniigen, nach verkorperter Existenz und
Unwissenheit — den ,,drei Toren zur Holle*.

Einige Aspiranten erreichen den transzendentalen Pfad, lokuttara magga, indem sie die
verschiedenen Jhanas durchlaufen und die Asavas zerstoren. Leider bleiben viele in dem einen oder



anderen iiberbewussten Zustand stecken und erlangen nicht die Einsicht, die einen von der
unfreiwilligen Inkarnation im Ozean des Samsara befreit. Andere folgen dem sichereren Weg
Buddhas und nutzen die erreichte volle Konzentration, um tiber dukkha, anicca oder anatta
nachzudenken, das Schmerzliche, das Vergingliche oder das Ichlose. Wenn die grundlegende
Bedingung der differenzierten Existenz Leiden ist, dann wird die Meditation iiber diese Bedingung
die Ziellosigkeit der Welt offenbaren, d. h. ihre Unfdhigkeit, ewige Wahrheiten zu zeigen. Wenn
alles im Universum vergénglich ist, wird die Meditation {iber die Vergénglichkeit zeigen, dass die
Welt zeichenlos ist und nicht in der Lage ist, die Bedeutung der Realitét in ihren Erscheinungen
aufrechtzuerhalten. Und wenn alles in der Welt ohne wesentliche Natur ist, wird die Meditation
iiber die Ichlosigkeit zeigen, dass Erscheinungen die Realitét nicht beschreiben konnen. Wenn eine
dieser drei Meditationslinien bis zum Ende verfolgt wird, ist die Verwirklichung transzendentaler
Weisheit unvermeidlich. Dies ist der Weg der direkten Einsicht. So erreicht der Prozess, der seinen
Ursprung in sila, der Tugend, hatte und in den méchtigen Strom von samadhi, der Meditation,
miindete, schlielich den grenzenlosen Ozean von panna, der Weisheit.

Die Kraft der Konzentration, die durch die Kunst der Meditation zu préziser Fokussierung gebracht
wird, fiihrt zur Erkenntnis von samsara und zur Verwirklichung von nibbana. Der erleuchtete
Mensch, arahant, kennt sowohl die Welt der relativen Wahrheit als auch die unbeschreibliche
Wahrheit der Realitét. Er hat panna, das Verstindnis, vollstindig entwickelt.

Mit schrecklichem Donnern vernichtet der Blitz den Felsbrocken.
Der getriebene, vom Feuer gepeitschte Wind vernichtet das Holz.

Die strahlende Kugel der Sonnenflamme vernichtet die Dunkelheit.
Und auch das entwickelte Verstidndnis, vernichtet das verworrene Dickicht
der hartndckigen Verunreinigungen, die Quelle allen Leids.

Doch seinen Segen kann ein Mensch

bereits in diesem Leben erfahren.

Buddhaghosa stellte die Weisheit des Theravada so zusammen, dass sie zugidnglich und leicht
weiterzugeben war. Obwohl die Meditation als zentrale Praxis in Sri Lanka und Siidasien an
Bedeutung verlor, wurde sein Werk bewahrt und verehrt. Im zwanzigsten Jahrhundert jedoch
erkannten die Mdnche die bleibende Bedeutung seiner Botschaft, und erneut wird die Konzentration
zum Leuchtfeuer des Theravada-Pfades.

Ich werde dir das héchste Wissen offenbaren,
das gesamte und das besondere, das, wenn du es kennst,

nichts mehr zu wissen tibrig ldsst in dieser Welt.
SHRI KRISHNA



	Indien und Sri Lanka

