
Buddhaghosa

Indien und Sri Lanka

Der Buddha sagte: „Wenn der Weise, fest in der Tugend verwurzelt,

Bewusstsein und Verständnis kultiviert

Dann gelingt es diesem Bhikkhu, eifrig und klug,

Das Gewirr zu entwirren.“

Meine Aufgabe ist es, die wahre Bedeutung

In Tugend und den Rest unterteilt

Dieses Verses, der vom Großen Weisen verfasst wurde, darzulegen.

Denn es gibt Suchende auf dem Weg des Siegers,

Die ihr Zuhause verlassen haben, um heimatlos zu werden,

Und die, obwohl sie nach Reinheit streben,

Den sicheren, geraden Weg

Der Tugend, des Bewusstseins und des Verständnisses nicht kennen.

Schwer zu finden, führt zu Reinheit,

Die sich bemühen und es noch nicht erreicht haben,

Ihnen lehre ich den tröstlichen Weg

Der Reinigung, makellos in der Lehre,

Stützend mich auf die Lehre derer, die

Im Großen Kloster, Anuradhapura, wohnen.

Mögen diejenigen, die den reinen Weg begehren,

Aufmerksam diesen Worten lauschen.

Visuddhimagga, 

Buddhaghosa

Der spektakuläre Aufstieg des Großen Fahrzeugs nach der Verbreitung der Mahayana-Sutras 
überschattete die Entwicklung anderer Schulen. Buddhisten, die sich auf Nicht-Mahayana-Texte 
konzentrierten, blieben aktiv und schufen eine enorme Literatur in Pali, der Literatur- und 
Textsprache des Nicht-Mahayana-buddhistischen Denkens. Sie brachten jedoch keinen Lehrer 
hervor, der mit Nagarjuna, Aryadeva oder Asanga vergleichbar gewesen wäre. Infolgedessen 
schwand ihre Zahl, und viele Texte gingen in Indien verloren, bevor das Mahayana den Himalaya 
überquerte und nach Tibet gelangte. Doch ein Mann stach hervor, unter anderem weil er sich 



entschloss, nach Sri Lanka zu gehen und das dort von Mahendra, dem Sohn von König Ashoka, 
begonnene Werk fortzuführen. Die Reaktion auf seine Bemühungen belebte den Theravada, die 
einzige nicht-Mahayana-Schule, die bis heute überlebt hat und sich in ganz Südostasien verbreitet 
hat. Bhadantacariya Buddhaghosa sammelte alle Quellen, die er finden konnte, und verfasste 
maßgebliche Darstellungen der Theravada-Lehre und -Praxis, wobei er seine beträchtliche 
Originalität bewusst der Treue zu seiner verehrten Tradition unterordnete.

Obwohl eine moderne Ausgabe von Buddhaghosas Werken dreißig Bände umfasst, ist über sein 
Leben und Wirken nur wenig bekannt. Der erste große Impuls des buddhistischen Denkens, der von
Buddha ausging und in der Entstehung des Tripitaka, der drei Körbe der Lehren, gipfelte, 
verbreitete sich mit der Ankunft von Mahendra und einem Ableger des ursprünglichen Bodhi-
Baums, unter dem Buddha die Erleuchtung erlangte, nach Sri Lanka. Dort wurden die heiligen 
Texte in Pali bewahrt, aber in Singhalesisch erläutert, obwohl das buddhistische Denken in den 
ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung in Richtung Stagnation driftete. Das Große Kloster 
(Mahavihara), das zu Mahendras Zeiten gegründet wurde, blühte unter königlicher 
Schirmherrschaft auf, aber die Mahayana-Tendenzen des rivalisierenden Abhayagiri-Klosters lösten
eine Gegenreaktion aus, die zu einer lähmenden Sorge um die Orthodoxie führte. Unterdessen 
nahmen die indischen Buddhisten schließlich das Große Fahrzeug an und ließen Sri Lanka praktisch
isoliert zurück, als Bewahrer von Texten und Materialien, die vom Rest der buddhistischen Welt 
vernachlässigt wurden. Buddhaghosa wurde in dieser Zeit des Niedergangs des Theravada um 400 
n. Chr. in Ghosa in der Nähe von Bodh Gaya geboren, gemäß einer sehr späten und vielleicht 
imaginären Legende. Unter den spärlichen Angaben, die er über sich selbst macht, erklärte er, dass 
er einst in Kanchipuram und in Morandacetaka lebte, das einige Historiker mit Mylapore in der 
Nähe von Madras identifizieren.

Nach dem Mahavamsa, der Chronik Sri Lankas, wurde Buddhaghosa als Brahmane geboren und 
wurde ein eifriger Schüler von Patanjalis Yoga Sutras. Als er einmal die Sutras laut rezitierte, wurde
er von einem buddhistischen Mönch namens Revata belauscht, der ihm daraufhin jede Passage 
ausführlich erklärte. Als Buddhaghosa nach der Quelle der Weisheit des Mönchs fragte, verwies 
dieser auf den Erleuchteten, und Buddhaghosa schloss sich der Sangha an. Weil seine Stimme – 
ghosa – tief und resonant war und wie das Wort Buddhas weit trug, erhielt er den Namen, unter dem
er in die Geschichte eingegangen ist. Nach einem intensiven Studium des Tripitaka suchte er nach 
aufschlussreichen Kommentaren zu dessen Abhandlungen, aber Revata sagte ihm, dass nur Sri 
Lanka sie in ihrer Reinheit bewahrt habe. Auf Anregung seines Lehrers reiste Buddhaghosa nach 
Anuradhapura, der königlichen Hauptstadt Sri Lankas, und ließ sich im Großen Kloster nieder, von 
wo aus er den Bodhi-Baum sehen konnte. Als er seine Absicht verkündete, die singhalesischen 
Kommentare zum Nutzen seiner indischen Mitjünger ins Pali zu übersetzen, stellten die Ältesten 
ihn auf die Probe, indem sie ihm zwei Verse für einen vollständigen Kommentar gaben. Das 
Ergebnis war der Visuddhimagga (Der Weg der Reinigung).

Kaum hatte er es fertiggestellt, versteckte jedoch eine Gruppe von Gottheiten das Werk, und er 
musste die Aufgabe erneut in Angriff nehmen. Diese Gottheiten wiederholten den Diebstahl, aber 
Buddhaghosa verfasste einen dritten Kommentar. Als die Ältesten kamen, um sich die fertige 
Abhandlung anzusehen, legten die Gottheiten die ersten beiden Versionen vor, und als alle sahen, 
dass die drei in jeder Hinsicht identisch waren, sagte ein Ältester: „Das ist sicherlich der 
Bodhisattva Metteyya.“

Buddhaghosa wurde mit der gesamten verehrten Literatur des Großen Klosters betraut, und anstatt 
sie einfach ins Pali zu übersetzen, schuf er eine Reihe von Kompendien, in denen er alle relevanten 
Texte unter einer schematisierten Liste von Themen zusammenfasste. So schuf er eine Art 
Enzyklopädie des singhalesischen buddhistischen Denkens. Da fast alle Quellen, die er verwendete,
im Laufe der Geschichte verloren gegangen sind, rettete seine selbstlose Arbeit für die Nachwelt die
Blüte von Ashokas großem missionarischen Unterfangen. Seine Arbeit inspirierte auch eine 
Erneuerung der Theravada-Kreativität sowohl in Sri Lanka als auch in Südindien. Diese 
Renaissance dauerte an, bis sie in Burma erneut aufblühte, was Sri Lanka half, Buddhas Botschaft 



am Leben zu erhalten, nachdem sie aus ihrer ursprünglichen Heimat verschwunden war. Obwohl 
nichts über die Dauer von Buddhaghosas Aufenthalt in Anuradhapura bekannt ist, deutet die 
Geschichte darauf hin, dass er schließlich nach Indien zurückkehrte und dort wahrscheinlich an der 
Wiederbelebung des Pali-buddhistischen Gedankenguts beteiligt war. Seine letzten Lebensjahre und
sein Tod sind Geheimnisse der Stille.

Der Visuddhimagga ist vielleicht Buddhaghosas größtes Werk. Es beginnt mit einer Beschreibung 
von sila, Tugend, und ihrem Zweck, ihrer Frucht und ihren Vorteilen, geht dann über zu einer 
ausführlichen Erörterung von samadhi, Konzentration oder Meditation, die zu vipassana, Einsicht, 
und einem vollständigen Verständnis der Vier Edlen Wahrheiten führt. Nach einer langen 
theoretischen Darlegung von panna, Verständnis, werden praktische Anwendungen auf 
Meditationserfahrungen angewendet. Schließlich werden fortgeschrittene Stufen der 
Verwirklichung beschrieben, die zu nibbana führen. Für Buddhaghosa sind die vier Stufen des 
spirituellen Pfades durch unterschiedliche Vollkommenheiten gekennzeichnet. Wer „in den Strom 
eingetreten” ist und nur noch ein Leben vor der Erleuchtung vor sich hat, zeichnet sich durch 
Vollkommenheit in sila aus. Ein Mensch, der in Zukunft nicht mehr unfreiwilligen Inkarnationen 
unterworfen sein wird, zeigt Vollkommenheit in samadhi, und wer ein arahant geworden ist und die
höchste Vollendung der Verwirklichung erfahren hat, ist vollkommen in vipassana. Tugend 
beinhaltet den Willen eines Menschen, der den Weg der Reinigung beschreitet, denn sie erfordert 
sowohl die Erfüllung der Pflicht als auch bewusste Selbstbeherrschung. Tugend (sila) formt 
(silana) den Menschen durch konsequente Selbstkoordinierung und durch das Aufrechterhalten 
erbaulicher Gedanken und Absichten, und so ist Tugend wie der Kopf (siras) des Körpers, der alle 
seine Glieder lenkt, und sie ist kühl (sitala) und beruhigt jeden Impuls.

Wer würde es wagen, die Vorteile der Tugend zu beschränken,

ohne die die Stammesangehörigen keinen Halt in der Lehre finden?

Weder der Ganges noch die Yamuna, weder der Sarabhu noch der Sarassati,

noch der fließende Aciravati noch der edle Maul-Fluss

können den Makel der Dinge wegwaschen, die in dieser Welt atmen.

Nur das Wasser von Sila

reinigt den Makel in den Lebewesen.

Zusätzlich zu ihrer Rolle als positive Kraft, die durch Übung und Selbstbeherrschung entsteht, 
bildet Tugend die Grundlage für Dhutanga, die asketische Praxis, die Motive und Charakterstärken 
reinigt. Die dreizehn Formen des Rückzugs sind nicht als Mittel zu verstehen, um den 
Versuchungen weltlicher Verstrickungen zu entkommen. Obwohl der Rückzug aus dem 
geschäftigen Alltag die äußeren Ablenkungen verringern kann, nimmt der Einzelne seine Welt – den
Tropismus des Bewusstseins – überallhin mit. Dhutanga zielt darauf ab, die eigenen Wünsche zu 
vereinfachen und die eigenen Motive neu auszurichten, um eine Zufriedenheit des Geistes und eine 
Makellosigkeit der Taten zu erreichen, die es einem ermöglichen, Freude daran zu finden, den Weg 
der Reinigung zu beschreiten.

Sila und Dhutanga bilden zusammen die ethische und psychophysische Grundlage für die 
Meditation. Für Buddhaghosa können Konzentration und Meditation unzählige Formen annehmen, 
aber diejenigen, die auf Verwirklichung und Nibbana abzielen, sind diejenigen, die Cittass' 
Ekaggata, die Vereinigung und Einpünktigkeit des Geistes, fördern. In seiner sorgfältigen 
Untersuchung der Pali-Texte hat Buddhaghosa vierzig Themen herausgearbeitet, die für diese Art 
der Meditation geeignet sind.

Zehn Kasinas, Gesamtheiten, können verwendet werden: Erde, Wasser, Feuer und Luft, Blau, Gelb, 



Rot und Weiß, Licht und lokaler Raum. Zehn Arten von Widerwärtigkeiten können ebenfalls 
hilfreich sein, darunter Aufgeblähtes, Livides, Eiterndes, Geschnittenes, Zerstreutes und Blutendes. 
Es gibt zehn Arten der Erinnerung – an Buddha, Dhamma und Sangha; an Tugend, Großzügigkeit, 
die Gottheiten und den Tod; an Achtsamkeit in Bezug auf den Körper, Achtsamkeit in Bezug auf die
Atmung und Erinnerung an Frieden. Man kann auch eines der vier brahma-viharas, erhabene 
Aufenthaltsorte – metta, karuna, mudita und upekkha, Liebe, Mitgefühl, Freude und Gleichmut – 
als Thema für die Meditation nehmen, vorausgesetzt, man dehnt diese auf alle Wesen aus. Vier 
immaterielle Zustände können für die Meditation verwendet werden: grenzenloser Raum, 
grenzenloses Bewusstsein, Leere und der Zustand weder Wahrnehmung noch Nichtwahrnehmung. 
Schließlich können eine Wahrnehmung, die Abscheulichkeit von Nahrung, und eine Analyse, die 
der vier Elemente, verwendet werden. Diese vierzig Meditationsgegenstände bilden eine 
Pharmakopöe für verschiedene Temperamente, aus der jeder Einzelne das herausnehmen kann, was 
er braucht, um die grundlegende Konzentration zu erreichen, die für die verschiedenen Stufen der 
Meditation erforderlich ist. Diese Stufen werden auf zwei Wegen erreicht, durch Zugang und durch 
Versenkung, denn ein Mensch kann einen höheren Grad an vereinheitlichtem Bewusstsein 
erreichen, lange bevor er in der Lage ist, darin Kontinuität aufrechtzuerhalten.

Wenn der Geist vollständig konzentriert und frei von Ablenkungen ist, ist er in der Lage, in die 
ersten Stufen der Meditation einzutreten, die als rupa jhanas oder meditative Zustände der 
Wahrnehmung von Formen bekannt sind. Im ersten rupa jhana erlebt man vitakka und vicara, 
samadhi, sukha und piti – Denken, Erforschen, innere Zurückgezogenheit, Freude und Wonne. Hier 
ist der Geist in jeder Hinsicht aktiv, obwohl er sich auf ein einziges ideales Meditationsthema 
konzentriert. Der Übergang zum zweiten rupa jhana erfolgt, wenn sowohl das Denken als auch das 
Erforschen wegfallen und man die Wonne und Freude der inneren Zurückgezogenheit erlebt. Wenn 
man aufhört, an die gröberen Formen von Wonne und Schmerz gebunden zu sein, erreicht man das 
dritte rupa jhana, das durch Freude und innere Zurückgezogenheit gekennzeichnet ist. Wenn die 
Wurzelpolarität, die die Gegensatzpaare (einschließlich Vergnügen und Schmerz) hervorbringt, 
beseitigt ist, verweilt man im vierten rupa jhana, innerer Zurückgezogenheit und Gleichmut. Sobald
dieser höchste der Zustände, die Form zulassen, erreicht ist, ist man bereit, tief in die brahma-
viharas, die erhabenen Aufenthaltsorte, einzutauchen, beginnend mit metta.

 Zunächst sollte man sich selbst mit Liebe erfüllen. Man kann sich an Geschenke, freundliche 
Worte und ähnliches erinnern, die Liebe und Zuneigung wecken, sowie an Tugenden und 
Erkenntnisse, die Respekt und Ehrfurcht hervorrufen, wie man sie bei einem Lehrer oder Mentor 
findet, und Liebe zu ihm entwickeln, indem man sich sagt: „Möge dieser gute Mensch glücklich 
und frei von Leiden sein.“ Mit einer solchen Person erreicht man natürlich Versenkung.

Karuna kann nicht ohne Weiteres geweckt werden, indem man sich auf diejenigen konzentriert, die 
man mag, nicht mag oder denen man gleichgültig gegenübersteht.

Zunächst einmal sollte man, wenn man einen elenden Menschen sieht, der unglücklich und in jeder 
Hinsicht ein geeignetes Objekt für Mitgefühl ist, unansehnlich und in äußerste Not geraten ... 
Mitgefühl für ihn auf diese Weise empfinden: Dieses Wesen ist in der Tat in Not geraten; wenn er 
nur von diesem Leiden befreit werden könnte! ... Nachdem man auf diese Weise Mitgefühl geweckt
hat, kann man Mitgefühl für eine Person wecken, die einem lieb ist, einem gleichgültig ist oder 
einem feindlich gesinnt ist.

Im Gegensatz zur Methode, Mitgefühl zu entwickeln, kann mudita oder Freude für das Glück eines 
Menschen geweckt werden, der einem am nächsten steht, ein guter Freund. Dann kann diese Freude
auf diejenigen ausgedehnt werden, die einem emotional und psychologisch neutral 
gegenüberstehen, und schließlich auf diejenigen, die einem feindlich gesinnt sind.

Upekka oder Gleichmut lässt sich am besten zunächst gegenüber einer neutralen Partei wecken und 
dann auf diejenigen ausdehnen, die einem lieb sind, auf diejenigen, die einem feindlich gesinnt sind,
und schließlich auf sich selbst. Einsicht ist das Ergebnis der Verwirklichung der vier erhabenen 
Zustände, aber man muss darauf achten, nicht dem nahen Feind zu erliegen oder den fernen Feind 



jedes einzelnen zu fürchten. Das Simulacrum der Liebe ist Gier, da sie wie die Liebe Tugenden 
schätzt, und der ferne Feind ist Feindseligkeit, die der Liebe erschreckend fremd ist. Der nahe Feind
des Mitgefühls ist Trauer, denn beide sind Zeugen menschlichen Versagens, und ihr Gegenteil ist 
Grausamkeit. Freude, die in einem ruhigen und behaglichen Leben zu Hause verwurzelt ist, ist der 
nahe Feind der universellen Freude, und Abneigung oder Langeweile sind ihr ferner Feind. Die 
„Glückseligkeit“ der Unwissenheit ist der nahe Feind der Gleichmut, da beide Fehler übersehen, 
und ihr Gegensatz sind Gier und Groll.

Diese Arten des Verweilens sind am besten geeignet, um die richtige Haltung gegenüber Lebewesen
einzunehmen. Und so wie die Brahma-Götter mit reinem und makellosem Geist verweilen, so 
verweilen auch die Meditierenden, die sich mit diesen brahma-viharas verbinden, auf gleicher 
Ebene mit diesen Gottheiten.

Jede einzelne Bewusstseinsebene korreliert mit einer Ebene des Seins oder der Materie, und so wie 
es immaterielle und transzendentale Ebenen des Seins gibt, so gibt es auch transzendente 
Bewusstseinszustände. Von der Terrasse des höchsten rupa Jhana aus kann der Meditierende 
Zugang zu den vier arupa oder formlosen jhanas erhalten. Indem er die materiellen Bereiche 
ignoriert und sich auf die Unendlichkeit des Raumes konzentriert, erreicht der Yogi 
Akasanancayatana, den formlosen Bereich des unendlichen Raumes, Raum ohne Grenzen, 
Eigenschaften oder Objekte jeglicher Art. Die Meditation über den unendlichen Raum führt das 
Bewusstsein dazu, seine eigene Unendlichkeit zu erkennen (denn es kann den unendlichen Raum 
und nicht nur eine abstrakte Vorstellung davon als Objekt der Meditation erfassen), und der Bereich 
Vinnanancayatana, das unendliche Bewusstsein, wird erreicht. Diese Erkenntnis führt ganz 
natürlich zu der Erkenntnis, dass dem erwachten Bewusstsein nichts präsent ist, und der dritte 
formlose Bereich, der von akincannayatana oder Nichtigkeit, wird erreicht. Der Meditierende kann 
nun mit der Erkenntnis von sanna-n'asannayatana, weder Wahrnehmung noch Nichtwahrnehmung,
an die Grenze der weltlichen Existenz treten. Die vierfachen Stufen sowohl der rupa- als auch der 
arupa-Jhanas entfalten sich ganz natürlich für den beharrlichen Meditationspraktizierenden. Der 
Überlieferung zufolge wurde Buddha von zwei seiner Lehrer, Alara Kalama und Uddaka 
Ramaputta, gelehrt, wie man die letzten beiden Stufen erreicht. Für Buddha war es jedoch nicht 
genug, die äußersten Grenzen des irdischen Bewusstseins zu entdecken, genauso wie es nicht das 
Ende von Buddhaghosas Kommentar war.

Die Kultivierung der Meditation öffnet den Weg für die Entfaltung übernatürlicher Fähigkeiten, die 
dennoch zur höchsten Entwicklung des weltlichen Bewusstseins gehören. Diese abhinnas oder 
höheren Formen des Wissens beginnen mit den iddhis oder übernatürlichen Kräften. Ein 
Individuum kann lernen, zahlreiche nicht-physische Doppelgänger seines Körpers zu projizieren 
und so gleichzeitig an mehr als einem Ort zu erscheinen. Dieser vom Geist geformte Körper kann 
durch Wände gehen, schweben, auf Wasser laufen und erstaunliche Leistungen vollbringen. Obwohl
die manomaya-Form nicht der physische Körper ist, kennzeichnet sie eine perfekte Kontrolle über 
die Bestandteile des Körpers, deren Elemente von Bodhisattvas zum Wohle der Welt genutzt 
werden können. Das zweite abhinna ist dibba-sota oder das göttliche Ohr, das die Vollkommenheit 
des Hellhörens darstellt. Die dritte, parassa cetopariya-nana oder das Wissen um andere Gedanken,
umfasst Telepathie in all ihren Formen, einschließlich des augenblicklichen Verstehens jedes 
menschlichen Herzens. Pubbe-nivas anu-sati ist die detaillierte und bewusste Erinnerung an frühere
Geburten, eine Fähigkeit, die nur von denen sicher genutzt werden kann, die einen hohen Grad an 
Selbsterkenntnis und Losgelöstheit erreicht haben. Das fünfte abhinna, dibba-cakkhu oder 
göttliches Auge, ist mehr als Hellsehen, denn es ermöglicht seinem Besitzer, die Kontinuität des 
individuellen Bewusstseins durch die Zerstörung und Wiedergeburt verschiedener Formen zu 
beobachten. Das sechste abhinna ist nicht weltlich, sondern transzendent, da es die Zerstörung der 
asavas beinhaltet, der Begierden nach sinnlichem Vergnügen, nach verkörperter Existenz und 
Unwissenheit – den „drei Toren zur Hölle“.

Einige Aspiranten erreichen den transzendentalen Pfad, lokuttara magga, indem sie die 
verschiedenen Jhanas durchlaufen und die Asavas zerstören. Leider bleiben viele in dem einen oder



anderen überbewussten Zustand stecken und erlangen nicht die Einsicht, die einen von der 
unfreiwilligen Inkarnation im Ozean des Samsara befreit. Andere folgen dem sichereren Weg 
Buddhas und nutzen die erreichte volle Konzentration, um über dukkha, anicca oder anatta 
nachzudenken, das Schmerzliche, das Vergängliche oder das Ichlose. Wenn die grundlegende 
Bedingung der differenzierten Existenz Leiden ist, dann wird die Meditation über diese Bedingung 
die Ziellosigkeit der Welt offenbaren, d. h. ihre Unfähigkeit, ewige Wahrheiten zu zeigen. Wenn 
alles im Universum vergänglich ist, wird die Meditation über die Vergänglichkeit zeigen, dass die 
Welt zeichenlos ist und nicht in der Lage ist, die Bedeutung der Realität in ihren Erscheinungen 
aufrechtzuerhalten. Und wenn alles in der Welt ohne wesentliche Natur ist, wird die Meditation 
über die Ichlosigkeit zeigen, dass Erscheinungen die Realität nicht beschreiben können. Wenn eine 
dieser drei Meditationslinien bis zum Ende verfolgt wird, ist die Verwirklichung transzendentaler 
Weisheit unvermeidlich. Dies ist der Weg der direkten Einsicht. So erreicht der Prozess, der seinen 
Ursprung in sila, der Tugend, hatte und in den mächtigen Strom von samadhi, der Meditation, 
mündete, schließlich den grenzenlosen Ozean von panna, der Weisheit.

Die Kraft der Konzentration, die durch die Kunst der Meditation zu präziser Fokussierung gebracht 
wird, führt zur Erkenntnis von samsara und zur Verwirklichung von nibbana. Der erleuchtete 
Mensch, arahant, kennt sowohl die Welt der relativen Wahrheit als auch die unbeschreibliche 
Wahrheit der Realität. Er hat panna, das Verständnis, vollständig entwickelt.

Mit schrecklichem Donnern vernichtet der Blitz den Felsbrocken.

Der getriebene, vom Feuer gepeitschte Wind vernichtet das Holz.

Die strahlende Kugel der Sonnenflamme vernichtet die Dunkelheit.

Und auch das entwickelte Verständnis, vernichtet das verworrene Dickicht

der hartnäckigen Verunreinigungen, die Quelle allen Leids.

Doch seinen Segen kann ein Mensch 

bereits in diesem Leben erfahren.

Buddhaghosa stellte die Weisheit des Theravada so zusammen, dass sie zugänglich und leicht 
weiterzugeben war. Obwohl die Meditation als zentrale Praxis in Sri Lanka und Südasien an 
Bedeutung verlor, wurde sein Werk bewahrt und verehrt. Im zwanzigsten Jahrhundert jedoch 
erkannten die Mönche die bleibende Bedeutung seiner Botschaft, und erneut wird die Konzentration
zum Leuchtfeuer des Theravada-Pfades.

Ich werde dir das höchste Wissen offenbaren,

das gesamte und das besondere, das, wenn du es kennst,

nichts mehr zu wissen übrig lässt in dieser Welt.

SHRI KRISHNA


	Indien und Sri Lanka

