BODHIDHARMA

Wenn man das Falsche aufgibt und das Wahre annimmt, in Einfachheit des Denkens verweilt und
sich in Pi-Kuan oder Wandmeditation iibt, erkennt man, dass es weder Selbst noch Anderes gibt,
dass die Massen und die Wiirdigen ein und desselben Wesens sind. Wenn man fest an diesem
Glauben festhdlt und niemals davon abweicht, wird man nicht von schriftlichen Anweisungen
geleitet, denn man befindet sich in stiller Gemeinschaft mit dem Prinzip selbst, frei von begrifflicher
Unterscheidung, gelassen und ohne zu handeln.

Meditation iiber vier Handlungen

BODHIDHARMA

Es gab eine Ubertragung von Geist zu Geist ohne die Verwendung schriftlicher Texte.

BODHIDHARMA an HUI-K'E

Meditation war von dem Moment an, als sie nach China kam, ein wichtiger Bestandteil der
buddhistischen Praxis. Tao-an verband den energischen Versuch, genaue Texte zu sichern und
sorgfiltig zu iibersetzen, mit dem unermiidlichen Engagement, eine starke Grundlage fiir die
buddhistische Sangha zu schaffen und Meditationsiibungen unter den Monchen zu verbreiten.
Obwohl ruhige Kontemplation von konfuzianischen Gelehrten geschétzt wurde und einige Taoisten
bestimmte Arten der Meditationskunst verehrten, fiihrten Tao-an und seine wiirdigen Nachfolger
eine konsistentere und ernsthaftere Reihe von Praktiken ein, die auf einer Vielzahl von heiligen
Texten basierten, in das chinesische Denken ein. Doch obwohl Meditation, dhyana, als wichtig
angesehen wurde, war ihre Kultivierung sporadisch und ungleichméBig, da keine Denkschule sie
zum Grundpfeiler des Lebens machte. Nichtsdestotrotz taten Einzelne genau das, und allméhlich
war China reif fiir eine grundlegende Neuausrichtung des buddhistischen Denkens. Bodhidharma
erkannte den fruchtbaren Boden und site die Samen von dhyana darin. Seine Nachfolger ernteten
eine fruchtbare Ernte in der Gruppe von Schulen, die sich unter dem Namen Ch'an versammelt
hatten.

Uber Bodhidharmas Leben ist nur sehr wenig bekannt, zum Teil, weil nur wenige Details aus seiner
Zeit iiberliefert sind, zum Teil wegen der Legenden, die ihn umgeben. Da er wenig Vertrauen in die
Fahigkeit des geschriebenen Textes hatte, die Quintessenz des Buddhavachana, des Wortes
Buddhas, zu vermitteln, schrieb er nicht viel nieder. Als die Ch'an-Tradition entstand, stiitzten sich
spatere Schriftsteller auf alle Quellen, die sie finden konnten, um sein Leben zu rekonstruieren. Da
er insgesamt ein geheimnisvoller Mensch war, versuchten diese Berichte, den bemerkenswerten
Geist seiner Handlungen einzufangen, anstatt die Details, die in einer klinischen Biografie zu finden
sein konnten.

Der Uberlieferung zufolge war er der dritte Sohn eines siidindischen Brahmanen aus Kanchipuram.
Seine Brillanz und seine auBergewdhnliche Beobachtungsgabe iiberzeugten ihn schon frith davon,
dass die Welt nichts Wertvolles zu bieten hatte, und so wurde er Monch. Als er die Meditation



gemeistert hatte, sah er, dass die buddhistische Praxis in vielen Regionen im Niedergang begriffen
war, und beschloss, nach China zu gehen, wo er glaubte, dass eine neue Infusion von Dhyana das
buddhistische Leben beleben koénnte. Der Uberlieferung zufolge kam er um 520 n. Chr. in China an,
obwohl indirekte Hinweise darauf hindeuten, dass er bereits vierzig Jahre zuvor Nordchina erreicht
haben konnte. Dort bildete er Schiiler aus und griindete die Ch'an-Bewegung. Ch'an ist eine
Kurzform von ch'an-na, dem chinesischen Aquivalent zu dhyana in Sanskrit, jhana in Pali und
spéter zen in Japanisch.

Nach den Aufzeichnungen der Ch'an- und Zen-Schulen Chinas und Japans gab es seit der Zeit
Buddhas eine Uberlieferung auBerhalb der kanonischen Lehre. Aus der Sicht des Ch'an besteht eine
doppelte Kluft zwischen dem erleuchteten Geist Buddhas und den schriftlichen Uberlieferungen.
Was in einem bestimmten Kontext zu bestimmten Personen zu einem bestimmten Zeitpunkt gesagt
wurde, kann nur unvollkommen in schriftlicher Form festgehalten werden. Was fiir diejenigen, die
es aus Buddhas Mund horten, transparent gewesen sein mag, kann durch die Undurchsichtigkeit
schriftlicher Texte verdeckt werden, und ganze Interpretationsschulen konnen entstanden sein wie
Schatten, die entstehen, wenn Sonnenlicht auf dichte Objekte féllt. Noch schwieriger als die
inhdrenten Grenzen des Schreibens ist jedoch die Kluft zwischen den innersten Gedanken eines
erleuchteten Bewusstseins und den begrenzten Worten, die verwendet werden miissen, um sie
auszudriicken. Ein erleuchtetes Wesen verweilt in einer makellosen spirituellen Ontologie und einer
kristallklaren Meta-Ethik, und seine Worte konnen bestenfalls Hinweise auf den Bereich der
Realitdt geben. Metaphysisch gesehen kann ein Bewusstsein, das jenseits der Welt der Illusionen
verweilt, die durch begrenzten Raum und messbare Zeit gekennzeichnet ist, nur in Andeutungen
und Vermutungen zu einem Bewusstsein sprechen, das an diese Welt gebunden ist. Psychologisch
gesehen kann der menschliche Geist das Buddha-Bewusstsein nur assimilieren, indem er sich auf
die Ebene Buddhas erhebt. Wenn dies in irgendeinem Mal3e geschieht, entsteht ein direkter Kontakt
zwischen den Geistern, eine Ubertragung auBerhalb der Lehre (die jedoch nicht im Widerspruch zu
ihr steht), die in der Welt der Worte und fliichtigen Gedanken nur durch Stille dargestellt werden
kann.

Die Ch'an-Tradition geht auf ein einziges Ereignis im Leben Buddhas zuriick. Als Buddha einmal
vor einer Versammlung auf dem Geierberg sprach, lief3 er alle Worte weg.

Schweigend hob er eine Blume, die ihm ein Laienjiinger gegeben hatte, und betrachtete sie.
Niemand verstand die Bedeutung dieser Lehre aufler dem alten Mahakashyapa, der nur lachelte. Als
Buddha sein Lacheln sah, sagte er: ,,Ich habe den hochst kostbaren Schatz, spirituell und
transzendental, den ich dir nun libergebe, oh Mahakashyapa.“ Auf diese Weise wurde
Mahakashyapa der zweite indische Patriarch der Ubertragung auBerhalb der Lehre. Von diesem
Zeitpunkt an wurde jeder Patriarch von seinem Vorgénger bestitigt, oft mit einem greifbaren
Symbol wie einer Robe oder einer Bettelschale, aber immer mit einer direkten Ubertragung des
Geheimnisses der Erleuchtung von Geist zu Geist. Diese Ubertragung vom Patriarchen auf seinen
Nachfolger wurde als Spiegelbild der Ubertragung spiritueller Einsicht von Buddha zu Buddha
innerhalb einer Periode angesehen, die durch das Erscheinen eines Buddhas gekennzeichnet war.
Mit der Zeit wurde ein Gatha oder Vers als Vermichtnis der Ubertragung zwischen Buddhas und
von Patriarch zu Patriarch aufgezeichnet. Zum Beispiel lautet der Gatha von Buddha Kashyapa, der
Siddhartha Gautama angeboten wurde:

Rein und makellos ist die Natur aller fithlenden Wesen;
Von Anfang an gibt es weder Geburt noch Tod.
Korper und Geist sind Phantomschdpfungen,
Und Phantomverdnderungen bergen weder Siinde noch Verdienst.
Als Gautama Buddha die Ubertragung an Mahakashyapa weitergab, sagte er:

Der Dharma ist letztlich ein Dharma, der Adharma ist;



Ein Dharma, der Adharma ist, ist auch ein Dharma.
Nun gebe ich diesen Adharma an dich weiter:
Was wird als Dharma bezeichnet — wo ist er denn schlieSlich?

Innerhalb der Ch'an-Tradition wurden achtundzwanzig indische Patriarchen anerkannt — ,,eine
besondere Ubertragung auBerhalb der Schriften* —, von denen Buddha der erste war, gefolgt von
Mahakashyapa. Ananda, der sich an alles erinnerte, was Buddha in seiner Gegenwart gesagt hatte,
und dessen Erinnerungen die Grundlage fiir die Schriften bildeten, die beim Ersten Konzil
niedergeschrieben wurden, war der dritte Patriarch. Ashvaghosha, der ,,Das Erwachen des Glaubens
im Mahayana“ schrieb, war der zwdlfte, und Nagarjuna, dessen scharfe Dialektik die inhédrenten
Grenzen von Sprache und Systemen verdeutlichte, war der vierzehnte Patriarch. Vasubandhu,
dessen pragnante Abhandlungen verschiedene ,,Nur-Geist“-Schulen hervorbrachten, war der
einundzwanzigste Patriarch, und Bodhidharma war der achtundzwanzigste. Mit seiner
Entscheidung, nach China zu gehen, beendete Bodhidharma die indische Linie. Als erster Ch'an-
Patriarch begriindete er eine Linie, die allgemein als mit dem sechsten Ch'an-Patriarchen beendet
gilt, und Bodhidharmas Bettelschale wurde mit ihm begraben. Der sechste Patriarch gehorte zur
siidlichen Ch'an-Schule, die sich von der nérdlichen Schule abgespalten hatte, und nach seiner Zeit
entwickelten sich verschiedene Linien, die dann in der Geschichte verblassten.

Bodhidharma kam um 520 in Kanton an. In China war er als P'u-t'i-ta-mo (meist abgekiirzt zu Ta-
mo) bekannt, und in Japan, wo sein Einfluss in den Zen-Schulen nach wie vor stark ist, als Bodai-
Daruma. Seine erste iiberlieferte Handlung in China war ein Gesprach mit dem beriihmten Kaiser
Wu von Liang, einem starken Befiirworter des buddhistischen Ordens in seinem Konigreich.
Nachdem er Bodhidharma die von ihm erbauten Tempel, die von ihm transkribierten heiligen Texte
und die grofle Zahl der von ihm unterstiitzten Monche und Nonnen gezeigt hatte, fragte er: ,,Was
glaubst du, wie grofl mein Verdienst ist?*

,,Uberhaupt kein Verdienst, Majestiit“, lautete Bodhidharmas unverbliimte Antwort.
»Aber warum?*, fragte der liberraschte Kaiser.

,»All dies sind minderwertige Taten, die dazu fithren, dass ihr Urheber im Himmel oder auf dieser
Erde wiedergeboren wird. Sie zeigen immer noch die Spuren der Weltlichkeit, wie Schatten, die
Objekten folgen. ... Eine wahrhaft verdienstvolle Tat ist hingegen voller reiner Weisheit,
vollkommen und geheimnisvoll; ihre wahre Natur iibersteigt das menschliche Verstidndnis. Sie kann
durch keine weltliche Errungenschaft angestrebt werden.*

Als der Kaiser erkannte, dass er eine radikale Neuformulierung des buddhistischen Gedankenguts
horte, fragte er: ,,Was ist das erste Prinzip der heiligen Lehre?*

,»Weite Leere“, antwortete Bodhidharma, ,,und darin gibt es nichts, was man als heilig bezeichnen
konnte, Majestit.

,»Wer ist es dann, der mir jetzt gegeniibersteht?*
»lch weil} es nicht, Majestat.*

Obwohl der Kaiser gnddig war, gab er nicht vor, Bodhidharmas Bedeutung zu verstehen, und der
Monch beschloss, nach Norden zu reisen. Er iiberquerte den Jangtse und begab sich in das nordliche
Konigreich Wei, wo er den gro3en Yung-ning-Tempel in Lo-yang bewunderte und ihn als den
schonsten Tempel bezeichnete, den er je gesehen hatte. Er strebte nicht danach, eine 6ffentliche
Personlichkeit zu werden, sondern versammelte eine ausgewdhlte Gruppe von Schiilern um sich
und ordinierte mindestens einen Monch. Obwohl er lehrte und einige kurze Texte verfasste,
konzentrierte er sich ganz darauf, eine strenge Form der Meditation zu vermitteln.

Aus den wenigen erhaltenen Materialien, darunter mehrere kurze Abhandlungen, geht hervor, dass



Bodhidharma weniger daran interessiert war, ein Meditationssystem zu lehren, als vielmehr eine
Methode zu vermitteln, mit der alle Formen der Meditation verstanden, bewertet und gestérkt
werden konnten. Es heif3t, dass er sich in Wei in das Shao-lin-Kloster zuriickzog und neun Jahre
lang mit dem Gesicht zur Wand meditierte. Obwohl einige Monche diese Geschichte wortlich
genommen haben und in einigen Zen-Schulen die Meditation mit dem Gesicht zur Wand
durchgefiihrt wird, scheint sich die Geschichte auf die von ihm gelehrte Meditationsmethode zu
beziehen, die er pi-kuan nannte, was so viel bedeutet wie ,,mit dem Geist wahrnehmen (kuan), wie
eine Wand (pi) sieht”, und nicht ,,eine Wand (pi) wahrnehmen (kuan)”. Bodhidharma war tief
bewegt von den energischen, unermiidlichen und unaufhdrlichen Bemiihungen zweier seiner
Schiiler, Tao-yih und Hui-k'e. Aufgrund ihrer starken spirituellen Entschlossenheit verfasste er zu
threm Nutzen ein oder zwei kurze Essays iiber das meditative Leben. Seine ,,Meditation iiber die
vierfache Praxis” lieferte die allgemeine Methode, nach der Meditation praktiziert werden sollte.

Obwohl es zahlreiche Wege gibt, den Pfad zu betreten, schrieb Bodhidharma, lassen sie sich unter
zwei groBen Uberschriften zusammenfassen: Eintritt durch Vernunft und Eintritt durch Verhalten.
Eintritt durch Vernunft bedeutet ,,die Verwirklichung des Geistes der buddhistischen Lehre mit Hilfe
der Schriften®. Hier vertieft man seinen Glauben an die wahre und urspriingliche Natur, die fiir alle
Wesen gleich ist. Diese urspriingliche Natur wird durch dulere Objekte und triigerische Gedanken
verdeckt, aber wenn sich der Geist vom Falschen zum Wahren wendet und einfach in pi-kuan
verweilt — Meditation wie eine Mauer —, verschwinden sowohl das trennende Selbstgefiihl als auch
das damit verbundene Gefiihl der Andersartigkeit. Ein solcher Geist ist in Verbindung mit der
formlosen Essenz aller Wesen. Seine Art ist Stille und sein Zustand ist gelassen. Was auch immer an
Details des Lebens begegnen mag, man kann sagen, dass er nicht handelt.

Der Eintritt durch Verhalten befasst sich mit den vier Handlungen, unter denen alle Handlungen
zusammengefasst sind.

Was sind die vier? Wie man Hass vergilt; dem Karma gehorsam zu sein; nichts zu suchen; im
Einklang mit dem Dharma zu sein.

Hass zu vergelten hat nicht nur mit der Uberwindung von Abneigung und Abscheu zu tun, sondern
auch mit dem Gefiihl der Ungerechtigkeit, das entstehen kann, wenn man sich bemiiht, sein
spirituelles Bestes zu geben, nur um festzustellen, dass einem alle moglichen Widrigkeiten im Weg
stehen. Bodhidharma schlug eine bestimmte Denkweise vor, die man kultivieren sollte, wenn solche
Umstinde die eigenen Gedanken beeinflussen:

In unzdhligen Zeitaltern in der Vergangenheit bin ich durch eine Vielzahl von Existenzen gewandert
und habe mich dabei auf Kosten des Wesentlichen mit unwichtigen Details des Lebens beschéftigt
und dadurch unendlich viele Anldsse fiir Hass, Feindseligkeit und Fehlverhalten geschaffen. Selbst
wenn in diesem Leben keine Verfehlungen begangen wurden, miissen nun die Friichte der bosen
Taten der Vergangenheit geerntet werden. Weder Gotter noch Menschen kdnnen vorhersagen, was
auf mich zukommt. Ich werde mich bereitwillig und geduldig allen Ubeln unterwerfen, die mich
treffen, und ich werde niemals stohnen oder mich beklagen.

Hass wird durch diese Methode nicht nur verbannt, sondern auch vergolten, denn das Nachdenken
iiber falsches Denken wird zu einer Gelegenheit, einen umfassenden Blick auf die Kette der
Ursachen zu werfen, um den Weg zu beschreiten.

Dem Karma gehorsam zu sein bedeutet zu erkennen, dass kein Selbst (4tman) Teil des
Zusammenspiels von Bedingungen sein kann, die aus dem Karma resultieren. Das Schwanken
zwischen Gegensitzen wie Schmerz und Freude ist das Ergebnis fritherer Handlungen, und beide
werden mit der Zeit verschwinden. ,,Der Geist selbst kennt weder Zunahme noch Abnahme*, und
nichts kann ithn beeinflussen, wenn er im Einklang mit dem Weg ist. Obwohl weltlich gesinnte
Menschen immer an dem einen oder anderen hdngen, wissen die Weisen, dass alle Anhaftungen,
wie edel oder niedertrichtig sie auch sein mogen, unweigerlich zu Leiden fiihren.

Ihr Geist verweilt gelassen im Ungeschaffenen, wihrend sich der Korper gemdl den Gesetzen der



Kausalitét dreht. Alle Dinge sind leer, und es gibt nichts Erstrebenswertes und Nachzustrebendes. ...
Wo immer es Streben gibt, gibt es Leiden; wenn das Streben aufhort, bist du gesegnet.

Im Einklang mit dem Dharma zu sein bedeutet, dass der Geist in gereinigter Vernunft verweilt, die
das Dharma ist. Dartliber hinaus ist Dharma Shunyata, die Leere im Kern aller Manifestation,
jenseits von Anhaftungen und Verunreinigungen, wo es weder Selbst noch Andere gibt. Wenn dieser
Zustand verwirklicht ist, steht das eigene Verhalten im Einklang mit dem Dharma. Weise Wesen
wissen dies und haben keine Anhaftungen, und so sind ihre Leben Verkdrperungen von Dana,
selbstloser Liebe und Néchstenliebe. Sie haben keinen Zwang, unter Menschen zu sein, sondern
entscheiden sich freiwillig dafiir, in der Welt zu wirken.

Nur aufgrund ihres Willens, alle Wesen von ihren Flecken zu reinigen, kommen sie unter sie als
eines von ihnen, aber sie hingen nicht an der Form. Dies ist als der innere Aspekt ihres Lebens
bekannt. . . . Die Weisen praktizieren die sechs Tugenden (Paramitas) der Vollkommenheit, um sich
von verwirrten Gedanken zu befreien, und doch sind sie sich ihrer Taten nicht bewusst.

In dieser Abhandlung beschrieb Bodhidharma kein bestimmtes Meditationssystem, aber er legte
Kriterien fiir Meditation und richtige Praxis fest, zu denen ein unerschiitterlicher Glaube gehorte,
dass alle Wesen dieselbe letztendliche Natur teilen — einen Bewusstseinszustand, der wie eine
Mauer ist, alles beobachtet und an nichts festhélt — sowie eine stindige Achtsamkeit gegeniiber den
vierfachen Praktiken, die fiir die spirituelle Pflege im téglichen Leben unerldsslich sind. Bei der
Unterscheidung zwischen den beiden Zugingen — durch Vernunft und durch Verhalten — folgte er
genau der Lehre des Vajrasamadhi Sutra, aber dort lautet der Begriff fiir bestédndiges, erleuchtetes
Bewusstsein chueh-kuan, ,,erwachte Wahrnehmung”. Durch die Wahl des scheinbar unpassenden
Ausdrucks ,,pi-kuan”, ,,Wandwahrnehmung”, lenkte er die Aufmerksamkeit auf das entscheidende
Element jeder Meditationspraxis: absolut bestindiges, nicht-dualistisches, verweilendes
Bewusstsein. Tao-yuan zitierte in seinen ,,Aufzeichnungen iiber die Weitergabe der Lampe™ aus
dem Jahr 1004 aus einem &lteren Werk, das Bodhidharmas ,,pi-kuan”-Lehre behandelte. Als
Bodhidharma Hui-k'e im Shao-lin-Kloster unterrichtete, sagte er:

Halte dich duBerlich von allen Beziehungen fern und vermeide innerlich ch'-uan, Seufzer und
Sehnsiichte in deinem Herzen. Wenn dein Geist wie eine gerade stehende Wand ist, kannst du den
Weg betreten.

Obwohl Bodhidharma aus direkter Erfahrung sprach, die von seinem Lehrer und Vorgidnger
bestdtigt wurde, berief er sich auf heilige Texte, um die Botschaft zu erkliren, die er anderen
vermitteln wollte. Ein Manuskript, das in den Tun-huang-Hohlen gefunden wurde, gibt vor, eine
Rede Bodhidharmas an einen unbekannten Schiiler zu sein. Das wahre Herz wird als wu-hsin
bezeichnet, was mit ,,kein Herz libersetzt wurde. ,,#u ” bedeutet ,,kein”, aber ,,hsin ” hat viele
Bedeutungen, darunter ,,Geist”, ,,Herz”, ,,.Seele”, ,,regulierendes Prinzip”, ,,Bewusstsein”, ,,mentale
Haltung” und sogar ,,Freiwilligkeit”. In der Tun-huang-Rede argumentierte Bodhidharma, dass kein
Gedanke, kein Gefiihl und keine Handlung ohne die unsichtbare Priasenz von wu-hsin in und hinter
thnen moglich wére. Jede bedingte Vorstellung, einschlieBlich jeder Vorstellung, die das
Bewusstsein denken kann, ist im Gegensatz zur Realitét falsch. ,,Es ist wie ein Mann, der im
Dunkeln einen Tisch oder ein Stiick Seil sieht, das er fiir einen Geist oder eine Schlange hélt, und
sich vor seiner eigenen Vorstellungskraft flirchtet.” Daher sind sogar die Vorstellungen von Nirvana
und Erleuchtung illusorisch, genauso wie die Vorstellungen von Objekten, Wesen und Zusténden.
Deshalb heif3t es laut Bodhidharma im Vimalakirti Nirdesha Sutra, dass es keinen Korper gibt, in
dem Erleuchtung verwirklicht werden kann, und im Vajrachchedika Sutra wird gelehrt, dass die
Erlangung eines Buddhas keine Erlangung ist. Dennoch ist wu-Asin erreichbar, weil es immer im
Bewusstsein vorhanden ist.

Wu-hsin wirkt durch mein Bewusstsein und ldsst es die wahre Natur der Realitét verstehen. . . . So
lesen wir im Ratnakuta, dass der Geist mittels Wu-hsin funktioniert, ohne sich dessen bewusst zu

sein. ... Lasst uns nur zu Wu-hsin in allen Dingen und in all unserem Tun erweckt werden — das ist
der Weg der Disziplin, und es gibt keinen anderen Weg. Wenn also Wu-hsin verwirklicht ist, horen



alle Dinge auf, uns zu beunruhigen.

Nachdem Bodhidharma die Grundlagen fiir seine Methode gelegt hatte, verbrachte er die meiste
Zeit in China damit, diese Methode fiir seine Schiiler, die dafiir bereit waren, zum Leben zu
erwecken. Die Techniken, die er anwandte und die jeweils auf einen bestimmten Schiiler zu einem
bestimmten Zeitpunkt zugeschnitten waren, fithrten zu dem bunten und scheinbar bizarren
Verhalten, das zum Markenzeichen des Ch'an- und Zen-Lebens wurde. Einmal suchte ein Monch
namens Shen-kuang Bodhidharmas Hilfe, aber der Patriarch ignorierte ihn. Shen-kuang blieb
hartnéckig in Bodhidharmas Nihe, bis dieser ihn bemerkte. Eines Abends stand er so lange im
fallenden Schnee, dass die Schneeverwehungen um ihn herum fast bis zu seinen Knien reichten.
Plotzlich wandte sich Bodhidharma ithm zu und sagte, dass die Lehre unvergleichlich schwer zu
meistern und die Disziplin noch schwerer zu ertragen sei. Er fligte hinzu, dass nur diejenigen mit
hochster Tugend und Weisheit sie jemals verstehen wiirden. Shen-kuang folgte Bodhidharma
weiterhin, bis Bodhidharma eines Tages sagte: ,,Dies ist nicht durch einen anderen zu suchen.*

»Aber meine Seele ist noch nicht beruhigt®, antwortete Shen-kuang. ,,Bitte, Meister, beruhige sie.*
,,Bring deine Seele hierher®, sagte Bodhidharma, ,,und ich werde sie beruhigen.*

Nach einigem Zdgern antwortete Shen-kuang: ,,Ich habe so viele Jahre danach gesucht und bin
immer noch nicht in der Lage, es zu erlangen.*

,Dal*, rief Bodhidharma aus, ,,es ist ein fiir alle Mal beruhigt.*

Als Shen-kuang diese Worte horte, erkannte er, woflir er Jahre mit scheinbar fruchtlosen
Vorbereitungen verbracht hatte. Bodhidharma, der seine Gedanken kannte, wusste genau, was er
zum richtigen Zeitpunkt sagen musste, und Shen-kuang gewann Einsicht in die wahre Natur aller
Wesen. Daraufhin forderte Bodhidharma ihn auf, seinen Namen in Hui-k'e zu dndern, den Namen,
unter dem er als zweiter Patriarch bekannt ist.

Neun Jahre spiter entschied Bodhidharma, dass seine Arbeit in China beendet war, und rief seine
engsten Schiiler zu sich, um sie zu priifen. Tao-fu sagte: ,,Die Wahrheit steht {iber Bejahung und
Verneinung®, worauf Bodhidharma antwortete: ,,Du hast meine Haut.“ Dann trat die Nonne Tsung-
ch'ih vor und sagte: ,,Die Wahrheit ist wie Anandas Blick auf das Buddha-Land von Akshobya: Man
sieht es einmal und nie wieder.* Bodhidharma sagte: ,,Du hast mein Fleisch.* Tao-yu trat vor und
sprach: ,,Die vier Elemente sind leer und die fiinf Skandhas existieren nicht. Es gibt nichts, was man
als real begreifen konnte.” Und Bodhidharma antwortete: ,,Du hast meine Knochen.* Als Hui-k'e an
der Reihe war, blieb er stehen, verbeugte sich vor Bodhidharma und sagte nichts. ,,Du hast mein
Mark®, sprach Bodhidharma leise. Die Anwesenden hitten die Bedeutung ihres Lehrers verstanden,
denn sie kannten Nagarjunas Kommentar zum Prajna Paramita Sutra, in dem er schrieb:

Moralisches Verhalten ist die Haut, Meditation ist das Fleisch, das hohere Verstdndnis ist die
Knochen, und der subtile und gute Geist ist das Mark.

Spéter schrieb Hsieh-sung: ,,Der subtile Geist ist das, was Buddha heimlich an seine Nachfolger im
Glauben weitergibt.*

Das Ende von Bodhidharmas Leben ist ebenso geheimnisumwittert wie sein Anfang. Nach diesem
Vorfall mit seinen Schiilern ist nichts mehr {iber ihn bekannt. Eine Legende besagt, dass er von
einem Rivalen vergiftet wurde. Eine andere behauptet, dass er auf dem Riickweg nach Indien durch
die Wiiste Gobi verschwand. Eine weitere Legende verkiindet sogar, dass er nach Japan weiterzog.
In allen Legenden wird jedoch gesagt, dass er sehr alt gewesen sein soll, vielleicht sogar
hundertfiinfzig Jahre. Wie ein Meteor tauchte er plotzlich in der Geschichte auf und verschwand
ebenso plotzlich wieder. Doch die brillanten Spuren, die er in der Zeit hinterlie, hinterlieBen einen
leuchtenden Eindruck, der bis in die Gegenwart hinein warm strahlt. Seine ,,besondere Botschaft*
revolutionierte die chinesische buddhistische Praxis und gab der buddhistischen Tradition in Japan
einen grundlegenden Impuls. Ein spdterer anonymer Schriftsteller formulierte diese Botschaft in
einem Vers, der des ersten Ch'an-Patriarchen wiirdig ist:



Eine besondere Uberlieferung auBerhalb der Schriften;

Keine Abhingigkeit von Worten oder Buchstaben;
Direktes Zeigen auf die Seele des Menschen,;

In die eigene Natur sehen, Buddha erreichen.

So wie ein gut entfachtes Feuer Brennstoff zu Asche reduziert, o Arjuna,
so reduziert auch das Feuer der Weisheit (jnanagni) alle Handlungen zu Asche.
Bhagavad-GitalV.37
SHRI KRISHNA

oM



