
BASILIDES

Wenn ich jemanden davon überzeugen könnte, dass die wahre Seele keine Einheit ist, sondern dass
die Leidenschaften der Irrenden durch den Zwang der angehäuften Naturen hervorgerufen werden,
hätten die Wertlosen der Menschheit keine gewöhnliche Ausrede mehr, um zu sagen: „ Ich wurde
dazu gezwungen, ich wurde mitgerissen, ich habe es ohne mein Willen getan, ich habe widerwillig

gehandelt‘; dabei war es der Mensch selbst, der sein Verlangen zum Bösen hinführte und sich
weigerte, gegen die Zwänge der Anhäufungen anzukämpfen. Unsere Pflicht ist es, uns als

Herrscher über die minderwertige Schöpfung in uns zu zeigen und durch das rationale Prinzip die
Meisterschaft zu erlangen.

Über die überwachsene Seele

Isidoros

Im wirbelnden Strudel des intellektuellen Lebens Alexandrias entstanden und verschwanden 
Philosophien und Bewegungen und rissen unzählige vergessene Persönlichkeiten mit sich. In den 
düsteren Zeiten, die Hesiod als das Zeitalter des Eisens und das Zeitalter des Zeus bezeichnete und 
die die gesamte aufgezeichnete Geschichte umfassen, scheint jede Renaissance in einem Kontext 
psychologischen Niedergangs, moralischen Verfalls und sozialer Desintegration zu entstehen. 
Seelen riskieren viel in Zeiten, in denen viel auf spiritueller Ebene auf dem Spiel steht, denn sobald 
sich Türen öffnen, muss man sich entscheiden, ob man durch sie hindurchgeht oder draußen bleibt. 
Alexandria war im zweiten und dritten Jahrhundert das Zentrum einer Renaissance, in der alte 
Traditionen, kreatives Denken und klare Einsichten auf alchemistische Weise zu einer Vielfalt edler 
Perspektiven verschmolzen, von denen jede ihre eigenen festen Überzeugungen, ihren intensiven 
Glauben und ihre anspruchsvolle Lebensweise hatte.

Aus diesem bahnbrechenden Ideenstrom entstanden der neuplatonische Universalismus von 
Ammonius Saccas und die christliche Anwendung seines Schülers Origenes. Zu den Nebenflüssen 
dieses leuchtenden Flusses gehörten die Philosophien und Religionen der Welt – die klassische 
griechische und iranische Spiritualität, buddhistische und hebräische Lehren, die Schule des 
Pythagoras und die Mysterien des Zeus-Ammon sowie die frühere ägyptische Magie. Vielleicht ist 
es nicht verwunderlich, dass das Christentum, dessen Gründer in seiner Jugend in Ägypten gelebt 
hatte und dessen Erbe die Reise Josephs nach Ägypten und den Exodus Moses' umfasste, seine tiefe
Quelle im Land Khem fand. Das gnostische Christentum fand, als kehre es zu seiner wahren Quelle 
zurück, entlang des Nils einen herzlichen Empfang und fruchtbaren Boden.

Jesus erklärte, dass er eine exoterische Lehre für die Massen habe. Diese bestand größtenteils aus 
Gleichnissen und Denkanstößen und sollte den intuitiven Menschen zu einem tieferen Verständnis 
von „dem Weg, der Wahrheit und dem Leben” führen. Denjenigen, die bereit waren, alles für 
Christus auf dem Thron des Himmelreichs in jedem menschlichen Herzen zu opfern, gab Jesus die 
esoterische Lehre, die denen, die nicht bereit waren, sie zu verstehen, nicht vermittelt werden 
konnte. Diese eingeweihten Jünger bildeten das, was Elaine Pagels als „die Initiationskirche” 
bezeichnet hat, die von Schweigen und Geheimhaltung geprägt war, umgeben von der inneren 
Erleuchtung, die Gnosis, selbstbestätigendes spirituelles Wissen, vermittelt und auf die universelle 



Erleuchtung der Menschheit abzielt. Diese Kirche verzichtete auf jegliches Interesse an öffentlicher 
Anerkennung, Prestige und äußerer Organisation und erkannte mehrere Lehrer und eine reiche 
Vielfalt von Ausdrucksformen unter der Ägide der authentischen Tradition an, um das ursprüngliche
Licht der Gnosis an mutige Jünger weiterzugeben, die bereit waren, den Christos in ihrem innersten 
Bewusstsein zu suchen. Zu den hellsten Leuchten des zweiten Jahrhunderts gehört Basilides, dessen
Kosmogonie die subtilste Ethik unterstützte und drei Jahrhunderte lang Jünger inspirierte.

Das Leben von Basilides hinterließ keine erkennbaren Spuren in der Geschichte oder Legende, 
obwohl die Linie der spirituellen Lehrer, aus der er stammte, bekannt ist. Simon Magus, ein 
Samariter, dessen rätselhafte Lehren von einer seltenen Leuchtkraft erfüllt waren, wurde von der 
frühen Kirche als ihr Hauptfeind herausgestellt. Sein wichtigster Schüler und Mit-Samariter, 
Menander, „erreichte ebenfalls den Gipfel der magischen Kunst“, so Irenäus. Seine authentische 
Magie oder Seelenweisheit versprach denen, die die spirituelle Taufe durchlaufen konnten, die die 
Bindung an alle Engel und Fürstentümer unterhalb der unerkennbaren Ersten Kraft wegwäscht, 
selbstbewusste Unsterblichkeit. Menander hatte wiederum zwei Hauptschüler, Satornilos von 
Antiochia und Basilides von Alexandria. Der Überlieferung zufolge war Basilides gebürtiger 
Alexandriner, und obwohl er eine Zeit lang „unter den Persern gepredigt” haben soll, widmete er 
sein ganzes Leben dem Lehren in seiner Heimatstadt, höchstwahrscheinlich um 130 n. Chr. Im 
Gegensatz zu seinem fast zeitgenössischen Mitbürger aus Alexandria, Valentinos, gründete 
Basilides keine Schule mit Schülern, sondern zog es vor, diejenigen zu unterrichten und zu beraten, 
die aus allen Teilen der Welt zu ihm kamen. Sein einziger identifizierbarer Schüler war sein Sohn 
Isidoros, dessen Ethika die ethische Ausarbeitung der Metaphysik seines Vaters enthielt. Die Lehren
des Basilides sind durch die unsympathischen Augen zweier selbsternannter Häresologen überliefert
geblieben: Irenäus, der frei erfindet, wo er nicht verdrehen kann, und Hippolyt, der zwar ehrlich, 
aber selektiv mit seinen Informationen umgeht.

Basilides lehrte, dass am Anfang Nichts war, „einfach nichts, ohne jegliche geistigen Vorbehalte 
oder Sophisterei”. Laut Hippolytus

Wenn ich „war” sage, meine ich nicht, dass es war, sondern um auszudrücken, was ich andeuten 
möchte, würde ich sagen, dass überhaupt nichts war. Was so bezeichnet wird, ist nicht absolut 
unaussprechlich: Wir nennen es „unaussprechlich”, aber es ist nicht einmal unaussprechlich. Es ist 
jedem Namen, den man ihm geben könnte, überlegen.

Dieser ultimative Ursprung, der keinen Namen hat und keine Prädikate erhalten kann, ist jenseits 
von Materie und Sein, jenseits von Sein und Nichtsein, und wird nur in der Verneinung von 
Gegensätzen erwähnt. Als eine Art Kurzform für eine unendlich lange Liste von Verneinungen 
nannte Basilides dieses völlig transzendentale Absolute „Nichtsein”. Obwohl nichts über das 
Nichtsein gesagt werden kann, da es weder will, denkt noch wahrnimmt, und obwohl seine 
Beziehung zum manifestierten Kosmos im Geheimnis der totalen Negation verloren geht, dem 
Scheitelpunkt, an dem höchstes noetisches Denken auf Leere trifft, sagt Basilides, dass es „das 
Gefühl hatte”, die Welt erschaffen zu wollen. Dieses Gefühl ähnelt dem ebenso unfassbaren 
Verlangen in dem eindrucksvollen Vers des Rig Veda: „Das Verlangen entstand zuerst in ihm.”

Aus diesem völlig unvorstellbaren Prozess entstand der Same des Kosmos, wie der Punkt in einem 
Kreis. Dieser noumenale Same enthielt in potentia alles, was sich später aus ihm entfalten würde, so
wie ein Senfkorn nicht nur Wurzeln, Stamm, Äste und Blätter enthält, sondern auch die Samen aller
zukünftigen Generationen der Pflanze. Innerhalb dieses göttlichen Samens auf der 
metaphysischsten Ebene existierte eine „dreifache Filiation“ oder Sohnschaft. Ein Teil besteht aus 
höchst verfeinerten Teilchen, der zweite aus gröberen Teilchen und der dritte aus Teilchen, die einer 
Reinigung bedürfen. Zusammen bilden die drei eine Art monadischen Strom, der sich mit der 
Ausgestaltung der Welt unterteilt und diese Entfaltung ausmacht. Die verfeinerteste Filiation eilte 
sofort, sich wieder mit dem Nichtsein zu vereinen. Da die dreifache Sohnschaft mit jedem 
manifestierten Wesen wesensgleich ist, wenn auch in unterschiedlichem Verhältnis und Grad, 
sehnen sich alle Wesen natürlich nach dem Nichtsein als dem, was jenseits von „überfließender 



Schönheit und Anmut” liegt. Die gröbere Sohnschaft war wie ein flügelloser Vogel, unfähig, sich 
aus eigener Kraft zu erheben. Um Flügel zu erlangen, übte die zweite Sohnschaft gute Taten und 
profitierte davon, indem sie einen tiefen Geist des guten Willens im gesamten Kosmos verbreitete. 
Dieses hagion pneuma, der heilige Atem oder Heilige Geist, hob die zweite Sohnschaft zum 
Nichtsein empor, denn die Sohnschaft brauchte diesen Atem, um sich zu erheben, und der Atem war
darauf angewiesen, dass die Sohnschaft ihn bewegte.

Die dritte Sohnschaft blieb in der Schale des Samens, wo sie sich durch gute Taten und den Nutzen 
daraus reinigte. Der Aufstieg der ersten Sohnschaft direkt zum Nichtsein schuf den Kanal für alle 
nachfolgenden Aufstiege. Die zweite Sohnschaft folgte, aber Flügel können einen Vogel nicht höher
tragen, als es die Dichte der Luft zulässt. So stieg diese Sohnschaft zu jenem Punkt erhabener 
Verdünnung auf, an dem sie auf ihren Flügeln des göttlichen Atems schweben muss, und markierte 
die Trennung zwischen dieser Welt und der Welt darüber, was die Schnittstelle zwischen der 
himmlischen und der überhimmlischen Realität symbolisiert, die sich im Baldachin der Fixsterne 
abzeichnet. So wurden die noumenalen Grundlagen der Welt gelegt.

Aus der keimhaften Fülle des kosmischen Samens, der noch gereinigt werden musste, brach der 
große Archon hervor, „von unaussprechlicher Schönheit, Größe und Stärke”. Weiser, mächtiger und 
transzendenter als alles andere in der Welt, abgesehen vom reinsten Potenzial der verbleibenden 
Sohnschaft, war der große Archon dennoch unwissend über alles, was jenseits des heiligen Pneuma 
lag. Als Herr, Befehlshaber und weiser Architekt begann der große Archon, die Welt im Detail zu 
erschaffen. Aus den bereits vorhandenen numinosen Materialien schuf er zunächst einen Sohn, der 
weiser und großartiger war als er selbst. Er staunte über diese Schöpfung und war sich nicht 
bewusst, dass er in seiner eigenen mächtigen Sphäre nur den Prozess wiederholte, der den Kosmos 
selbst hervorgebracht hatte, und setzte seinen Sohn an die übergeordnete Position zu seiner Rechten.
Gemeinsam vollendeten sie die gesamte ätherische Schöpfung, das Reich namens Ogdoas, das 
Achte, nach der achten Sphäre der Fixsterne. Innerhalb der vollendeten ätherischen Schöpfung 
entstand aus der Fülle des Samens ein zweiter Archon, der ebenfalls in jeder Hinsicht großartig war,
wenn auch weniger als der große Archon. Basilides warnte:

Die Namen, die wir verwenden, reichen selbst für das Universum nicht aus, so vielfältig ist es; sie 
greifen zu kurz.

So kann nur der zweite Archon in Sprache ausgedrückt werden. Alles, was ontologisch vor seinem 
Erscheinen liegt, liegt jenseits des diskursiven Denkens. Der zweite Archon wohnt im Hebdomas, 
dem Siebten, dem Sitz der manifestierten Welt, wie sie in den sieben heiligen Planeten symbolisiert 
wird. Auch er schuf einen Sohn, der weiser war als er selbst, und gemeinsam manifestierten sie die 
Welt, die die schöpferische Kraft der dritten Filiation umfasst. Damit war die Kosmogenese 
vollendet.

Diese schöpferische ontogenetische Hierarchie ist möglich, weil die drei Prinzipien der Aktivität – 
Periodizität von Raum und Zeit, Qualität und Art der Schöpfung – nicht von einem Demiurgen oder
einer verkörperten Intelligenz abhängen, sondern Teil des ursprünglichen dreieinigen Samens sind. 
Für Basilides ist dieses weite Panorama der kosmischen Entfaltung der Hintergrund für das 
historische Drama der Menschheit, das selbst eine Wiederholung metaphysischer und ewiger 
Ereignisse ist, die auf die brechende Linse der Zeit geworfen werden. Die dritte Filiation sehnte sich
danach, sich gemäß ihrer Natur zu erheben, aber im Gegensatz zur ersten und zweiten Filiation 
hinderte sie ihre Unreinheit daran. So wie Anthropos für die Schüler des Hermes Trismegistos der 
Archetyp sowohl des inkarnierten Menschen als auch der Ordnung in der Natur ist und wie Adam 
Kadmon, der himmlische Mensch der Kabbala, das Paradigma der Seelenkräfte des Menschen und 
der Intelligenz in den Hierarchien der Natur ist, so ist die dritte Filiation der basilidianischen Lehre 
die Seele im Menschen und in der natürlichen Welt. Um die Unreinheit zu überwinden, die die 
Unwissenheit in der manifestierten Welt ausmacht, so wie die Archonten nichts von dem wissen, 
was über ihren Welten liegt, muss etwas in die tellurische Dunkelheit eindringen und sie erhellen. 
Bis diese Erleuchtung eintrat, schien der Archont der Ogdoas König und Herr über alles zu sein. 



Deshalb sprach laut Basilides der Archont der Hebdomas im Exodus: „Ich bin der Gott Abrahams, 
Isaaks und Jakobs, und ich habe ihnen den Namen Gottes nicht offenbart.“ In seinem Brief an die 
Römer schrieb Paulus: „Denn die Schöpfung selbst seufzt und liegt in Wehen, bis die Söhne Gottes 
offenbart werden.“ Diese Söhne Gottes offenbaren sich, wenn sie zu Gnostikern werden, zu Wesen, 
die sich der Wahrheit bewusst sind, zu wahren Pneumatikern, erfüllt vom göttlichen Atem, fähig, 
unwissende Seelen in die göttliche Ordnung zu führen und sie auf den Weg zur Vollkommenheit zu 
bringen.

Um die Reinigung und Erleuchtung der inkarnierten Menschheit zu bewirken, die zusammen mit 
der Natur die dritte Filiation bildet, kam das Evangelium in die Welt und stieg durch jede Sphäre 
und jedes Reich herab.

Es kam in Wirklichkeit, obwohl nichts von oben herabkam, denn die gesegnete Filiation trennte sich
nicht vom unbegreiflichen und gesegneten Nichtsein. Vielmehr drängen sich die Kräfte, wie 
indisches Naphtha aus großer Entfernung Feuer fängt, wenn eine Flamme erscheint, aus der 
Formlosigkeit des Schwarmes darunter bis zur Filiation vor.

Wie eine Kerze die nächste anzündet und so weiter von Kerze zu Kerze, ging das Feuer der 
überirdischen Weisheit von Sphäre zu Sphäre hinunter zur Menschheit. Das Evangelium ging zuerst
an den Sohn von Ogdoas, der seinen Vater, den großen Archon, informierte. Der große Archon 
zitterte angesichts seiner früheren unschuldigen Unwissenheit, und das ist die Bedeutung der Worte 
des Psalmisten: „Die Furcht vor dem Herrn ist der Anfang der Weisheit.“ Der große Archon bereute 
seine frühere Unwissenheit und folgte der Führung seines Sohnes, und der gesamte Ogdoas wurde 
vom strahlenden Licht der Gnosis erfüllt. Dann teilte der Sohn des großen Archon dasselbe 
Geheimnis dem Sohn des zweiten Archon mit, dessen Reich die Hebdomas ist, und derselbe Prozess
der Erleuchtung wiederholte sich.

Hier verbreitete sich das feurige Evangelium in der gesamten Schöpfung des Hebdomas, das aus 
dreihundertfünfundsechzig Himmeln besteht, jeder mit seiner Hierarchie und seinem Archonten, 
symbolisiert durch die Anzahl der Tage im irdischen Jahr. Wenn man die Zahl der heiligen Planeten,
sieben, durch die Tage des Jahres, dreihundertfünfundsechzig, teilt, ergibt sich zweiundfünfzig, die 
Zahl der Wochen im Jahr, wobei eine übrig bleibt, um den zweiten Archonten zu repräsentieren, der 
über die gesamte Hebdomas herrscht und sie zusammenhält. Als der Faden, der die vielfältigen 
Himmel zu einer hebdomadischen Sphäre verbindet, schlängelt sich der zweite Archon als Abrasax 
oder Abraxas durch sie hindurch, dessen Name 365 ist. (In der griechischen Alphanumerologie 
entspricht A = 1, B = 2, R = 100, A = 1, S = 200, A = 1, X = 60, was insgesamt 365 ergibt.) So wie 
die Ogdoas durch den großen Archon über seinen Sohn universell erleuchtet wurde und die 
Hebdomas auf die gleiche Weise erleuchtet wurde, so wird die manifestierte Welt, in der die dritte 
Filiation weiterhin besteht, durch Jesus, den Sohn Marias, erleuchtet.

Von den Hebdomas kam nun das Licht, das von den Ogdoas oben zum Sohn der Hebdomas, zu 
Jesus, dem Sohn Marias, herabgekommen war, und er wurde erleuchtet und ganz von dem Licht 
erfasst, das in ihm strahlte.

So erklärte Basilides die Worte im Evangelium nach Lukas: „Der Heilige Geist wird über dich 
kommen, und die Kraft des Höchsten wird dich überschatten.“ Das Evangelium gelangte durch den 
Faden Abrasax in die Welt der Menschen.

Jesus, ein Mensch, der das Licht ohne Vorbehalt oder Rebellion empfing, ist erleuchtet von der 
Weisheit der Welt oben, und in diesem Sinne ist er Soter, der Retter der Menschheit. Wir leben in 
einer langen Epoche, in der das Licht allmählich in jeden Winkel der Welt gelangt. Die 
Pneumatiker, diejenigen, die durch das Feuer der Gnosis erweckt wurden, folgen Jesus nicht in Eile 
aus dieser Welt hinaus, um ihr persönliches Heil zu erlangen, genauso wenig wie die Archonten ihre
Sphären verlassen haben, als sie die Wahrheit entdeckten. Vielmehr bleiben diese selbsternannten 
Auserwählten in der Welt, um der gesamten Menschheit zu helfen, ihre natürliche Sehnsucht nach 
dem unerkennbaren Nichtsein zu erfüllen. Die Welt wird sich weiter entfalten, bis die gesamte dritte



Filiation, bestehend aus Teilchen oder Funken in den Menschen, zu einem einzigen Ganzen 
zusammengefügt ist. Diese strahlende Einheit ist die selbstbewusste Brüderlichkeit der Menschheit 
und ihre Brüderlichkeit mit der Natur. Sobald sie im tiefsten Bewusstsein der Menschen erkannt ist, 
wird die dritte Filiation Jesus wahrhaftig durch den Kanal Abrasax, durch die Hebdomas, durch die 
Ogdoas folgen und die Grenze des Heiligen Geistes überschreiten, wobei sie die zweite Filiation, 
die dort als einladende Schwelle geblieben ist, in die unaussprechliche Vereinigung mit und 
Auflösung im Nichtsein mitnimmt, einen Zustand jenseits jeder Bezeichnung, Beschreibung oder 
symbolischen Bedeutung.

Wenn die zweite Filiation durch die Erlösung der dritten freigesetzt wird, hinterlässt sie den heiligen
Atem, hagion pneuma, als ein verlassenes psychisches Vehikel, so wie die dritte Filiation – der 
pneumatische oder spirituelle Mensch – ihre psychische Hülle auf ihrem Aufstieg zum göttlichen 
Unbekannten zurücklässt. Leider kann an dieser Stelle selbst der geradlinige Hippolytus die Lehren 
nicht verstehen, die er unbedingt als ketzerisch einstufen wollte. Sein verworrener Bericht legt nahe,
dass Basilides lehrte, dass der heilige Atem, der die Grenze zwischen der Welt und der Welt darüber
markierte, sich in der psychischen Hülle der befreiten dritten Filiation niederlassen wird, bereit, das 
große kosmische Drama zu wiederholen, jedoch eine Phase weiter in der Evolution. Wenn dies 
geschieht, bedeckt eine große Unwissenheit alles, was unsterblich, aber unfähig zur Transzendenz 
ist, und der Kosmos versinkt in einen tiefen Schlaf. Vielleicht ist dies das Pralaya der Hindus, und 
vielleicht deutet es auf einen Schlaf hin, auf den ein Erwachen kosmischer Aktivität folgt.

Das Evangelium ist die Erkenntnis der Oberwelt. Als der große Archon der Ogdoas dies erfuhr, 
„freute er sich und war überaus froh”, wie es im Evangelium nach Matthäus heißt. Diese Freude ist 
die „gute Nachricht”, die von Sphäre zu Sphäre weitergegeben wurde, bis Jesus sie der Menschheit 
verkündete. Das Einfließen des Christos-Lichts in die formlose Welt der Unwissenheit brachte 
spirituelle Ordnung in die Natur und die Menschheit. Daher wird der Christos Caulacau genannt, 
ein gnostischer Begriff, der aus einer obskuren Zeile in Jesaja stammt, „qaw la qaw”, was „Gebot 
auf Gebot” bedeutet. Die spirituelle und ethische Ordnung, die in den Lehren Jesu zu finden ist, 
stellt das pneumatische Erwachen der Menschheit zu ihrer wahren Natur, Geschichte, ihrem Erbe 
und ihrer Bestimmung dar. Für Basilides ist alle Erlösung universell, und Erlösung ist nichts 
anderes als die Befreiung von der ursprünglichen Unwissenheit. Diese reinigende Erleuchtung ist 
Gnosis, höchstes Wissen, aber sie zeigt sich in jedem Menschen, der aktiv daran teilhat, als 
ethisches Bewusstsein. Während Pneumatiker oder Gnostiker von Menschen gemachte Gesetze als 
irrelevant und lächerlich empfinden mögen, liegt das nur daran, dass sie in sich selbst eine 
moralische Integrität gefunden haben, die so tiefgreifend ist, dass sie der reine Spiegel spiritueller 
Sicht ist.

Isidoros, der Sohn von Basilides, schrieb, dass Menschen Bedürfnisse haben, die sowohl notwendig
als auch natürlich sind, und dass deren Erfüllung eine Bedingung für die Existenz im irdischen 
Reich ist, ein Produkt der Unwissenheit der dritten Filiation, wie sie die Natur durchdringt. Andere 
menschliche Bedürfnisse sind natürlich, aber nicht notwendig, und indem der menschliche Verstand
diese erkennt, beginnt er, zu seinem innewohnenden ethischen Bewusstsein zu erwachen. Wer also 
sagt: „Ich möchte nichts Böses tun”, aber nur an das Böse denkt, hält sich nur aus Angst vor äußerer
Bestrafung vom Bösen fern. In dieser Haltung liegt nichts Gerechtes, nichts, was an Gnosis teilhat. 
Genauso sicher wie moralische Laxheit lässt diese Haltung zu, dass sich Ablagerungen auf der 
metaphysisch einfachen Seele ansammeln. Die Seele, die mit Anhaftungen überwachsen ist, 
versperrt sich selbst den strahlenden Schwingungen des Lichts und isoliert sich von der Teilhabe an 
der Bruderschaft der Menschheit. Blinde Gehorsamkeit gegenüber Vorschriften hilft nicht weiter: 
Ethische Meisterschaft entsteht aus dem moralischen Bewusstsein eines spirituell wachen Geistes, 
und das bedeutet, mit Hilfe der noetischen Vernunft zum Kern des Selbst und der Natur 
vorzudringen. Wenn man dies tut, trifft die Strahlkraft des inneren Lichts auf das größere 
wesensgleiche Licht außerhalb, und alle Ablagerungen werden verbrannt. Wenn das Christos-Licht 
freigesetzt wird, verbindet es sich auf natürliche und unveränderliche Weise mit dem Christos, so 
wie der Strom zum Ozean zurückkehrt; und wie der Strahl zu seinem Leuchtkörper kehrt die Seele 



zu ihrer unbekannten und immer unerkennbaren Quelle zurück.

Basilides lehrte Wahrheiten, die weltlich gesinnte Kirchenmänner erschreckten, denn er vertrat die 
Ansicht, dass Jesus kein Instrument für Glaubensbekenntnisse und Institutionen war, sondern 
vielmehr der Vertreter dessen, was in Männern und Frauen die Gesetze dieser Welt, die Welten 
selbst, übersteigt, über Geschichte und Kosmogonie, über Raum und Zeit hinausragt, eins mit dem 
Einen, das keinen Namen hat. Seine Botschaft war so kraftvoll, dass trotz der Tatsache, dass er 
keine Schule gründete, und trotz der unermüdlichen Bemühungen der Kirche, jeden Rest seiner 
Lehre zu vernichten, seine Jünger dreihundert Jahre lang dem Weg folgten, den er ihnen gezeigt 
hatte, und selbst als das orthodoxe Christentum sein erstes Jahrtausend hinter sich hatte, konnte man
noch immer leise geflüstert den Namen „Basilides” hören.

Die Politik der Eroberer, die Macht der Könige,

Die große ungebrochene Stille in den geheimen Dingen des Lernens;

Das Wissen aller Gelehrten, der Same von allem, was entspringt.

Lebendig oder leblos, still oder bewegt, was auch immer Wesen sein mögen,

Keines von ihnen ist in allen Welten, aber es existiert durch Mich!

Shri Krishna

OM


