BASILIDES

Wenn ich jemanden davon iiberzeugen konnte, dass die wahre Seele keine Einheit ist, sondern dass
die Leidenschaften der Irrenden durch den Zwang der angehduften Naturen hervorgerufen werden,
hditten die Wertlosen der Menschheit keine gewohnliche Ausrede mehr, um zu sagen: ,, Ich wurde
dazu gezwungen, ich wurde mitgerissen, ich habe es ohne mein Willen getan, ich habe widerwillig
gehandelt‘; dabei war es der Mensch selbst, der sein Verlangen zum Bosen hinfiihrte und sich
weigerte, gegen die Zwdinge der Anhdufungen anzukdampfen. Unsere Pflicht ist es, uns als
Herrscher iiber die minderwertige Schopfung in uns zu zeigen und durch das rationale Prinzip die
Meisterschaft zu erlangen.

Uber die iiberwachsene Seele

Isidoros

Im wirbelnden Strudel des intellektuellen Lebens Alexandrias entstanden und verschwanden
Philosophien und Bewegungen und rissen unzidhlige vergessene Personlichkeiten mit sich. In den
diisteren Zeiten, die Hesiod als das Zeitalter des Eisens und das Zeitalter des Zeus bezeichnete und
die die gesamte aufgezeichnete Geschichte umfassen, scheint jede Renaissance in einem Kontext
psychologischen Niedergangs, moralischen Verfalls und sozialer Desintegration zu entstehen.
Seelen riskieren viel in Zeiten, in denen viel auf spiritueller Ebene auf dem Spiel steht, denn sobald
sich Tiiren 6ffnen, muss man sich entscheiden, ob man durch sie hindurchgeht oder drau3en bleibt.
Alexandria war im zweiten und dritten Jahrhundert das Zentrum einer Renaissance, in der alte
Traditionen, kreatives Denken und klare Einsichten auf alchemistische Weise zu einer Vielfalt edler
Perspektiven verschmolzen, von denen jede ihre eigenen festen Uberzeugungen, ihren intensiven
Glauben und ihre anspruchsvolle Lebensweise hatte.

Aus diesem bahnbrechenden Ideenstrom entstanden der neuplatonische Universalismus von
Ammonius Saccas und die christliche Anwendung seines Schiilers Origenes. Zu den Nebenfliissen
dieses leuchtenden Flusses gehorten die Philosophien und Religionen der Welt — die klassische
griechische und iranische Spiritualitit, buddhistische und hebrédische Lehren, die Schule des
Pythagoras und die Mysterien des Zeus-Ammon sowie die frithere dgyptische Magie. Vielleicht ist
es nicht verwunderlich, dass das Christentum, dessen Griinder in seiner Jugend in Agypten gelebt
hatte und dessen Erbe die Reise Josephs nach Agypten und den Exodus Moses' umfasste, seine tiefe
Quelle im Land Khem fand. Das gnostische Christentum fand, als kehre es zu seiner wahren Quelle
zuriick, entlang des Nils einen herzlichen Empfang und fruchtbaren Boden.

Jesus erklérte, dass er eine exoterische Lehre fiir die Massen habe. Diese bestand grof3tenteils aus
Gleichnissen und DenkanstoBen und sollte den intuitiven Menschen zu einem tieferen Verstdndnis
von ,,dem Weg, der Wahrheit und dem Leben” fithren. Denjenigen, die bereit waren, alles fiir
Christus auf dem Thron des Himmelreichs in jedem menschlichen Herzen zu opfern, gab Jesus die
esoterische Lehre, die denen, die nicht bereit waren, sie zu verstehen, nicht vermittelt werden
konnte. Diese eingeweihten Jiinger bildeten das, was Elaine Pagels als ,,die Initiationskirche”
bezeichnet hat, die von Schweigen und Geheimhaltung geprégt war, umgeben von der inneren
Erleuchtung, die Gnosis, selbstbestitigendes spirituelles Wissen, vermittelt und auf die universelle



Erleuchtung der Menschheit abzielt. Diese Kirche verzichtete auf jegliches Interesse an 6ffentlicher
Anerkennung, Prestige und duflerer Organisation und erkannte mehrere Lehrer und eine reiche
Vielfalt von Ausdrucksformen unter der Agide der authentischen Tradition an, um das urspriingliche
Licht der Gnosis an mutige Jiinger weiterzugeben, die bereit waren, den Christos in threm innersten
Bewusstsein zu suchen. Zu den hellsten Leuchten des zweiten Jahrhunderts gehort Basilides, dessen
Kosmogonie die subtilste Ethik unterstiitzte und drei Jahrhunderte lang Jiinger inspirierte.

Das Leben von Basilides hinterlie3 keine erkennbaren Spuren in der Geschichte oder Legende,
obwohl die Linie der spirituellen Lehrer, aus der er stammte, bekannt ist. Simon Magus, ein
Samariter, dessen ritselhafte Lehren von einer seltenen Leuchtkraft erfiillt waren, wurde von der
frithen Kirche als ihr Hauptfeind herausgestellt. Sein wichtigster Schiiler und Mit-Samariter,
Menander, ,erreichte ebenfalls den Gipfel der magischen Kunst®“, so Irendus. Seine authentische
Magie oder Seelenweisheit versprach denen, die die spirituelle Taufe durchlaufen konnten, die die
Bindung an alle Engel und Fiirstentiimer unterhalb der unerkennbaren Ersten Kraft wegwischt,
selbstbewusste Unsterblichkeit. Menander hatte wiederum zwei Hauptschiiler, Satornilos von
Antiochia und Basilides von Alexandria. Der Uberlieferung zufolge war Basilides gebiirtiger
Alexandriner, und obwohl er eine Zeit lang ,,unter den Persern gepredigt” haben soll, widmete er
sein ganzes Leben dem Lehren in seiner Heimatstadt, hochstwahrscheinlich um 130 n. Chr. Im
Gegensatz zu seinem fast zeitgendssischen Mitbiirger aus Alexandria, Valentinos, griindete
Basilides keine Schule mit Schiilern, sondern zog es vor, diejenigen zu unterrichten und zu beraten,
die aus allen Teilen der Welt zu thm kamen. Sein einziger identifizierbarer Schiiler war sein Sohn
Isidoros, dessen Ethika die ethische Ausarbeitung der Metaphysik seines Vaters enthielt. Die Lehren
des Basilides sind durch die unsympathischen Augen zweier selbsternannter Haresologen iiberliefert
geblieben: Irendus, der frei erfindet, wo er nicht verdrehen kann, und Hippolyt, der zwar ehrlich,
aber selektiv mit seinen Informationen umgeht.

Basilides lehrte, dass am Anfang Nichts war, ,,einfach nichts, ohne jegliche geistigen Vorbehalte
oder Sophisterei”. Laut Hippolytus

Wenn ich ,,war” sage, meine ich nicht, dass es war, sondern um auszudriicken, was ich andeuten
mochte, wiirde ich sagen, dass liberhaupt nichts war. Was so bezeichnet wird, ist nicht absolut
unaussprechlich: Wir nennen es ,,unaussprechlich”, aber es ist nicht einmal unaussprechlich. Es ist
jedem Namen, den man ihm geben kdnnte, iiberlegen.

Dieser ultimative Ursprung, der keinen Namen hat und keine Prédikate erhalten kann, ist jenseits
von Materie und Sein, jenseits von Sein und Nichtsein, und wird nur in der Verneinung von
Gegensitzen erwihnt. Als eine Art Kurzform fiir eine unendlich lange Liste von Verneinungen
nannte Basilides dieses vollig transzendentale Absolute ,,Nichtsein”. Obwohl nichts {iber das
Nichtsein gesagt werden kann, da es weder will, denkt noch wahrnimmt, und obwohl seine
Beziehung zum manifestierten Kosmos im Geheimnis der totalen Negation verloren geht, dem
Scheitelpunkt, an dem hochstes noetisches Denken auf Leere trifft, sagt Basilides, dass es ,,das
Gefiihl hatte”, die Welt erschaffen zu wollen. Dieses Gefiihl dhnelt dem ebenso unfassbaren
Verlangen in dem eindrucksvollen Vers des Rig Veda: ,,Das Verlangen entstand zuerst in ihm.”

Aus diesem vollig unvorstellbaren Prozess entstand der Same des Kosmos, wie der Punkt in einem
Kreis. Dieser noumenale Same enthielt in potentia alles, was sich spéter aus ihm entfalten wiirde, so
wie ein Senfkorn nicht nur Wurzeln, Stamm, Aste und Blitter enthilt, sondern auch die Samen aller
zukiinftigen Generationen der Pflanze. Innerhalb dieses gottlichen Samens auf der
metaphysischsten Ebene existierte eine ,,dreifache Filiation* oder Sohnschaft. Ein Teil besteht aus
hochst verfeinerten Teilchen, der zweite aus groberen Teilchen und der dritte aus Teilchen, die einer
Reinigung bediirfen. Zusammen bilden die drei eine Art monadischen Strom, der sich mit der
Ausgestaltung der Welt unterteilt und diese Entfaltung ausmacht. Die verfeinerteste Filiation eilte
sofort, sich wieder mit dem Nichtsein zu vereinen. Da die dreifache Sohnschaft mit jedem
manifestierten Wesen wesensgleich ist, wenn auch in unterschiedlichem Verhéltnis und Grad,
sehnen sich alle Wesen natiirlich nach dem Nichtsein als dem, was jenseits von ,,iiberflieBender



Schonheit und Anmut” liegt. Die grobere Sohnschaft war wie ein fliigelloser Vogel, unfdhig, sich
aus eigener Kraft zu erheben. Um Fliigel zu erlangen, iibte die zweite Sohnschaft gute Taten und
profitierte davon, indem sie einen tiefen Geist des guten Willens im gesamten Kosmos verbreitete.
Dieses hagion pneuma, der heilige Atem oder Heilige Geist, hob die zweite Sohnschaft zum
Nichtsein empor, denn die Sohnschaft brauchte diesen Atem, um sich zu erheben, und der Atem war
darauf angewiesen, dass die Sohnschaft ihn bewegte.

Die dritte Sohnschaft blieb in der Schale des Samens, wo sie sich durch gute Taten und den Nutzen
daraus reinigte. Der Aufstieg der ersten Sohnschaft direkt zum Nichtsein schuf den Kanal fiir alle
nachfolgenden Aufstiege. Die zweite Sohnschaft folgte, aber Fliigel konnen einen Vogel nicht héher
tragen, als es die Dichte der Luft zuldsst. So stieg diese Sohnschaft zu jenem Punkt erhabener
Verdiinnung auf, an dem sie auf ihren Fliigeln des gottlichen Atems schweben muss, und markierte
die Trennung zwischen dieser Welt und der Welt dariiber, was die Schnittstelle zwischen der
himmlischen und der {iberhimmlischen Realitét symbolisiert, die sich im Baldachin der Fixsterne
abzeichnet. So wurden die noumenalen Grundlagen der Welt gelegt.

Aus der keimhaften Fiille des kosmischen Samens, der noch gereinigt werden musste, brach der
grof3e Archon hervor, ,,von unaussprechlicher Schonheit, Grofe und Starke”. Weiser, méchtiger und
transzendenter als alles andere in der Welt, abgesehen vom reinsten Potenzial der verbleibenden
Sohnschaft, war der gro3e Archon dennoch unwissend iiber alles, was jenseits des heiligen Prneuma
lag. Als Herr, Befehlshaber und weiser Architekt begann der grofle Archon, die Welt im Detail zu
erschaffen. Aus den bereits vorhandenen numinosen Materialien schuf er zundchst einen Sohn, der
weiser und grofartiger war als er selbst. Er staunte iiber diese Schopfung und war sich nicht
bewusst, dass er in seiner eigenen méachtigen Sphére nur den Prozess wiederholte, der den Kosmos
selbst hervorgebracht hatte, und setzte seinen Sohn an die libergeordnete Position zu seiner Rechten.
Gemeinsam vollendeten sie die gesamte dtherische Schopfung, das Reich namens Ogdoas, das
Achte, nach der achten Sphére der Fixsterne. Innerhalb der vollendeten dtherischen Schopfung
entstand aus der Fiille des Samens ein zweiter Archon, der ebenfalls in jeder Hinsicht groBartig war,
wenn auch weniger als der grof3e Archon. Basilides warnte:

Die Namen, die wir verwenden, reichen selbst flir das Universum nicht aus, so vielféltig ist es; sie
greifen zu kurz.

So kann nur der zweite Archon in Sprache ausgedriickt werden. Alles, was ontologisch vor seinem
Erscheinen liegt, liegt jenseits des diskursiven Denkens. Der zweite Archon wohnt im Hebdomas,
dem Siebten, dem Sitz der manifestierten Welt, wie sie in den sieben heiligen Planeten symbolisiert
wird. Auch er schuf einen Sohn, der weiser war als er selbst, und gemeinsam manifestierten sie die
Welt, die die schopferische Kraft der dritten Filiation umfasst. Damit war die Kosmogenese
vollendet.

Diese schopferische ontogenetische Hierarchie ist moglich, weil die drei Prinzipien der Aktivitéit —
Periodizitdt von Raum und Zeit, Qualitit und Art der Schopfung — nicht von einem Demiurgen oder
einer verkorperten Intelligenz abhidngen, sondern Teil des urspriinglichen dreieinigen Samens sind.
Fiir Basilides ist dieses weite Panorama der kosmischen Entfaltung der Hintergrund fiir das
historische Drama der Menschheit, das selbst eine Wiederholung metaphysischer und ewiger
Ereignisse ist, die auf die brechende Linse der Zeit geworfen werden. Die dritte Filiation sehnte sich
danach, sich gemiB ihrer Natur zu erheben, aber im Gegensatz zur ersten und zweiten Filiation
hinderte sie ihre Unreinheit daran. So wie Anthropos fiir die Schiiler des Hermes Trismegistos der
Archetyp sowohl des inkarnierten Menschen als auch der Ordnung in der Natur ist und wie Adam
Kadmon, der himmlische Mensch der Kabbala, das Paradigma der Seelenkréfte des Menschen und
der Intelligenz in den Hierarchien der Natur ist, so ist die dritte Filiation der basilidianischen Lehre
die Seele im Menschen und in der natiirlichen Welt. Um die Unreinheit zu iiberwinden, die die
Unwissenheit in der manifestierten Welt ausmacht, so wie die Archonten nichts von dem wissen,
was liber ihren Welten liegt, muss etwas in die tellurische Dunkelheit eindringen und sie erhellen.
Bis diese Erleuchtung eintrat, schien der Archont der Ogdoas Konig und Herr iiber alles zu sein.



Deshalb sprach laut Basilides der Archont der Hebdomas im Exodus: ,,Ich bin der Gott Abrahams,
Isaaks und Jakobs, und ich habe ithnen den Namen Gottes nicht offenbart.” In seinem Brief an die
Rémer schrieb Paulus: ,,Denn die Schopfung selbst seufzt und liegt in Wehen, bis die S6hne Gottes
offenbart werden.” Diese S6hne Gottes offenbaren sich, wenn sie zu Gnostikern werden, zu Wesen,
die sich der Wahrheit bewusst sind, zu wahren Pneumatikern, erfiillt vom gottlichen Atem, fahig,
unwissende Seelen in die gottliche Ordnung zu fiihren und sie auf den Weg zur Vollkommenheit zu
bringen.

Um die Reinigung und Erleuchtung der inkarnierten Menschheit zu bewirken, die zusammen mit
der Natur die dritte Filiation bildet, kam das Evangelium in die Welt und stieg durch jede Sphére
und jedes Reich herab.

Es kam in Wirklichkeit, obwohl nichts von oben herabkam, denn die gesegnete Filiation trennte sich
nicht vom unbegreiflichen und gesegneten Nichtsein. Vielmehr dringen sich die Krifte, wie
indisches Naphtha aus groBler Entfernung Feuer fingt, wenn eine Flamme erscheint, aus der
Formlosigkeit des Schwarmes darunter bis zur Filiation vor.

Wie eine Kerze die nichste anziindet und so weiter von Kerze zu Kerze, ging das Feuer der
iiberirdischen Weisheit von Sphére zu Sphére hinunter zur Menschheit. Das Evangelium ging zuerst
an den Sohn von Ogdoas, der seinen Vater, den groBen Archon, informierte. Der grof3e Archon
zitterte angesichts seiner fritheren unschuldigen Unwissenheit, und das ist die Bedeutung der Worte
des Psalmisten: ,,Die Furcht vor dem Herrn ist der Anfang der Weisheit.“ Der grof3e Archon bereute
seine frithere Unwissenheit und folgte der Fiihrung seines Sohnes, und der gesamte Ogdoas wurde
vom strahlenden Licht der Gnosis erfiillt. Dann teilte der Sohn des groflen Archon dasselbe
Geheimnis dem Sohn des zweiten Archon mit, dessen Reich die Hebdomas ist, und derselbe Prozess
der Erleuchtung wiederholte sich.

Hier verbreitete sich das feurige Evangelium in der gesamten Schopfung des Hebdomas, das aus
dreihundertfiinfundsechzig Himmeln besteht, jeder mit seiner Hierarchie und seinem Archonten,
symbolisiert durch die Anzahl der Tage im irdischen Jahr. Wenn man die Zahl der heiligen Planeten,
sieben, durch die Tage des Jahres, dreihundertfiinfundsechzig, teilt, ergibt sich zweiundfiinfzig, die
Zahl der Wochen im Jahr, wobei eine iibrig bleibt, um den zweiten Archonten zu repriasentieren, der
iber die gesamte Hebdomas herrscht und sie zusammenhailt. Als der Faden, der die vielfdltigen
Himmel zu einer hebdomadischen Sphédre verbindet, schlidngelt sich der zweite Archon als Abrasax
oder Abraxas durch sie hindurch, dessen Name 365 ist. (In der griechischen Alphanumerologie
entspricht A=1,B=2,R=100,4=1,5=200,4 =1, X= 60, was insgesamt 365 ergibt.) So wie
die Ogdoas durch den groBBen Archon iiber seinen Sohn universell erleuchtet wurde und die
Hebdomas auf die gleiche Weise erleuchtet wurde, so wird die manifestierte Welt, in der die dritte
Filiation weiterhin besteht, durch Jesus, den Sohn Marias, erleuchtet.

Von den Hebdomas kam nun das Licht, das von den Ogdoas oben zum Sohn der Hebdomas, zu
Jesus, dem Sohn Marias, herabgekommen war, und er wurde erleuchtet und ganz von dem Licht
erfasst, das in ihm strahlte.

So erklérte Basilides die Worte im Evangelium nach Lukas: ,,Der Heilige Geist wird {iber dich
kommen, und die Kraft des Hochsten wird dich iiberschatten.” Das Evangelium gelangte durch den
Faden Abrasax in die Welt der Menschen.

Jesus, ein Mensch, der das Licht ohne Vorbehalt oder Rebellion empfing, ist erleuchtet von der
Weisheit der Welt oben, und in diesem Sinne ist er Soter, der Retter der Menschheit. Wir leben in
einer langen Epoche, in der das Licht allméhlich in jeden Winkel der Welt gelangt. Die
Pneumatiker, diejenigen, die durch das Feuer der Gnosis erweckt wurden, folgen Jesus nicht in Eile
aus dieser Welt hinaus, um ihr persoénliches Heil zu erlangen, genauso wenig wie die Archonten ihre
Sphéren verlassen haben, als sie die Wahrheit entdeckten. Vielmehr bleiben diese selbsternannten
Auserwihlten in der Welt, um der gesamten Menschheit zu helfen, ihre natiirliche Sehnsucht nach
dem unerkennbaren Nichtsein zu erfiillen. Die Welt wird sich weiter entfalten, bis die gesamte dritte



Filiation, bestehend aus Teilchen oder Funken in den Menschen, zu einem einzigen Ganzen
zusammengefligt ist. Diese strahlende Einheit ist die selbstbewusste Briiderlichkeit der Menschheit
und ihre Briiderlichkeit mit der Natur. Sobald sie im tiefsten Bewusstsein der Menschen erkannt ist,
wird die dritte Filiation Jesus wahrhaftig durch den Kanal Abrasax, durch die Hebdomas, durch die
Ogdoas folgen und die Grenze des Heiligen Geistes tiberschreiten, wobei sie die zweite Filiation,
die dort als einladende Schwelle geblieben ist, in die unaussprechliche Vereinigung mit und
Auflésung im Nichtsein mitnimmt, einen Zustand jenseits jeder Bezeichnung, Beschreibung oder
symbolischen Bedeutung.

Wenn die zweite Filiation durch die Erlosung der dritten freigesetzt wird, hinterlésst sie den heiligen
Atem, hagion pneuma, als ein verlassenes psychisches Vehikel, so wie die dritte Filiation — der
pneumatische oder spirituelle Mensch — ihre psychische Hiille auf ihrem Aufstieg zum gottlichen
Unbekannten zuriickldsst. Leider kann an dieser Stelle selbst der geradlinige Hippolytus die Lehren
nicht verstehen, die er unbedingt als ketzerisch einstufen wollte. Sein verworrener Bericht legt nahe,
dass Basilides lehrte, dass der heilige Atem, der die Grenze zwischen der Welt und der Welt dartiber
markierte, sich in der psychischen Hiille der befreiten dritten Filiation niederlassen wird, bereit, das
grofle kosmische Drama zu wiederholen, jedoch eine Phase weiter in der Evolution. Wenn dies
geschieht, bedeckt eine groBe Unwissenheit alles, was unsterblich, aber unfahig zur Transzendenz
ist, und der Kosmos versinkt in einen tiefen Schlaf. Vielleicht ist dies das Pralaya der Hindus, und
vielleicht deutet es auf einen Schlaf hin, auf den ein Erwachen kosmischer Aktivitit folgt.

Das Evangelium ist die Erkenntnis der Oberwelt. Als der gro3e Archon der Ogdoas dies erfuhr,
»freute er sich und war iiberaus froh”, wie es im Evangelium nach Matthdus heiB3t. Diese Freude ist
die ,,gute Nachricht”, die von Sphére zu Sphére weitergegeben wurde, bis Jesus sie der Menschheit
verkiindete. Das EinflieBen des Christos-Lichts in die formlose Welt der Unwissenheit brachte
spirituelle Ordnung in die Natur und die Menschheit. Daher wird der Christos Caulacau genannt,
ein gnostischer Begriff, der aus einer obskuren Zeile in Jesaja stammt, ,,qaw la qaw”, was ,,Gebot
auf Gebot” bedeutet. Die spirituelle und ethische Ordnung, die in den Lehren Jesu zu finden ist,
stellt das pneumatische Erwachen der Menschheit zu ihrer wahren Natur, Geschichte, ihrem Erbe
und ihrer Bestimmung dar. Fiir Basilides ist alle Erlosung universell, und Erlosung ist nichts
anderes als die Befreiung von der urspriinglichen Unwissenheit. Diese reinigende Erleuchtung ist
Gnosis, hochstes Wissen, aber sie zeigt sich in jedem Menschen, der aktiv daran teilhat, als
ethisches Bewusstsein. Wahrend Pneumatiker oder Gnostiker von Menschen gemachte Gesetze als
irrelevant und lacherlich empfinden mdgen, liegt das nur daran, dass sie in sich selbst eine
moralische Integritit gefunden haben, die so tiefgreifend ist, dass sie der reine Spiegel spiritueller
Sicht ist.

Isidoros, der Sohn von Basilides, schrieb, dass Menschen Bediirfnisse haben, die sowohl notwendig
als auch natiirlich sind, und dass deren Erfiillung eine Bedingung fiir die Existenz im irdischen
Reich ist, ein Produkt der Unwissenheit der dritten Filiation, wie sie die Natur durchdringt. Andere
menschliche Bediirfnisse sind natiirlich, aber nicht notwendig, und indem der menschliche Verstand
diese erkennt, beginnt er, zu seinem innewohnenden ethischen Bewusstsein zu erwachen. Wer also
sagt: ,,Ich mochte nichts Boses tun”, aber nur an das Bése denkt, hilt sich nur aus Angst vor dul3erer
Bestrafung vom Bosen fern. In dieser Haltung liegt nichts Gerechtes, nichts, was an Gnosis teilhat.
Genauso sicher wie moralische Laxheit ldsst diese Haltung zu, dass sich Ablagerungen auf der
metaphysisch einfachen Seele ansammeln. Die Seele, die mit Anhaftungen tiberwachsen ist,
versperrt sich selbst den strahlenden Schwingungen des Lichts und isoliert sich von der Teilhabe an
der Bruderschaft der Menschheit. Blinde Gehorsamkeit gegeniiber Vorschriften hilft nicht weiter:
Ethische Meisterschaft entsteht aus dem moralischen Bewusstsein eines spirituell wachen Geistes,
und das bedeutet, mit Hilfe der noetischen Vernunft zum Kern des Selbst und der Natur
vorzudringen. Wenn man dies tut, trifft die Strahlkraft des inneren Lichts auf das grofere
wesensgleiche Licht auBlerhalb, und alle Ablagerungen werden verbrannt. Wenn das Christos-Licht
freigesetzt wird, verbindet es sich auf natiirliche und unverdnderliche Weise mit dem Christos, so
wie der Strom zum Ozean zuriickkehrt; und wie der Strahl zu seinem Leuchtkorper kehrt die Seele



zu ihrer unbekannten und immer unerkennbaren Quelle zuriick.

Basilides lehrte Wahrheiten, die weltlich gesinnte Kirchenméanner erschreckten, denn er vertrat die
Ansicht, dass Jesus kein Instrument fiir Glaubensbekenntnisse und Institutionen war, sondern
vielmehr der Vertreter dessen, was in Mannern und Frauen die Gesetze dieser Welt, die Welten
selbst, tibersteigt, liber Geschichte und Kosmogonie, iiber Raum und Zeit hinausragt, eins mit dem
Einen, das keinen Namen hat. Seine Botschaft war so kraftvoll, dass trotz der Tatsache, dass er
keine Schule griindete, und trotz der unermiidlichen Bemiihungen der Kirche, jeden Rest seiner
Lehre zu vernichten, seine Jiinger dreihundert Jahre lang dem Weg folgten, den er ihnen gezeigt
hatte, und selbst als das orthodoxe Christentum sein erstes Jahrtausend hinter sich hatte, konnte man
noch immer leise gefliistert den Namen ,,Basilides™ horen.

Die Politik der Eroberer, die Macht der Konige,
Die grofie ungebrochene Stille in den geheimen Dingen des Lernens;
Das Wissen aller Gelehrten, der Same von allem, was entspringt.
Lebendig oder leblos, still oder bewegt, was auch immer Wesen sein mogen,

Keines von ihnen ist in allen Welten, aber es existiert durch Mich!
Shri Krishna

oM



