BANKEI

Der Buddha-Geist, den Sie von Ihren Eltern angeboren haben, ist ungeboren, hat also keinen
Anfang und kein Ende. Es gibt nicht einmal einen Haarbreit von etwas, das man als Tdauschung
bezeichnen konnte. Verinnerlichen Sie also, dass nichts aus Threm Inneren entsteht. Das Wichtigste
ist, sich einfach nicht auf die Welt der AufSerlichkeiten einzulassen. Das, was nicht mit der Welt der
Auperlichkeiten verstrickt ist, ist der Buddha-Geist, und da der Buddha-Geist wunderbar
erleuchtend ist, gibt es keine Verblendung und keine Erleuchtung, wenn du in diesem wunderbar
erleuchtenden Buddha-Geist verweilst, so wie er ist. ... Im angeborenen Buddha-Geist gibt es weder
Freude noch Trauer noch Wut — nichts als den Buddha-Geist selbst, der wunderbar erleuchtend ist
und klar sieht.

Predigten
BANKEI

Zen widersetzte sich der japanischen Tendenz, Institutionen zu formalisieren, indem es sie von
staatlicher Unterstiitzung abhingig machte, was in der Praxis den Schutz durch das Kaiserhaus oder
durch die eine oder andere Samurai-Familie bedeutete, die um die de facto Kontrolle iiber das Land
wetteiferten. Dennoch waren auch Zen-Schulen von politischen und sozialen Ereignissen betroffen.
Damit eine Schule frei arbeiten und ihre Aktivititen ausweiten konnte, musste sie ein gewisses Maf}
an offizieller Anerkennung erlangen, und diese anfingliche Notwendigkeit brachte sie auf den Weg
der Formalisierung und politischen Abhdngigkeit. Zen-Schulen widersetzten sich dieser
Unvermeidbarkeit, indem sie immer technischer und geheimnisvoller wurden, was dazu fiihrte, dass
sie sich zunehmend vom direkten Kontakt mit der breiten Bevolkerung entfernten.

Als die Kamakura-Periode 1333 n. Chr. zu Ende ging, begann eine Zeit des ernsthaften kulturellen
Zerfalls. So wie sich der kaiserliche Hof in seiner abgelegenen, wenn auch kultivierten Welt isoliert
hatte und zum Gefangenen der aufstrebenden Provinzsamurai geworden war, so hatten sich die
herrschenden Samurai in den groBBen Kulturzentren versammelt, wéhrend ihre Landereien von
Stellvertretern verwaltet wurden. Mit der Zeit stiirzten diese lokalen Héuptlinge ihre Herren und
ergriffen ihrerseits die Macht.

Die Ashikaga-Periode (1333—1568) war geprégt von einem stetigen Verfall der Disziplin, der
Bildung und des spirituellen Strebens in den Klostergemeinschaften Japans. Tempel konnten durch
kluge Allianzen mit lokalen Kriegsherren groflen Reichtum erlangen und mieden Lehren, die von
thren Wohltétern verlangen konnten, ihren weltlichen Interessen zu entsagen. Als Zen-Schulen und
Tempel in den sozialen Strudel hineingezogen wurden, versuchten einige wenige, scheinbar
exzentrische Mdnche, diesen Trend umzukehren. Ende des 14. Jahrhunderts zerriss Ikkyu, der
liebevoll ,,Verriickte Wolke” genannt wurde, sein inka oder Zertifikat der Erleuchtung und wetterte
gegen die Korruption der Zen-Lehre und -Praxis. Seine wilden Gedichte verschafften ihm eine
Anhéngerschaft, aber er sticht hervor, weil er eine seltene Ausnahme von der Regel ist. Zuséatzlich
zu den inneren Konflikten war Japan seit 1542 mit Europédern in Kontakt gekommen, angefangen
mit portugiesischen Héndlern, und durch den 1549 eintreffenden Heiligen Franz Xaver mit dem
Christentum bekannt gemacht worden. Zu Beginn der Tokugawa-Zeit im Morgengrauen des 17.



Jahrhunderts waren ernsthafte Buddhisten sich einig, dass die Schulen, einschlieBlich des Zen,
moralisch und spirituell bankrott waren.

Unter der Herrschaft der Tokugawa kehrte Frieden nach Japan zuriick, jedoch um den Preis einer
strengen militdrischen Kontrolle aller Lebensbereiche, einschlieBlich der Tempel und Schulen.
Obwohl die Regierung offiziell konfuzianisch war und Buddhisten allgemein als korrupt galten,
forderten die Tokugawa-Shogune buddhistische Institutionen, da diese in threm Kampf gegen das
Christentum niitzlich waren. Jede Familie in Japan musste einer ortlichen Tempelgemeinde
angehoren, und die von den Tempelpriestern ausgestellten Mitgliedszertifikate wurden zu einer
weiteren Quelle der Korruption. Obwohl die Buddhisten die Notwendigkeit einer spirituellen
Erneuerung erkannten, konnten sie sich nicht darauf einigen, wie diese gefordert werden sollte. Die
Anhidnger des Zen waren fiir diese Notwendigkeit besonders sensibel, und die Soto-Schule strebte
eine Riickkehr zu den Lehren von Dogen an, wihrend die Rinzai-Schule begann, die Verwendung
von Koans zu systematisieren. Einige Monche waren der Meinung, dass die spirituelle Erschopfung
des Zen zu tiefgreifend sei, um mit Losungen, die sich auf eine idealisierte Vergangenheit beriefen,
behoben werden zu kénnen, und suchten nach neuen Wegen, um das Zen wiederzubeleben. Bankei
war vielleicht der bemerkenswerteste dieser kleinen Gruppe abenteuerlustiger Mdonche.

Bankei Yotaku wurde 1622 in einer konfuzianischen Familie in Hamada geboren, einer Stadt, die
heute zu Himeji gehort. Sein Vater war ein Ronin, ein Samurai ohne Herrn, der sich nach Hamada
zuriickgezogen hatte, um Medizin zu praktizieren. Obwohl Bankei in der konfuzianischen Tradition
des strengen Studiums und des strikten Gehorsams gegeniiber Alteren aufgewachsen war, war er
von Natur aus rebellisch und wurde zu einer Art Dorftrottel. Kurz nach dem Tod seines Vaters im
Jahr 1632 schickte ihn sein élterer Bruder Tadayasu auf die ortliche konfuzianische Schule.

Ohne grofle Begeisterung begann Bankei mit dem Studium des Ta-hsueh (Das grofse Lernen) und
beschiftigte sich mit dessen ersten Zeilen: ,,Der Weg des gro3en Lernens liegt in der Erleuchtung
der hellen Tugend.” Obwohl er wusste, dass ,,helle Tugend* die angeborene moralische Intuition
des Menschen bezeichnet, driangte er seine Lehrer zu einer ausfiihrlichen Erkldarung. Da er zu dem
Schluss kam, dass niemand wirklich wusste, was die helle Tugend war, weigerte sich Bankei, sein
Studium fortzusetzen. Nach einigen erheblichen familidren Dramen vertrieb Tadayasu Bankei in
seiner Verzweiflung aus dem Familienhaus. Obwohl Bankei nicht viel gelernt hatte, lieBen ihn die
Fragen, die er beziiglich der hellen Tugend aufgeworfen hatte, nicht los, und er suchte die Hilfe
mehrerer konfuzianischer Gelehrter, um sie zu klidren. Seine Bemiihungen bestétigten seine
Uberzeugung, dass niemand eine Antwort wusste, und so wandte er sich buddhistischen Lehrern zu.
Als er dreizehn Jahre alt war, trat er in den Familientempel ein. Dort verwandelte sich die Frage
nach der ,,hellen Tugend* in die Frage nach der urspriinglichen Natur des Menschen, blieb aber
unbeantwortet. Er studierte eine Zeit lang in der Shingon-Schule, wechselte aber bald von einer
buddhistischen Tradition zur néchsten, bis er Umpo, einen Zen-Lehrer, traf. Im Jahr 1638 wurde er
Umpos Schiiler und erhielt den Namen, unter dem er in die Geschichte eingegangen ist.

Obwohl wenig dariiber bekannt ist, was Umpo Bankei lehrte, scheint er ein aulergewohnliches
Gesplir dafiir gehabt zu haben, welche Fiihrung Bankei brauchte. Nachdem er mehrere Jahre bei
Umpo verbracht hatte, durfte Bankei 1641 eine Pilgerreise unternehmen, und als er 1645
zuriickkehrte, lieB er sich in einer abgelegenen Hiitte nieder. Uberzeugt davon, dass niemand sonst
seine Fragen beantworten konnte, stellte sich Bankei eine Reihe strenger Aufgaben, die sich um
intensive Meditation tiber die urspriingliche Natur des Menschen drehten und eine fast hungrige
Diét beinhalteten. Bis 1647 war er so geschwécht, dass er keine Nahrung mehr zu sich nehmen
konnte. Er spiirte eine bedriickende Schleimmasse in seinem Hals, sammelte seine schwindenden
Krifte und hustete sie aus. Sofort verschwand seine Schwiche und er verstand die Antwort auf
seine Frage: Der urspriingliche Geist ist das Ungeborene; er ist immer gegenwértig, wenn auch
verdeckt, und seine Aktivitdten sind, wenn sie ungehindert sind, vollkommen natiirlich. Bankei
kehrte zu seiner normalen Erndhrung zuriick, nahm die reguldren Aktivititen eines Monchs wieder
auf und lebte vier Jahre lang friedlich. Dann kam die Nachricht, dass Tao-che Ch'ao-yuan, ein
renommierter chinesischer Lehrer, sich in Nagasaki niedergelassen hatte, und Umpo schlug Bankei



vor, ihn zu besuchen. Obwohl Tao-che kein Japanisch sprach, kommunizierte er mit japanischen
Schiilern schriftlich, da Ideogramme sowohl auf Chinesisch als auch auf Japanisch mit derselben
Bedeutung gelesen werden konnen. Tao-che erkannte sofort die Tiefe von Bankeis Einsicht, erklirte
jedoch, dass seine Erleuchtung noch nicht vollstindig sei.

Bankei trat in den Kreis der Schiiler von Tao-che ein und horte aufmerksam seinen Unterweisungen
zu. Als er eines Abends in den ddmmrigen Schatten der Meditationshalle sal3, erlebte Bankei eine
neue Erleuchtung, und gemaf der alten Zen-Tradition ging er direkt zu Tao-che und berichtete ihm
von seiner Erfahrung.

,»Was ist mit Geburt und Tod?*, fragte Bankei und schrieb seine Frage mit einem Pinsel.
Tao-che schrieb als Antwort: ,,Wessen Geburt und Tod ist das?

Bankei streckte lediglich seine Hiande aus. Als Tao-che den Pinsel nahm, um erneut zu schreiben,
griff Bankei danach und warf ihn auf den Boden. Am néachsten Morgen verkiindete Tao-che vor der
Versammlung der Schiiler, dass Bankei sein Zen-Studium abgeschlossen habe.

In den folgenden Jahren verlief Bankeis Leben zwischen Enttduschung und Verwirrung. Obwohl er
sein Zertifikat der Erleuchtung erhalten hatte, sah er die Grenzen seines chinesischen Lehrers. Als er
nach Hamada zurtickkehrte, wurde er nicht gut aufgenommen und zog sich bald in eine Bergregion
zurlick, wo er von einfachen Anhingern herzlich unterstiitzt wurde. Als er horte, dass sein erster
Lehrer schwer krank war, machte er sich auf den Weg, um ihn zu besuchen, kam aber nur noch
rechtzeitig, um Umpos Beerdigung mitzuerleben. Zuriick in Nagasaki sah er, wie ein neuer
chinesischer Lehrer Tao-che in den Herzen seiner Gonner schnell ersetzte, und er verabschiedete
sich von ihm, als Tao-che 1658 nach China zuriickkehrte. Umpos Nachfolger verlieh Bankei jedoch
den inka, wodurch er selbst Lehrer werden konnte. Obwohl er fiir den japanischen inka nicht mehr
Respekt hatte als fiir den chinesischen, nutzte er ihn als Mittel, um Aufmerksamkeit fiir das zu
erregen, was er zu sagen hatte.

Bankeis Bruder Tadayasu hatte begonnen, ihn zu bewundern, und schloss sich mit anderen
zusammen, um ihm in Hamada einen Tempel zu bauen. Der Ryomonji oder Drachentor-Tempel war
der erste von zahlreichen Tempeln und Riickzugsorten, die ihm geschenkt wurden, als sein Ruhm
sich verbreitete. Die meisten befanden sich in den Bezirken, die von Samurai kontrolliert wurden,
die ihn unterstiitzten, aber er erhielt auch Tempel in den Hauptstiddten Kyoto und Edo (heute Tokio).
Bankei nutzte die eine oder andere Riickzugsort, um kleine Gruppen von Schiilern zu unterrichten,
und verbrachte lange Zeitrdume in Abgeschiedenheit, um seine Lehren und Methoden zu verfeinern.
SchlieBlich legte er 1679 die Ideen und Methoden dar, fiir die er verehrt wurde. Er gab den
Einzelunterricht weitgehend auf und bevorzugte kollektive Ubungen und 6ffentliche Vortriige,
insbesondere wéhrend des kessei, der traditionellen dreimonatigen Meditationsperiode, die im
Winter und Sommer in Zen-Zentren abgehalten wurde. Obwohl er private Gespréche fiihrte und
gemeinsames Singen und Meditieren forderte, verbot er Betteln durch Moénche, Schelten und
Schldge. Er hielt sich zwar an die fiir die meisten Zen-Klostergemeinschaften iiblichen Muster,
bemiihte sich jedoch, ein Umfeld der Warme, Toleranz und gegenseitigen Unterstiitzung zu
schaffen, das frei von geistiger Hérte und moralischer Unterdriickung war. Die traditionellen
buddhistischen Gebote hielt er jedoch streng ein.

Bis 1690 war Bankei zu einer bedeutenden nationalen Personlichkeit geworden. Sowohl Mdnche
als auch Laien versammelten sich in grofler Zahl, um seine Vortrdge zu horen, die alle praktisch und
von einer bodenstidndigen Atmosphére gepriagt waren. Der Kaiser verlieh ihm den Titel Butchi
Kosai Zenji, ,,Zen-Meister der wohltitigen erleuchteten Weisheit”, und Bankei hielt Vortrdge in den
Palédsten und Burgen der méachtigsten Fiihrer. Sein kessei im Ryomonji-Tempel in jenem Jahr zog
siebzehnhundert Monche aus allen Teilen Japans und aus allen buddhistischen Schulen an. Seine
Worte wurden wihrend dieser Klausur getreu aufgezeichnet und bilden den GroBteil seiner
erhaltenen Lehren. Bankeis Gesundheit begann jedoch nachzulassen, und er musste seine fast
ununterbrochenen Reisen zwischen den verschiedenen Tempeln, die ihm anvertraut waren,



einschrinken. Im Jahr 1693 verschlechterte sich sein Gesundheitszustand erheblich, und seine
Anhinger erkannten, dass er nur noch wenig Zeit zu leben hatte. Die Gemeinde des Ryomonji-
Tempels wurde spontan zu bemerkenswerten Aktivititen angeregt. Sie spendeten freiwillig ihre
Zeit, ihr Geld und ihre Arbeitskraft und beeilten sich, eine Pagode fiir Bankei zu errichten. Laien,
Mainner und Frauen, arbeiteten tagsiiber am Bau, und Samurai schlossen sich nach Beendigung
threr tdglichen Pflichten an und bauten oft im Mondlicht weiter. Als Bankei schwer erkrankte, hielt
er noch drei Tage lang Vortrige und zog sich dann in die Ruhe des Tempels zuriick. Er starb im
September, und seine Asche wurde auf seine beiden Haupttempel, den Ryomonji und den Nyohoji
in Iyo, verteilt. Im Jahr 1740 wurde ihm der duB3erst seltene kaiserliche Titel Kokushi, ,,Nationaler
Meister”, verlichen.

Bankeis Ruhm beruhte moglicherweise auf seiner ansteckenden Freundlichkeit und seinem
unerschiitterlichen Glauben an das Potenzial jedes Menschen, Erleuchtung zu erlangen, da jeder
Mensch, wie er lehrte, urspriinglich das Ungeborene ist. Aber sein Ruhm hielt an, weil seine Lehren
klar, einfach, grundlegend und auf vielen Ebenen praktikabel waren. Seine Lehre, soweit er eine
hatte — was einige seiner Zeitgenossen anzweifelten —, ldsst sich in dem Satz zusammenfassen, den
er berithmt gemacht hat: ,,Verweile im Ungeborenen.”

Ich spreche nur iiber den ungeborenen Buddha-Geist, den ihr alle von Natur aus besitzt. Das
Wichtigste ist, diesen Buddha-Geist zu erkennen. Urspriinglich gibt es nichts Boses in euch, aber
durch einen kleinen Fehltritt tauscht ihr den Buddha-Geist gegen Gedanken ein.

Nehmen wir zum Beispiel einen Dieb. Zuerst stiehlt er ein paar Kleinigkeiten und denkt dann: ,,Ich
habe diese Dinge bekommen, ohne jemals Geld dafiir ausgeben zu miissen; es gibt sicherlich keinen
einfacheren Weg, seinen Lebensunterhalt zu verdienen.*

Danach wird er zu einem hartnéckigen und riicksichtslosen Dieb, bis er unweigerlich entdeckt,
festgenommen, gefesselt, eingesperrt und hingerichtet wird. Aber dann, konfrontiert mit der Strafe
fiir seine Verbrechen, vergisst er das Bose, das er begangen hat, und schimpft stattdessen gegen die
unschuldigen Beamten, die das Urteil vollstrecken miissen, und besteht darauf, dass das, was er
getan hat, keine harte Behandlung verdient. Ist er nicht schrecklich im Irrtum?

Auf diese Weise tauschen Menschen ihren kostbaren Buddha-Geist gegen die Reiche hungriger
Geister und kiimpfender Damonen ein. Alles beginnt mit einem kleinen Fehltritt. . . . Achten Sie
darauf, keine Wahnvorstellungen und schlechten Gewohnheiten zu entwickeln, die aus
Selbstbezogenheit und egoistischen Wiinschen resultieren, die Thnen nicht angeboren sind.

Obwohl die Idee des Ungeborenen oder des Ungeborenen Buddha-Geistes eine alte ist, verlieh
Bankei ihr neue Lebendigkeit, indem er darauf bestand, dass es ein grundlegender Irrtum ist, danach
zu streben oder sogar zu versuchen, es zu praktizieren. Beide Bemiihungen fiihren zu einer falschen
Note, da sie, wenn auch subtil, suggerieren, dass man etwas erreichen oder tun muss. Bankei lehrte
vielmehr, dass das Ungeborene bereits vorhanden, vollkommen und vollstindig ist. Es ist in der Tat
der Kern des eigenen Seins. Anstatt sich abzumiihen, etwas zu tun oder zu werden, muss man ganz
authoren, sich abzumiihen, und damit sogar den ,,einzigen kleinen Ausrutscher” vermeiden. Wenn
man wirklich natiirlich und unschuldig spontan ist, wird das Ungeborene erscheinen. Der Schliissel
zur Verwirklichung ist nicht irgendeine Methode oder Praxis, so hilfreich diese auch sein mogen,
sondern das Loslassen von allem, was nicht das Ungeborene ist. Dies beinhaltet keine spezielle
Methode, wie sie iiblicherweise verstanden wird, sondern die vollige Offenheit eines Menschen, der
kein vermeintliches Ziel, keine Absicht, kein Verlangen und keinen Wunsch hat. Anstatt sich
verzweifelt darum zu bemiihen, eine Null zu werden, indem man eine bestimmte Menge, die man
zu sein glaubt, frenetisch faktorisiert, sollte man durch eine tiefe innere spirituelle Entspannung auf
natiirliche Weise zu einer Null werden. Loslassen ist aufgrund der Natur des Geistes moglich.

Fiir Bankei ist der Geist von Natur aus dynamisch — ein lebendiger Spiegel der Welt. Er reflektiert
in sich selbst die Welt, die er sieht, und er zeichnet auf, was er reflektiert. Weil er aufzeichnet,
erinnert er sich auch an das, was zuvor gesehen wurde. Sich verdndernde Umsténde, die an sich



weder gut noch schlecht sind, regen unauthorliche Permutationen und Kombinationen von
Reflexion, Aufzeichnung und Erinnerung an, was zu einer scheinbar endlosen Kette von Gedanken
und Gefiihlen fiihrt, die erscheinen und verschwinden, nur um wieder aufzutauchen. An sich ist all
dies die natiirliche Aktivitdt des Geistes. Der Mensch, der nicht im Ungeborenen verweilt, ist jedoch
impulsiv und sogar zwanghaft, weil er unter Anhaftung leidet. Angesichts der dynamischen Natur
des Geistes ist Anhaftung ein unnatiirlicher oder pathologischer Zustand, denn sie versklavt die
Menschen zu ihren eigenen Reaktionen. Indem sie an einigen fliichtigen Eindriicken festhalten und
vor anderen flichen, verstricken sie sich in Netzen der Tduschung und behindern das natiirliche
Funktionieren des Geistes. Der Geist wird in sich gespalten, und man erliegt dem Funktionsprinzip
von Freude und Schmerz, indem man tatsidchlich innerhalb des Bewusstseins die Gegensatzpaare
schafft, die Leiden und Téuschung verursachen.

Wenn man alle Eindriicke loslésst, werden sie nicht auf wundersame Weise aufthéren, denn es liegt
nicht in der Natur des Geistes, leer zu sein. Aber sie werden ungehindert voriibergehen, ohne das
urspriingliche und unverfalschte Bewusstsein des Ungeborenen zu stéren. Analog dazu registriert
jemand, der sich auf einen Diskurs konzentriert, dennoch alle umgebenden Bilder und Gerdusche,
ohne ihnen Beachtung zu schenken, und ebenso ist jemand, der loslésst, im Ungeborenen zentriert
und wird nicht durch den Fluss der Eindriicke abgelenkt. Loslassen bedeutet, sich von mi no hiiki
und kiguse zu befreien, von Selbstbezogenheit und schlechten Gewohnheiten, die zusammen die
Verblendung ausmachen. Selbstbezogenheit fiihrt zu einem falschen Selbst oder Ego, das nichts
anderes als eine Art Reflex ist. Seine todliche Kraft liegt in seiner Fahigkeit, einen zu zwingen, alles
aus einem einzigen Standpunkt zu betrachten. Obwohl Selbstbezogenheit ein Ego hervorbringt, das
diesen eingeschrankten Standpunkt als ,,grundlegend”, ,,realistisch” und sogar ,,notwendig”
rechtfertigt, ist er in Wahrheit ziemlich willkiirlich und véllig irrefiihrend. Diese launische,
egoistische Perspektive wird durch schlechte Gewohnheiten genédhrt und aufrechterhalten, die man
im Laufe seines Heranwachsens angenommen hat. Umgeben von unvollkommenen Wesen ahmte
man deren Eigenschaften nach und machte sie sich zu eigen, bis man den pathologischen Zustand
erreichte, sie fiir seine wahre Natur zu halten. Dadurch wurde der angeborene ungeborene Buddha-
Geist verdeckt und behindert. Das Uberlagern der Dualitit entfremdet einen vom Ungeborenen, das
man im Wesentlichen ist, was zu Geburten in verschiedenen Zustinden als hungrige Geister,
kdampfende Dadmonen, Bestien oder Hollenwesen fiihrt.

Da Selbstbezogenheit und schlechte Gewohnheiten nicht angeboren sind, ist die Identifikation mit
thnen weder natiirlich noch spontan, und man kann sie loslassen. Dies kann jedoch nicht durch
bloBe Unterdriickung geschehen, denn Unterdriickung selbst ist ein Aspekt des komplexen
Prozesses, der einen urspriinglich gefangen genommen hat. Vielmehr muss man einfach zu dem
zurlickkehren, was allein jemals ist — dem Ungeborenen. Bankei nahm Wut als Beispiel fiir das, was
er meinte, und lehrte:

Drauflen existieren Holle, hungrige Geister, Karma, Ddmonen und feurige Streitwagen einfach nicht
unabhingig voneinander. Aber zu versuchen, deine aufkommenden Gedanken zu stoppen, indem du
sie zurlickhiltst und unterdriickst, ist eine schlechte Idee. Der urspriingliche, angeborene Buddha-
Geist ist eins — er ist niemals zwei. Wenn du versuchst, deinen autkommenden Zorn zu stoppen, ist
dein Geist gespalten zwischen deinen zornigen Gedanken und deinen Gedanken, sie zu stoppen. Es
ist, als wiirdest du jemanden verfolgen, der davonléuft, nur dass du gleichzeitig Verfolger und
Verfolgter bist.

Hier ist ein Beispiel: Sie konnen sich damit beschiftigen, unter einem Baum mit dichtem
Herbstlaub zu kehren. Da die Bléitter des Baumes weiterhin von oben herunterfallen, werden sie
spater wieder herunterfallen, selbst wenn Sie es schaffen, sie fiir den Moment wegzufegen. Auf die
gleiche Weise werden die nachfolgenden Gedanken, Thre Wut zu unterdriicken, niemals ein Ende
finden, selbst wenn Sie Thre anfidnglichen Gedanken der Wut unterdriicken. Daher ist die Idee, Thre
Gedanken zu unterdriicken, falsch.

Wenn Sie sich jedoch nicht mehr um diese aufkommenden Gedanken kiimmern, weder versuchen,



sie zu unterdriicken noch sie nicht zu unterdriicken, dann ist das der ungeborene Buddha-Geist.

Bankei weigerte sich, anderen Regeln aufzuerlegen, und ebenso beharrlich weigerte er sich, Regeln
zu leugnen. Fiir ihn waren Regeln, Rituale und Praktiken zu leicht durch Anhaftung zu schlechten
Gewohnheiten zu werden, als dass sie bei der Verwirklichung des Ungeborenen helfen kdnnten.
Andererseits stellte die Angst vor Regeln ebenso sicher eine Anhaftung dar, wenn auch eine
negative. Aufgrund dieser Uberzeugung interessierte sich Bankei nicht fiir die zunehmende
Tendenz, formelles Koan-Studium als Mittel zur Erlangung von Einsicht zu nutzen. Er stellte fest,
dass Koans aus spontanen Austausch zwischen Lehrer und Schiiler entstanden und dass die
Spontaneitdt der Begegnung und nicht der Inhalt das Ungeborene darstellte. Ebenso lehnte er jede
engstirnige oder formalisierte Vorstellung von Zazen oder Meditationspraxis ab.

Was Zazen betrifft, so ist za (Sitzen) das entspannte Sitzen des Buddha-Geistes, wihrend Zen
(Meditation) ein anderer Name fiir den Buddha-Geist ist. Das entspannte Sitzen des Buddha-Geistes
ist also das, was mit Zazen gemeint ist. Wenn man im Ungeborenen verweilt, ist die ganze Zeit
Zazen.

So wie Bankei bewusst die Unterscheidung zwischen Monchen und Laien verwischte, lehnte er
auch jede angebliche spirituelle Unterscheidung aufgrund von Klasse, Herkunft, Rasse, Kultur oder
Geschlecht ab. Einmal kam eine Laienfrau zu ihm und sagte: ,,Ich habe gehort, dass es fiir Frauen
aufgrund ihrer schweren karmischen Last unmoglich ist, Buddhaschaft zu erlangen. Ist das wahr?*
Bankei antwortete einfach: ,,Seit wann bist du eine Frau?*

Bankeis Lehre war so entspannt wie seine Methodik diffus. Folglich bot er jedem frei spirituelle
Hilfe an, und obwohl er Tempel erhielt und viele Anhénger gewann, versuchte er nicht, sich einer
bestimmten Tradition anzuschlieBen. Er griindete auch keine Schule und begriindete keine
Tradition. Vielmehr lehrte er auf eine Weise, die fiir jeden von Nutzen sein konnte und die alle
Schulen schitzen konnten. Seine Lehren wurden in die Schulen anderer aufgenommen, und er
hinterlieB keine besonderen Spuren in der spéteren japanischen Geschichte. Vielleicht war es genau
das, was er wollte, denn er glaubte, dass Name und Ruhm, Rituale und Formalititen allesamt zur
Anhaftung gehorten. In seinen spéteren Jahren wurde er verehrt und respektiert, und er nahm die
Verehrung ebenso an wie er zuvor die Widrigkeiten angenommen hatte. Fiir ithn zéhlte nur das
Loslassen. Auch wenn seine einfache Aufforderung ,,Verweile im Ungeborenen” ebenso leicht zu
sagen wie schwer zu tun ist, war er liberzeugt, dass dies die einzige grundlegende und dauerhafte
Losung fiir das Problem des Leidens und der Verblendung war. Er fasste den Geist seiner Lehre und
seines Lebens in einem Gedicht zusammen, von dem manche glauben, dass er es urspriinglich fiir
Kinder geschrieben habe:

Ungeboren und unvergénglich ist der urspriingliche Geist.
Erde, Wasser, Feuer und Wind —
Eine voriibergehende Unterkunft fiir die Nacht..

Wenn du denkst, dass der Geist Der Erleuchtung erlangt ,,Mein* ist,
werden deine Gedanken Miteinander ringen.
Heutzutage mache ich mir keine Gedanken mehr dariiber Die ganze Zeit Erleuchtung zu erlangen

Und das Ergebnis ist Dass ich morgens mit einem guten Gefiihl aufwache.

Stirb — dann lebe Tag und Nacht in dieser Welt.
Wenn du das getan hast, kannst du die Welt direkt in deiner Hand halten.

.Wenn dir jemand eine Teeschale zuwirft — Fang sie!



Fang sie geschickt mit weicher Baumwolle,

mit der Baumwolle deines geschickten Geistes.

Und wenn du nicht in der Lage bist zu praktizieren,
dann lass mein Werk fiir dich zum Hochsten werden.
Indem du so Handlungen fiir mich ausfiihrst,
wirst du Vollkommenheit erlangen.
Bhagavad Gita X11.10
SHRI KRISHNA

oM



