
BANKEI

Der Buddha-Geist, den Sie von Ihren Eltern angeboren haben, ist ungeboren, hat also keinen 
Anfang und kein Ende. Es gibt nicht einmal einen Haarbreit von etwas, das man als Täuschung 
bezeichnen könnte. Verinnerlichen Sie also, dass nichts aus Ihrem Inneren entsteht. Das Wichtigste 
ist, sich einfach nicht auf die Welt der Äußerlichkeiten einzulassen. Das, was nicht mit der Welt der 
Äußerlichkeiten verstrickt ist, ist der Buddha-Geist, und da der Buddha-Geist wunderbar 
erleuchtend ist, gibt es keine Verblendung und keine Erleuchtung, wenn du in diesem wunderbar 
erleuchtenden Buddha-Geist verweilst, so wie er ist. ... Im angeborenen Buddha-Geist gibt es weder
Freude noch Trauer noch Wut – nichts als den Buddha-Geist selbst, der wunderbar erleuchtend ist 
und klar sieht.

Predigten 

BANKEI

Zen widersetzte sich der japanischen Tendenz, Institutionen zu formalisieren, indem es sie von 
staatlicher Unterstützung abhängig machte, was in der Praxis den Schutz durch das Kaiserhaus oder
durch die eine oder andere Samurai-Familie bedeutete, die um die de facto Kontrolle über das Land 
wetteiferten. Dennoch waren auch Zen-Schulen von politischen und sozialen Ereignissen betroffen. 
Damit eine Schule frei arbeiten und ihre Aktivitäten ausweiten konnte, musste sie ein gewisses Maß
an offizieller Anerkennung erlangen, und diese anfängliche Notwendigkeit brachte sie auf den Weg 
der Formalisierung und politischen Abhängigkeit. Zen-Schulen widersetzten sich dieser 
Unvermeidbarkeit, indem sie immer technischer und geheimnisvoller wurden, was dazu führte, dass
sie sich zunehmend vom direkten Kontakt mit der breiten Bevölkerung entfernten.

Als die Kamakura-Periode 1333 n. Chr. zu Ende ging, begann eine Zeit des ernsthaften kulturellen 
Zerfalls. So wie sich der kaiserliche Hof in seiner abgelegenen, wenn auch kultivierten Welt isoliert 
hatte und zum Gefangenen der aufstrebenden Provinzsamurai geworden war, so hatten sich die 
herrschenden Samurai in den großen Kulturzentren versammelt, während ihre Ländereien von 
Stellvertretern verwaltet wurden. Mit der Zeit stürzten diese lokalen Häuptlinge ihre Herren und 
ergriffen ihrerseits die Macht.

Die Ashikaga-Periode (1333–1568) war geprägt von einem stetigen Verfall der Disziplin, der 
Bildung und des spirituellen Strebens in den Klostergemeinschaften Japans. Tempel konnten durch 
kluge Allianzen mit lokalen Kriegsherren großen Reichtum erlangen und mieden Lehren, die von 
ihren Wohltätern verlangen könnten, ihren weltlichen Interessen zu entsagen. Als Zen-Schulen und 
Tempel in den sozialen Strudel hineingezogen wurden, versuchten einige wenige, scheinbar 
exzentrische Mönche, diesen Trend umzukehren. Ende des 14. Jahrhunderts zerriss Ikkyu, der 
liebevoll „Verrückte Wolke” genannt wurde, sein inka oder Zertifikat der Erleuchtung und wetterte 
gegen die Korruption der Zen-Lehre und -Praxis. Seine wilden Gedichte verschafften ihm eine 
Anhängerschaft, aber er sticht hervor, weil er eine seltene Ausnahme von der Regel ist. Zusätzlich 
zu den inneren Konflikten war Japan seit 1542 mit Europäern in Kontakt gekommen, angefangen 
mit portugiesischen Händlern, und durch den 1549 eintreffenden Heiligen Franz Xaver mit dem 
Christentum bekannt gemacht worden. Zu Beginn der Tokugawa-Zeit im Morgengrauen des 17. 



Jahrhunderts waren ernsthafte Buddhisten sich einig, dass die Schulen, einschließlich des Zen, 
moralisch und spirituell bankrott waren.

Unter der Herrschaft der Tokugawa kehrte Frieden nach Japan zurück, jedoch um den Preis einer 
strengen militärischen Kontrolle aller Lebensbereiche, einschließlich der Tempel und Schulen. 
Obwohl die Regierung offiziell konfuzianisch war und Buddhisten allgemein als korrupt galten, 
förderten die Tokugawa-Shogune buddhistische Institutionen, da diese in ihrem Kampf gegen das 
Christentum nützlich waren. Jede Familie in Japan musste einer örtlichen Tempelgemeinde 
angehören, und die von den Tempelpriestern ausgestellten Mitgliedszertifikate wurden zu einer 
weiteren Quelle der Korruption. Obwohl die Buddhisten die Notwendigkeit einer spirituellen 
Erneuerung erkannten, konnten sie sich nicht darauf einigen, wie diese gefördert werden sollte. Die 
Anhänger des Zen waren für diese Notwendigkeit besonders sensibel, und die Soto-Schule strebte 
eine Rückkehr zu den Lehren von Dogen an, während die Rinzai-Schule begann, die Verwendung 
von Koans zu systematisieren. Einige Mönche waren der Meinung, dass die spirituelle Erschöpfung
des Zen zu tiefgreifend sei, um mit Lösungen, die sich auf eine idealisierte Vergangenheit beriefen, 
behoben werden zu können, und suchten nach neuen Wegen, um das Zen wiederzubeleben. Bankei 
war vielleicht der bemerkenswerteste dieser kleinen Gruppe abenteuerlustiger Mönche.

Bankei Yotaku wurde 1622 in einer konfuzianischen Familie in Hamada geboren, einer Stadt, die 
heute zu Himeji gehört. Sein Vater war ein Ronin, ein Samurai ohne Herrn, der sich nach Hamada 
zurückgezogen hatte, um Medizin zu praktizieren. Obwohl Bankei in der konfuzianischen Tradition 
des strengen Studiums und des strikten Gehorsams gegenüber Älteren aufgewachsen war, war er 
von Natur aus rebellisch und wurde zu einer Art Dorftrottel. Kurz nach dem Tod seines Vaters im 
Jahr 1632 schickte ihn sein älterer Bruder Tadayasu auf die örtliche konfuzianische Schule.

Ohne große Begeisterung begann Bankei mit dem Studium des Ta-hsueh (Das große Lernen) und 
beschäftigte sich mit dessen ersten Zeilen: „Der Weg des großen Lernens liegt in der Erleuchtung 
der hellen Tugend.“ Obwohl er wusste, dass „helle Tugend“ die angeborene moralische Intuition 
des Menschen bezeichnet, drängte er seine Lehrer zu einer ausführlichen Erklärung. Da er zu dem 
Schluss kam, dass niemand wirklich wusste, was die helle Tugend war, weigerte sich Bankei, sein 
Studium fortzusetzen. Nach einigen erheblichen familiären Dramen vertrieb Tadayasu Bankei in 
seiner Verzweiflung aus dem Familienhaus. Obwohl Bankei nicht viel gelernt hatte, ließen ihn die 
Fragen, die er bezüglich der hellen Tugend aufgeworfen hatte, nicht los, und er suchte die Hilfe 
mehrerer konfuzianischer Gelehrter, um sie zu klären. Seine Bemühungen bestätigten seine 
Überzeugung, dass niemand eine Antwort wusste, und so wandte er sich buddhistischen Lehrern zu.
Als er dreizehn Jahre alt war, trat er in den Familientempel ein. Dort verwandelte sich die Frage 
nach der „hellen Tugend“ in die Frage nach der ursprünglichen Natur des Menschen, blieb aber 
unbeantwortet. Er studierte eine Zeit lang in der Shingon-Schule, wechselte aber bald von einer 
buddhistischen Tradition zur nächsten, bis er Umpo, einen Zen-Lehrer, traf. Im Jahr 1638 wurde er 
Umpos Schüler und erhielt den Namen, unter dem er in die Geschichte eingegangen ist.

Obwohl wenig darüber bekannt ist, was Umpo Bankei lehrte, scheint er ein außergewöhnliches 
Gespür dafür gehabt zu haben, welche Führung Bankei brauchte. Nachdem er mehrere Jahre bei 
Umpo verbracht hatte, durfte Bankei 1641 eine Pilgerreise unternehmen, und als er 1645 
zurückkehrte, ließ er sich in einer abgelegenen Hütte nieder. Überzeugt davon, dass niemand sonst 
seine Fragen beantworten konnte, stellte sich Bankei eine Reihe strenger Aufgaben, die sich um 
intensive Meditation über die ursprüngliche Natur des Menschen drehten und eine fast hungrige 
Diät beinhalteten. Bis 1647 war er so geschwächt, dass er keine Nahrung mehr zu sich nehmen 
konnte. Er spürte eine bedrückende Schleimmasse in seinem Hals, sammelte seine schwindenden 
Kräfte und hustete sie aus. Sofort verschwand seine Schwäche und er verstand die Antwort auf 
seine Frage: Der ursprüngliche Geist ist das Ungeborene; er ist immer gegenwärtig, wenn auch 
verdeckt, und seine Aktivitäten sind, wenn sie ungehindert sind, vollkommen natürlich. Bankei 
kehrte zu seiner normalen Ernährung zurück, nahm die regulären Aktivitäten eines Mönchs wieder 
auf und lebte vier Jahre lang friedlich. Dann kam die Nachricht, dass Tao-che Ch'ao-yuan, ein 
renommierter chinesischer Lehrer, sich in Nagasaki niedergelassen hatte, und Umpo schlug Bankei 



vor, ihn zu besuchen. Obwohl Tao-che kein Japanisch sprach, kommunizierte er mit japanischen 
Schülern schriftlich, da Ideogramme sowohl auf Chinesisch als auch auf Japanisch mit derselben 
Bedeutung gelesen werden können. Tao-che erkannte sofort die Tiefe von Bankeis Einsicht, erklärte
jedoch, dass seine Erleuchtung noch nicht vollständig sei.

Bankei trat in den Kreis der Schüler von Tao-che ein und hörte aufmerksam seinen Unterweisungen 
zu. Als er eines Abends in den dämmrigen Schatten der Meditationshalle saß, erlebte Bankei eine 
neue Erleuchtung, und gemäß der alten Zen-Tradition ging er direkt zu Tao-che und berichtete ihm 
von seiner Erfahrung.

„Was ist mit Geburt und Tod?“, fragte Bankei und schrieb seine Frage mit einem Pinsel.

Tao-che schrieb als Antwort: „Wessen Geburt und Tod ist das?“

Bankei streckte lediglich seine Hände aus. Als Tao-che den Pinsel nahm, um erneut zu schreiben, 
griff Bankei danach und warf ihn auf den Boden. Am nächsten Morgen verkündete Tao-che vor der 
Versammlung der Schüler, dass Bankei sein Zen-Studium abgeschlossen habe.

In den folgenden Jahren verlief Bankeis Leben zwischen Enttäuschung und Verwirrung. Obwohl er 
sein Zertifikat der Erleuchtung erhalten hatte, sah er die Grenzen seines chinesischen Lehrers. Als er
nach Hamada zurückkehrte, wurde er nicht gut aufgenommen und zog sich bald in eine Bergregion 
zurück, wo er von einfachen Anhängern herzlich unterstützt wurde. Als er hörte, dass sein erster 
Lehrer schwer krank war, machte er sich auf den Weg, um ihn zu besuchen, kam aber nur noch 
rechtzeitig, um Umpos Beerdigung mitzuerleben. Zurück in Nagasaki sah er, wie ein neuer 
chinesischer Lehrer Tao-che in den Herzen seiner Gönner schnell ersetzte, und er verabschiedete 
sich von ihm, als Tao-che 1658 nach China zurückkehrte. Umpos Nachfolger verlieh Bankei jedoch 
den inka, wodurch er selbst Lehrer werden konnte. Obwohl er für den japanischen inka nicht mehr 
Respekt hatte als für den chinesischen, nutzte er ihn als Mittel, um Aufmerksamkeit für das zu 
erregen, was er zu sagen hatte.

Bankeis Bruder Tadayasu hatte begonnen, ihn zu bewundern, und schloss sich mit anderen 
zusammen, um ihm in Hamada einen Tempel zu bauen. Der Ryomonji oder Drachentor-Tempel war
der erste von zahlreichen Tempeln und Rückzugsorten, die ihm geschenkt wurden, als sein Ruhm 
sich verbreitete. Die meisten befanden sich in den Bezirken, die von Samurai kontrolliert wurden, 
die ihn unterstützten, aber er erhielt auch Tempel in den Hauptstädten Kyoto und Edo (heute Tokio).
Bankei nutzte die eine oder andere Rückzugsort, um kleine Gruppen von Schülern zu unterrichten, 
und verbrachte lange Zeiträume in Abgeschiedenheit, um seine Lehren und Methoden zu verfeinern.
Schließlich legte er 1679 die Ideen und Methoden dar, für die er verehrt wurde. Er gab den 
Einzelunterricht weitgehend auf und bevorzugte kollektive Übungen und öffentliche Vorträge, 
insbesondere während des kessei, der traditionellen dreimonatigen Meditationsperiode, die im 
Winter und Sommer in Zen-Zentren abgehalten wurde. Obwohl er private Gespräche führte und 
gemeinsames Singen und Meditieren förderte, verbot er Betteln durch Mönche, Schelten und 
Schläge. Er hielt sich zwar an die für die meisten Zen-Klostergemeinschaften üblichen Muster, 
bemühte sich jedoch, ein Umfeld der Wärme, Toleranz und gegenseitigen Unterstützung zu 
schaffen, das frei von geistiger Härte und moralischer Unterdrückung war. Die traditionellen 
buddhistischen Gebote hielt er jedoch streng ein.

Bis 1690 war Bankei zu einer bedeutenden nationalen Persönlichkeit geworden. Sowohl Mönche 
als auch Laien versammelten sich in großer Zahl, um seine Vorträge zu hören, die alle praktisch und
von einer bodenständigen Atmosphäre geprägt waren. Der Kaiser verlieh ihm den Titel Butchi 
Kosai Zenji, „Zen-Meister der wohltätigen erleuchteten Weisheit”, und Bankei hielt Vorträge in den 
Palästen und Burgen der mächtigsten Führer. Sein kessei im Ryomonji-Tempel in jenem Jahr zog 
siebzehnhundert Mönche aus allen Teilen Japans und aus allen buddhistischen Schulen an. Seine 
Worte wurden während dieser Klausur getreu aufgezeichnet und bilden den Großteil seiner 
erhaltenen Lehren. Bankeis Gesundheit begann jedoch nachzulassen, und er musste seine fast 
ununterbrochenen Reisen zwischen den verschiedenen Tempeln, die ihm anvertraut waren, 



einschränken. Im Jahr 1693 verschlechterte sich sein Gesundheitszustand erheblich, und seine 
Anhänger erkannten, dass er nur noch wenig Zeit zu leben hatte. Die Gemeinde des Ryomonji-
Tempels wurde spontan zu bemerkenswerten Aktivitäten angeregt. Sie spendeten freiwillig ihre 
Zeit, ihr Geld und ihre Arbeitskraft und beeilten sich, eine Pagode für Bankei zu errichten. Laien, 
Männer und Frauen, arbeiteten tagsüber am Bau, und Samurai schlossen sich nach Beendigung 
ihrer täglichen Pflichten an und bauten oft im Mondlicht weiter. Als Bankei schwer erkrankte, hielt 
er noch drei Tage lang Vorträge und zog sich dann in die Ruhe des Tempels zurück. Er starb im 
September, und seine Asche wurde auf seine beiden Haupttempel, den Ryomonji und den Nyohoji 
in Iyo, verteilt. Im Jahr 1740 wurde ihm der äußerst seltene kaiserliche Titel Kokushi, „Nationaler 
Meister”, verliehen.

Bankeis Ruhm beruhte möglicherweise auf seiner ansteckenden Freundlichkeit und seinem 
unerschütterlichen Glauben an das Potenzial jedes Menschen, Erleuchtung zu erlangen, da jeder 
Mensch, wie er lehrte, ursprünglich das Ungeborene ist. Aber sein Ruhm hielt an, weil seine Lehren
klar, einfach, grundlegend und auf vielen Ebenen praktikabel waren. Seine Lehre, soweit er eine 
hatte – was einige seiner Zeitgenossen anzweifelten –, lässt sich in dem Satz zusammenfassen, den 
er berühmt gemacht hat: „Verweile im Ungeborenen.”

Ich spreche nur über den ungeborenen Buddha-Geist, den ihr alle von Natur aus besitzt. Das 
Wichtigste ist, diesen Buddha-Geist zu erkennen. Ursprünglich gibt es nichts Böses in euch, aber 
durch einen kleinen Fehltritt tauscht ihr den Buddha-Geist gegen Gedanken ein.

Nehmen wir zum Beispiel einen Dieb. Zuerst stiehlt er ein paar Kleinigkeiten und denkt dann: „Ich 
habe diese Dinge bekommen, ohne jemals Geld dafür ausgeben zu müssen; es gibt sicherlich keinen
einfacheren Weg, seinen Lebensunterhalt zu verdienen.“

Danach wird er zu einem hartnäckigen und rücksichtslosen Dieb, bis er unweigerlich entdeckt, 
festgenommen, gefesselt, eingesperrt und hingerichtet wird. Aber dann, konfrontiert mit der Strafe 
für seine Verbrechen, vergisst er das Böse, das er begangen hat, und schimpft stattdessen gegen die 
unschuldigen Beamten, die das Urteil vollstrecken müssen, und besteht darauf, dass das, was er 
getan hat, keine harte Behandlung verdient. Ist er nicht schrecklich im Irrtum?

Auf diese Weise tauschen Menschen ihren kostbaren Buddha-Geist gegen die Reiche hungriger 
Geister und kämpfender Dämonen ein. Alles beginnt mit einem kleinen Fehltritt. . . . Achten Sie 
darauf, keine Wahnvorstellungen und schlechten Gewohnheiten zu entwickeln, die aus 
Selbstbezogenheit und egoistischen Wünschen resultieren, die Ihnen nicht angeboren sind.

Obwohl die Idee des Ungeborenen oder des Ungeborenen Buddha-Geistes eine alte ist, verlieh 
Bankei ihr neue Lebendigkeit, indem er darauf bestand, dass es ein grundlegender Irrtum ist, danach
zu streben oder sogar zu versuchen, es zu praktizieren. Beide Bemühungen führen zu einer falschen 
Note, da sie, wenn auch subtil, suggerieren, dass man etwas erreichen oder tun muss. Bankei lehrte 
vielmehr, dass das Ungeborene bereits vorhanden, vollkommen und vollständig ist. Es ist in der Tat 
der Kern des eigenen Seins. Anstatt sich abzumühen, etwas zu tun oder zu werden, muss man ganz 
aufhören, sich abzumühen, und damit sogar den „einzigen kleinen Ausrutscher” vermeiden. Wenn 
man wirklich natürlich und unschuldig spontan ist, wird das Ungeborene erscheinen. Der Schlüssel 
zur Verwirklichung ist nicht irgendeine Methode oder Praxis, so hilfreich diese auch sein mögen, 
sondern das Loslassen von allem, was nicht das Ungeborene ist. Dies beinhaltet keine spezielle 
Methode, wie sie üblicherweise verstanden wird, sondern die völlige Offenheit eines Menschen, der
kein vermeintliches Ziel, keine Absicht, kein Verlangen und keinen Wunsch hat. Anstatt sich 
verzweifelt darum zu bemühen, eine Null zu werden, indem man eine bestimmte Menge, die man 
zu sein glaubt, frenetisch faktorisiert, sollte man durch eine tiefe innere spirituelle Entspannung auf 
natürliche Weise zu einer Null werden. Loslassen ist aufgrund der Natur des Geistes möglich.

Für Bankei ist der Geist von Natur aus dynamisch – ein lebendiger Spiegel der Welt. Er reflektiert 
in sich selbst die Welt, die er sieht, und er zeichnet auf, was er reflektiert. Weil er aufzeichnet, 
erinnert er sich auch an das, was zuvor gesehen wurde. Sich verändernde Umstände, die an sich 



weder gut noch schlecht sind, regen unaufhörliche Permutationen und Kombinationen von 
Reflexion, Aufzeichnung und Erinnerung an, was zu einer scheinbar endlosen Kette von Gedanken 
und Gefühlen führt, die erscheinen und verschwinden, nur um wieder aufzutauchen. An sich ist all 
dies die natürliche Aktivität des Geistes. Der Mensch, der nicht im Ungeborenen verweilt, ist jedoch
impulsiv und sogar zwanghaft, weil er unter Anhaftung leidet. Angesichts der dynamischen Natur 
des Geistes ist Anhaftung ein unnatürlicher oder pathologischer Zustand, denn sie versklavt die 
Menschen zu ihren eigenen Reaktionen. Indem sie an einigen flüchtigen Eindrücken festhalten und 
vor anderen fliehen, verstricken sie sich in Netzen der Täuschung und behindern das natürliche 
Funktionieren des Geistes. Der Geist wird in sich gespalten, und man erliegt dem Funktionsprinzip 
von Freude und Schmerz, indem man tatsächlich innerhalb des Bewusstseins die Gegensatzpaare 
schafft, die Leiden und Täuschung verursachen.

Wenn man alle Eindrücke loslässt, werden sie nicht auf wundersame Weise aufhören, denn es liegt 
nicht in der Natur des Geistes, leer zu sein. Aber sie werden ungehindert vorübergehen, ohne das 
ursprüngliche und unverfälschte Bewusstsein des Ungeborenen zu stören. Analog dazu registriert 
jemand, der sich auf einen Diskurs konzentriert, dennoch alle umgebenden Bilder und Geräusche, 
ohne ihnen Beachtung zu schenken, und ebenso ist jemand, der loslässt, im Ungeborenen zentriert 
und wird nicht durch den Fluss der Eindrücke abgelenkt. Loslassen bedeutet, sich von mi no hiiki 
und kiguse zu befreien, von Selbstbezogenheit und schlechten Gewohnheiten, die zusammen die 
Verblendung ausmachen. Selbstbezogenheit führt zu einem falschen Selbst oder Ego, das nichts 
anderes als eine Art Reflex ist. Seine tödliche Kraft liegt in seiner Fähigkeit, einen zu zwingen, alles
aus einem einzigen Standpunkt zu betrachten. Obwohl Selbstbezogenheit ein Ego hervorbringt, das 
diesen eingeschränkten Standpunkt als „grundlegend”, „realistisch” und sogar „notwendig” 
rechtfertigt, ist er in Wahrheit ziemlich willkürlich und völlig irreführend. Diese launische, 
egoistische Perspektive wird durch schlechte Gewohnheiten genährt und aufrechterhalten, die man 
im Laufe seines Heranwachsens angenommen hat. Umgeben von unvollkommenen Wesen ahmte 
man deren Eigenschaften nach und machte sie sich zu eigen, bis man den pathologischen Zustand 
erreichte, sie für seine wahre Natur zu halten. Dadurch wurde der angeborene ungeborene Buddha-
Geist verdeckt und behindert. Das Überlagern der Dualität entfremdet einen vom Ungeborenen, das 
man im Wesentlichen ist, was zu Geburten in verschiedenen Zuständen als hungrige Geister, 
kämpfende Dämonen, Bestien oder Höllenwesen führt.

Da Selbstbezogenheit und schlechte Gewohnheiten nicht angeboren sind, ist die Identifikation mit 
ihnen weder natürlich noch spontan, und man kann sie loslassen. Dies kann jedoch nicht durch 
bloße Unterdrückung geschehen, denn Unterdrückung selbst ist ein Aspekt des komplexen 
Prozesses, der einen ursprünglich gefangen genommen hat. Vielmehr muss man einfach zu dem 
zurückkehren, was allein jemals ist – dem Ungeborenen. Bankei nahm Wut als Beispiel für das, was
er meinte, und lehrte:

Draußen existieren Hölle, hungrige Geister, Karma, Dämonen und feurige Streitwagen einfach nicht
unabhängig voneinander. Aber zu versuchen, deine aufkommenden Gedanken zu stoppen, indem du
sie zurückhältst und unterdrückst, ist eine schlechte Idee. Der ursprüngliche, angeborene Buddha-
Geist ist eins – er ist niemals zwei. Wenn du versuchst, deinen aufkommenden Zorn zu stoppen, ist 
dein Geist gespalten zwischen deinen zornigen Gedanken und deinen Gedanken, sie zu stoppen. Es 
ist, als würdest du jemanden verfolgen, der davonläuft, nur dass du gleichzeitig Verfolger und 
Verfolgter bist.

Hier ist ein Beispiel: Sie können sich damit beschäftigen, unter einem Baum mit dichtem 
Herbstlaub zu kehren. Da die Blätter des Baumes weiterhin von oben herunterfallen, werden sie 
später wieder herunterfallen, selbst wenn Sie es schaffen, sie für den Moment wegzufegen. Auf die 
gleiche Weise werden die nachfolgenden Gedanken, Ihre Wut zu unterdrücken, niemals ein Ende 
finden, selbst wenn Sie Ihre anfänglichen Gedanken der Wut unterdrücken. Daher ist die Idee, Ihre 
Gedanken zu unterdrücken, falsch.

Wenn Sie sich jedoch nicht mehr um diese aufkommenden Gedanken kümmern, weder versuchen, 



sie zu unterdrücken noch sie nicht zu unterdrücken, dann ist das der ungeborene Buddha-Geist.

Bankei weigerte sich, anderen Regeln aufzuerlegen, und ebenso beharrlich weigerte er sich, Regeln 
zu leugnen. Für ihn waren Regeln, Rituale und Praktiken zu leicht durch Anhaftung zu schlechten 
Gewohnheiten zu werden, als dass sie bei der Verwirklichung des Ungeborenen helfen könnten. 
Andererseits stellte die Angst vor Regeln ebenso sicher eine Anhaftung dar, wenn auch eine 
negative. Aufgrund dieser Überzeugung interessierte sich Bankei nicht für die zunehmende 
Tendenz, formelles Koan-Studium als Mittel zur Erlangung von Einsicht zu nutzen. Er stellte fest, 
dass Koans aus spontanen Austausch zwischen Lehrer und Schüler entstanden und dass die 
Spontaneität der Begegnung und nicht der Inhalt das Ungeborene darstellte. Ebenso lehnte er jede 
engstirnige oder formalisierte Vorstellung von Zazen oder Meditationspraxis ab.

Was Zazen betrifft, so ist za (Sitzen) das entspannte Sitzen des Buddha-Geistes, während Zen 
(Meditation) ein anderer Name für den Buddha-Geist ist. Das entspannte Sitzen des Buddha-Geistes
ist also das, was mit Zazen gemeint ist. Wenn man im Ungeborenen verweilt, ist die ganze Zeit 
Zazen.

So wie Bankei bewusst die Unterscheidung zwischen Mönchen und Laien verwischte, lehnte er 
auch jede angebliche spirituelle Unterscheidung aufgrund von Klasse, Herkunft, Rasse, Kultur oder 
Geschlecht ab. Einmal kam eine Laienfrau zu ihm und sagte: „Ich habe gehört, dass es für Frauen 
aufgrund ihrer schweren karmischen Last unmöglich ist, Buddhaschaft zu erlangen. Ist das wahr?“ 
Bankei antwortete einfach: „Seit wann bist du eine Frau?“

Bankeis Lehre war so entspannt wie seine Methodik diffus. Folglich bot er jedem frei spirituelle 
Hilfe an, und obwohl er Tempel erhielt und viele Anhänger gewann, versuchte er nicht, sich einer 
bestimmten Tradition anzuschließen. Er gründete auch keine Schule und begründete keine 
Tradition. Vielmehr lehrte er auf eine Weise, die für jeden von Nutzen sein konnte und die alle 
Schulen schätzen konnten. Seine Lehren wurden in die Schulen anderer aufgenommen, und er 
hinterließ keine besonderen Spuren in der späteren japanischen Geschichte. Vielleicht war es genau 
das, was er wollte, denn er glaubte, dass Name und Ruhm, Rituale und Formalitäten allesamt zur 
Anhaftung gehörten. In seinen späteren Jahren wurde er verehrt und respektiert, und er nahm die 
Verehrung ebenso an wie er zuvor die Widrigkeiten angenommen hatte. Für ihn zählte nur das 
Loslassen. Auch wenn seine einfache Aufforderung „Verweile im Ungeborenen” ebenso leicht zu 
sagen wie schwer zu tun ist, war er überzeugt, dass dies die einzige grundlegende und dauerhafte 
Lösung für das Problem des Leidens und der Verblendung war. Er fasste den Geist seiner Lehre und
seines Lebens in einem Gedicht zusammen, von dem manche glauben, dass er es ursprünglich für 
Kinder geschrieben habe:

Ungeboren und unvergänglich ist der ursprüngliche Geist.

Erde, Wasser, Feuer und Wind –

Eine vorübergehende Unterkunft für die Nacht..

. . . 

Wenn du denkst, dass der Geist Der Erleuchtung erlangt „Mein“ ist, 

werden deine Gedanken Miteinander ringen.

Heutzutage mache ich mir keine Gedanken mehr darüber Die ganze Zeit Erleuchtung zu erlangen

Und das Ergebnis ist Dass ich morgens mit einem guten Gefühl aufwache.

. . .

Stirb – dann lebe Tag und Nacht in dieser Welt.

Wenn du das getan hast, kannst du die Welt direkt in deiner Hand halten.

.Wenn dir jemand eine Teeschale zuwirft – Fang sie!



Fang sie geschickt mit weicher Baumwolle,

mit der Baumwolle deines geschickten Geistes.

. . .

Und wenn du nicht in der Lage bist zu praktizieren, 

dann lass mein Werk für dich zum Höchsten werden. 

Indem du so Handlungen für mich ausführst,

wirst du Vollkommenheit erlangen.

Bhagavad Gita XII.1O 

SHRI KRISHNA

OM


