BA'AL SHEM TOV

Das grofse Prinzip lautet:
Vertraue deine Werke dem Herrn an, dann werden deine Pldne gelingen.
Was auch immer geschieht, er soll bedenken, dass es von Gott kommt.
Er soll darauf achten, dass er Gott, gepriesen sei
Er, darum bittet, immer das zu geben, was E¥ fiir das Beste hilt,
und nicht das, was dem Menschen nach den Berechnungen seines Verstandes gut erscheint,
denn es ist moglich, dass das, was ihm gut erscheint, in Wirklichkeit zu seinem Nachteil ist. ...
Im Zohar steht geschrieben, dass man den Armen Freundschaft erweisen muss.
Er soll sich selbst als einen armen Menschen betrachten
und immer sanft und flehend sprechen, wie jemand, der arm ist.
Er soll versuchen, seinen Geist von allem anderen zuritickzuziehen
und sich auf die Schechina zu konzentrieren, nur an seine Liebe zu ihr zu denken
und an seinen Wunsch, dass sie sich an ihn klammert.
Er soll sich immer sagen:
Wann werde ich wiirdig sein, dass das Licht der Schechina bei mir bleibt?
Letzter Wille und Testament des
Ba'al Shem Tov

Israel ben Eliezer

Ereignisse sind nicht isoliert. Im organischen Rhythmus der Geschichte sind Ereignisse
Resonanzen, die liber Jahrhunderte hinweg nachhallen. Die traumatische Vertreibung der Juden aus
Spanien im Jahr 1492 storte das unsichtbare Gleichgewicht im jiidischen Leben und Denken, stiirzte
Europa gleichzeitig in Verwirrung und belebte das Heilige Land neu. Die Kabbalisten von Safed
wurden dazu inspiriert, die Lehren des Zohar in die Verwirklichung héherer Bewusstseinszustinde
und einer vollstandigen Lebensweise zu iibersetzen. Unter Moses Cordovero und Isaac Luria filihrte
die spirituelle Metaphysik zu einer veredelnden Ethik, die sich in einer strengen Askese
manifestierte. Obwohl sich die Lehren der Schule von Safed nach Italien, Frankreich und
GroB3polen verbreiteten und eine bemerkenswerte Popularitdt erlangten, war die Lebensweise, die
sie widerspiegelte, zu streng, um die gleiche Unterstiitzung zu finden.

Zu dieser Zeit umfasste das Konigreich Polen einen Grofiteil Osteuropas und Stidwestrusslands, und
dieses riesige und vielfiltige Gebiet war die Heimat von mehr als der Hélfte der im 18. Jahrhundert
lebenden Juden. Die landliche Kultur, die feudale Sozialstruktur, die vielféltige Religionsgeschichte
sowie apokalyptische religiose Dissidenz, die Gleichgiiltigkeit der Szlachta — des polnischen Adels
—und die Korruption christlicher und jiidischer Institutionen trugen dazu bei, das Leben der Juden
bedriickend zu machen. Der durchschnittliche Glaubige war iiberarbeitet, stark besteuert und
Analphabet. Wenn Askese unter diesen Umstédnden unpraktisch erschien, so beraubte der eklatante
Elitismus der talmudischen und halachischen Gelehrten die jiidische Gemeinschaft alternativer
Formen spiritueller Fiihrung.



Ein zweites traumatisches Ereignis ereignete sich fast vorhersehbar inmitten dieses Vakuums.
Sabbatai Zevi, ein passiver, aber ikonoklastischer Trdumer mit gelegentlichen messianischen
Gefiihlen, wurde 1625 geboren. Mehrere Jahrzehnte lang wanderte er mit vagen Missionen durch
den Nahen Osten, bis er Nathan von Gaza traf, einen Jugendlichen, der eine Vision von Zevi als
Messias hatte. Im Jahr 1665 gab er Nathans Driangen nach und offenbarte sich als Messias. Eine
Bewegung, die weitgehend von Nathans grenzenloser Energie und seinem originellen Geist
inspiriert war, versammelte sich um Zevi und verbreitete sich rasch in Osteuropa. Als der tiirkische
Sultan Zevi verhaftete und ihm die Wahl zwischen dem Tod und der Konversion zum Islam lief3,
konvertierte der ,,Messias” und lebte bis zu seinem Tod im Jahr 1676 als vermeintlicher Muslim.
Die hochgesteckten Hoffnungen der Juden stiirzten plétzlich ab, und in der erschiitterten Psyche der
Gemeinschaft zeigten sich drei Reaktionen. Neben den oft selbstgerechten Gegnern, die sagen
konnten ,,Ich habe es euch ja gesagt”, gab es diejenigen, die geglaubt hatten und nun vollig
desillusioniert und verbittert waren. Einige sahen in der Konversion des Messias eine versteckte
Botschaft der universellen Wahrheit in allen Religionen und horten auf, sich als ausschlielich
jidisch zu betrachten. Einige wenige hielten weiterhin daran fest, dass Zevi der erwartete Messias
sei, und kleine Gruppen dieser Fragmente der sabbatianischen Bewegung bestehen bis heute fort.
Die Manifestation von Verzweiflung, Streit und Disharmonie, die durch die bizarren Ereignisse um
Sabbatai Zevi hervorgerufen wurde, machte deutlich, dass eine neue Modalitit erforderlich war, um
die Gemeinschaft zu einer authentischen Erinnerung an ihre alten und bestidndigen Grundlagen zu
filhren. Der Ba'al Shem Tov war die Quelle, aus der die jiidische Gemeinschaft neue Kraft schopfen
konnte.

Obwohl der Ba'al Shem Tov — dessen Name ,,Meister des guten Namens” bedeutet und oft zu
BeShT abgekiirzt wird — die chassidische Bewegung griindete und viele Jahre lang treue Anhénger
hatte, ist sein Leben untrennbar mit Legenden verflochten. Nach chassidischer Uberlieferung war
sein Vater Eliezer fiir seine fromme Gastfreundschaft bekannt, die er allen Bediirftigen
entgegenbrachte. An einem Sabbat erschien der Prophet Elija in der Verkleidung eines Bettlers, um
Eliezer auf die Probe zu stellen. Obwohl Eliezer zutiefst beunruhigt war, weil er die Sabbatregeln
brechen musste, sorgte er dafiir, dass sich der Bettler wohlfiihlte. Als Elia sich verabschiedete,
prophezeite er: ,,Weil du einen Siinder nicht beschamt hast, wirst du einen Sohn zeugen, der zu
einer Leuchte fiir das Haus Israel werden wird.” Israel ben Eliezer wurde zwischen 1698 und 1700
in Okopy geboren, einem Dorf an der Grenze zwischen Podolien und Wolhynien im Koénigreich
Polen. Das Gebiet hatte eine Zeit lang zur Tiirkei gehort und wurde schlieBlich Russland
angegliedert. Es war ein kulturelles und wirtschaftliches Hinterland, in dem Unzufriedenheit
brodelte und das, abgesehen von korrupten Steuern, von allen auler den lokalen Propheten,
,,Christen und ,,Zaren®, die von der russisch-orthodoxen Kirche abgewichen waren — Wanderer,
Retter, Laufer, Gebetslose, Kiistenbewohner, Chlysty (Flagellanten), Duchoboren (Geistkdmpfer),
Molokanen (Milchtrinker) und Skopzen (Selbstkastrierte). Obwohl Eliezer starb, als Israel noch
sehr jung war, kiimmerte sich die Gemeinde eine Zeit lang um seine Ausbildung.

Schon als Junge begann der Baal Schem Tow, einen Lebensweg einzuschlagen, der die Tradition
ehrte und dennoch seine eigenen, originellen Wege ging. Er verbrachte mehrere Tage mit seinem
Dorflehrer, um fleiBig zu lernen, verschwand dann aber filir eine Woche oder ldnger in den
umliegenden Wiéldern, bis er schlielich entdeckt und zu seinem Lehrer zuriickgebracht wurde.
Seine grenzenlose Liebe zur Natur und zum biuerlichen Leben blieb ihm sein ganzes Leben lang
erhalten. Die vollige Furchtlosigkeit, die er in den Wéldern zeigte, wurde durch seine
Furchtlosigkeit beim Studium ergénzt. Er vertiefte sich in die kabbalistische Philosophie, meisterte
die Werke von Isaak Luria und Hayyim Vital, dem Hauptschiiler Lurias, und seine tiefe Faszination
fiir ekstatische Meditation fiihrte ihn zu einem mysteridsen Rabbi Adam — ansonsten unbekannt —,
der ihm ein geheimes Buch gab. Als er dlter wurde, war sein dulleres Leben unauffillig, abgesehen
von Eigenheiten in der religiosen Praxis, die oft zur Veranschaulichung seiner Lehren herangezogen
wurden. Er liebte Kinder und war eine Zeit lang Lehrerassistent in Horodenka bei Brody, wo seine



Freundlichkeit legenddr wurde. Aullerdem arbeitete er als ritueller Schlachter und Kiister in der
Synagoge.

Als Rabbi Ephraim Kutover aus Brody Horodenka besuchte, spiirte er sofort die intensive spirituelle
Ausrichtung des Ba'al Shem Tov. Er bot ihm seine Tochter Hannah zur Heirat an, starb jedoch vor
der Hochzeit. Ihr Bruder, Rabbi Abraham Gershon, ein frommer Kabbalist, lehnte die Heirat ab,
aber Hannah bestand darauf, sich an die Vereinbarung ihres Vaters zu halten. Nachdem er sich mit
der Entscheidung seines Vaters abgefunden hatte, versuchte Rabbi Gershon, dem Baal Schem Tow
eine formale Ausbildung zu geben, aber seine Bemiihungen fiithrten nur zu familidren Spannungen.
Der Baal Schem Tow und seine Frau zogen von Brody in die Karpaten, wo er begann, die ganze
Woche in den unberiihrten Wiéldern zu leben und nur zum Sabbat nach Hause zuriickzukehren. Der
Uberlieferung zufolge wurde er zu dieser Zeit von Ahijah dem Shiloniter unterrichtet, der wihrend
der Herrschaft Salomos Elia gelehrt hatte. Er erlangte Kenntnisse iiber die heilenden Eigenschaften
von Kréutern und die innere Bedeutung der Schriften. Obwohl er nie ordiniert wurde, erkannten ihn
die Menschen als Rabbiner an und kamen zu ihm, um medizinischen Rat einzuholen. Er schrieb
Kamayot (Amulette), trieb Ddmonen aus und wandte Segulot (magische Heilmittel) an, und er stand
in Briefkontakt mit Gelehrten und Lehrern. Um 1736 war er als ,,Meister des guten Namens”
bekannt.

Der Baal Schem Tow zog fiir eine Weile nach Tluste im Ostlichen Galizien, lief3 sich aber bald in
Medzihozh in der Néhe von Brody nieder, wo er begann, seine Lehren zu verbreiten. Rabbi
Gershon, der ihm einst feindlich gesinnt war, wurde ein enger Schiiler und unterrichtete den
einzigen Sohn des Baal Schem Tow, Zevi. Der Baal Schem Tow glaubte an die spirituelle Heilkraft
von Ritualen und Traditionen, wenn sie richtig verstanden und tief in die Lehren der Kabbala
eingebettet waren, und erkannte die zunehmende Irrelevanz der halachischen Gelehrsamkeit und die
Gefahren ungeschulter mystischer Praktiken. Fiir die groBe Masse der Menschheit lehnte er sowohl
den Pilpul (die argumentative Methode) der talmudischen Studien als auch die extreme Askese der
Kabbalisten ab. Seine Ideen bezog er aus den umfangreichen Lehren, die er kannte, und seine
Methoden von den Bauern, die ihm immer am Herzen lagen. Er mied auswendig gelerntes Wissen
und emotionale Naturverehrung und bediente sich insbesondere der anekdotischen Methode. Jeder
Aspekt des spirituellen Lebens — und a fortiori der praktischen Angelegenheiten — konnte durch den
Einsatz von Geschichten enthiillt, verstanden und angewendet werden. So wurde der Ba'al Shem
Tov zum besten Geschichtenerzihler in einer Tradition, die seit den Tagen vor Jesus reich an
Geschichten ist.

,»Ich bin in diese Welt gekommen®, sagte er, ,,um den Menschen zu zeigen, wie sie nach drei
Grundsitzen leben sollen: Liebe zu Gott, Liebe zu Israel [der Gemeinschaft] und Liebe zur Tora.*
Fiir den BeShT ist Gott Ha-Makom, die Wohnstitte, und alles befindet sich in der Wohnstitte.
Somit ist die gottliche Prasenz universell und die Dichotomie zwischen Heiligem und Weltlichem
ist falsch. Mit anderen Worten: In der spirituellen Realitit gibt es keine Schleier, die den Menschen
von Gott trennen; solche Trennungen entstehen durch die Handlungen und Gedanken der
Selbstentfremdung des Menschen. In jedem Menschen ist die Seele ein Spiegelbild der Sephiroth,
und so ist es jedem Menschen mdglich, die Schechina in allen hohen und niedrigen Dingen zu
sehen. Die Welt spiegelt die gottliche Ausstrahlung, die Herrlichkeit Gottes, wider. Jeder Gedanke,
jedes Gefiihl, jedes Wort und jede Tat sollte als heilig empfunden werden. Da das gesamte Ziel der
gottlichen Gebote Devekut, das Festhalten an Gott, ist, konnen weder Wissen noch Rituale allein
Tikkun, die Wiederherstellung des fragmentierten Menschen zur géttlichen Einheit, bewirken. Der
Einzelne muss sein Leben mit Hingabe erfiillen und jede Handlung mit Hitlahavut, Begeisterung,
ausfiihren. Devekut und Hitlahavut bedeuten, dass man jeden Augenblick mit einer ansteckenden
Freude lebt.

Dieser Standpunkt beeinflusste die angewandten Lehren des Ba'al Shem Tov. Obwohl er ein
ethisches Leben forderte, horte er nicht gern, wenn {iber menschliche Bosheit und Schwéche
gesprochen wurde. ,,Gott schaut nicht auf die bose Seite*, sagte er, ,,wie konnte ich es dann wagen,
dies zu tun?* Sowohl yetzer ha-ra als auch yetzer ha-tov — die bosen und die guten Impulse —



entstanden zur gleichen Zeit. Wenn man einen Fehler begeht, sollte man den bsen Impuls nicht
durch Griibeln iiber Siinde und Versagen verstirken, sondern sofort Buf3e tun. So kénnen sogar die
dunklen Neigungen eines Menschen dem Géttlichen dienen, indem sie auf dem Altar der Bulle
geopfert werden. Mit einer in Bufle verwurzelten Praxis, einem Studium, das mit Kavanah und
Hitlahavut, Aufrichtigkeit und Begeisterung, betrieben wird, und einem Gebet, das Shekhinah selbst
ist, wird die Erkenntnis wie ein grof3es Licht in die Seele stromen. Einmal trdumte Zevi von seinem
Vater, der als brennender Berg erschien. Als er spédter dem Baal Schem Tow von dieser Vision
erzdhlte, fragte er ihn, warum er in dieser Gestalt erschienen sei. ,,In dieser Gestalt diene ich dem
Herrn®, antwortete der BeShT. Begierde und Ablenkung kénnen durch bittel hayesh, die Verneinung
des Selbst, iiberwunden werden. Gesang und Tanz, spontan aufgenommen und mit Begeisterung
ausgeiibt, konnen den Geist kléren.

Die praktische Weisheit des Baal Schem Tow, seine grenzenlose Liebe zu jedem Menschen, seine
Kraft, korperlich und geistig zu heilen, und seine Féahigkeit, durch Geschichten und Anekdoten
bemerkenswerte spirituelle Ratschldge zu geben, zogen eine Vielzahl von Menschen zu ihm. Sie
folgten seinen Lehren, fiihrten sie weiter und entwickelten sie weiter und wurden als Chassidim,
Eiferer, bekannt. Zwei Jahrhunderte lang waren die spirituellen Nachkommen des BeShT die aktive
Stimme einer erneuerten jiidischen Gemeinschaft, und auf der ganzen Welt folgen chassidische
Gruppen weiterhin den Wegen des Meisters des guten Namens. Seine personlichen Eigenheiten,
darunter seine Liebe zu Pferden, sein Wissen iiber Wein, seine Wertschitzung der weiblichen
Schonheit und seine Vorliebe fiir die /lolkeh, eine langstielige Pfeife, lieferten Stoff fiir Legenden,
die sowohl von Freunden als auch von Feinden genutzt wurden. Er blieb unbeeindruckt von den
Kontroversen, die thn umgaben, denn er wusste, dass diejenigen, die Augen haben zu sehen, die
Wabhrheit erkennen wiirden, und dass diejenigen, die sich bewusst blind stellen, sich nicht dndern, es
sei denn aus eigenem Antrieb. Am zweiten Tag des Schawuot-Festes im Jahr 1760 versammelte der
Baal Schem Tow seine Familie und seine Schiiler um sich. Als er im Sterben lag, erklérte er freudig:
,Ich beklage mein Schicksal nicht. Ich weill sehr wohl, dass ich durch eine Tiir hinausgehen und
durch eine andere wieder eintreten werde ... Lasst mich nicht vom Stolz tiberwiltigen.” Mit diesem
Verweis auf Psalm 34:12 verliel er die Welt, die er liebte. ,,Einmal in tausend Jahren®, sagte Rabbi
Aaron von Karlin, ,,steigt eine Seele wie die des BeShT in die Welt hinab.* Und Rabbi Meir
Margolies fasste die Ansicht der Hasadim zusammen: ,,Alle Geheimnisse wurden ihm offenbart.*

Es gibt viele Geschichten tiber die Fahigkeit des Baal Schem Tow, den Lauf der Dinge zu erkennen.
Wihrend er im Dorf Koshilovity lebte, badete er jeden Tag im ortlichen Bach. Im Winter schnitt er
ein Loch in das Eis und badete wie zuvor taglich. Ein Bauer, der sah, wie er unter den Schmerzen
des Erfrierens litt, begann, Stroh auf das Eis zu streuen, damit die Fiile des BeShT nicht daran
festklebten. Als er den Bauern beim Auslegen des Strohs beobachtete, kam er zu ihm und fragte:
,»Was wiirdest du bevorzugen — reich zu werden, lange zu leben oder Biirgermeister zu sein?* Der
Bauer antwortete: ,,Das klingt alles gut.” Der Ba'al Shem Tov lie3 ihn an dieser Stelle ein Badehaus
bauen. Bald verbreitete sich die Nachricht, dass die Frau des Bauern durch die Nutzung des
Badehauses und das Baden im Bach von einer hartnéckigen Krankheit geheilt worden war.
SchlieBlich ahmten so viele ihr Beispiel nach, dass die 6rtlichen Arzte die Regierung dazu
bewegten, das Badehaus zu schlieen. In der Zwischenzeit war der Bauer jedoch sehr reich
geworden und zum Biirgermeister gewidhlt worden. Er badete jeden Tag im Bach und lebte bis ins
hohe Alter.

Die bemerkenswerten Kréifte des BeShT versetzten viele Zeugen in Erstaunen. Es war seine
Gewohnbheit, sich nach den Abendgebeten in sein Zimmer zuriickzuziehen. Dort ziindete er zwei
Kerzen an und legte das geheimnisvolle Buch der Schopfung auf seinen Schreibtisch. Dann lie3 er
diejenigen herein, die Rat suchten, und gab ihnen Anleitung. Eines Abends kamen fiinf Ménner
herein, jeder mit einer eigenen beunruhigenden Frage. Als sie gingen, bemerkte einer von ihnen,
wie aufschlussreich und relevant der Rat gewesen sei, den er erhalten hatte. Der zweite Besucher
sagte ihm, er solle keinen Unsinn reden, da der Ba'al Shem Tov nur mit ihm gesprochen habe. Der
dritte Mann lachte und erklirte, dass das gesamte Gesprach des Abends aus einer einzigen



vertraulichen Diskussion iiber seine eigenen Anliegen bestanden habe. Als der vierte und fiinfte
Mann dhnliche Aussagen machten, gerieten sie in einen Streit untereinander. Dann verstummten sie
plotzlich alle.

Die einzigartige Lehrmethode des Ba'al Shem Tov wird in Geschichten dariiber erzihlt, wie er das
Leben von Rabbi Jacob Joseph verdnderte, der ihm zunéchst feindlich gesinnt war und spéter ein
enger Schiiler wurde. Als Jacob Joseph noch Rabbiner in Szarygrod war (spéter kam er nach
Polonye), fuhr der BeShT mit seinem Wagen in die Stadt. Dort rief er einen Mann herbei, der Vieh
auf die Weide trieb, und begann, ihm eine Geschichte zu erzédhlen. Obwohl der Mann zur Weide
musste, war er wie gebannt, und bald konnten auch andere Passanten ihren Geschiften nicht mehr
nachgehen. Der Kiister 6ffnete die Tiiren der Synagoge nicht, und Rabbi Jacob Joseph musste allein
beten. Als er den Grund fiir die Abwesenheit seiner Gemeinde entdeckte, war er wiitend und lief3
den Fremden holen, um ihn schlagen zu lassen. Der Kiister fand den Ba'al Shem Tov in der
Herberge, der bereitwillig zum Rabbiner ging. ,,Es steht Thnen nicht zu, in Wut zu geraten®, sagte er.
,Lassen Sie mich Thnen eine Geschichte erzéhlen.” Trotz seiner selbst geriet auch der Rabbiner in
den Bann des BeShT.

,,Einmal fuhr ich mit drei Pferden iiber das Land — einem Braunen, einem Schecken und einem
Weillen. Keines von ihnen konnte wiehern. Da traf ich einen Bauern, der sagte: ,Locker die Ziigel!*
Ich tat es, und alle drei Pferde begannen zu wiehern. Der Bauer gab einen guten Rat. Verstehst du?
Der Rabbi senkte den Kopf und weinte. ,,Ich verstehe, sagte er. ,,Dann miissen Sie sich erhoben
fiihlen“, antwortete der Baal Schem Tow, aber als Jakob Joseph den Kopf hob, war er
verschwunden.

Rabbi Jakob Joseph hatte die Gewohnheit, jeden Monat eine ganze Woche lang heimlich zu fasten.
Er glaubte, dass die vom Baal Schem Tow vorhergesagte Erhebung eine extreme Kasteiung des
Fleisches erforderte. Wahrend eines dieser Fastenzeiten war der BeShT auf einer Reise, als ihm
plotzlich der Gedanke kam: ,,Jacob Joseph fastet {iberméBig; wenn er so weitermacht, wird er den
Verstand verlieren.” Er eilte so schnell zum Rabbi, dass eines seiner Pferde unterwegs verletzt
wurde. Er ging direkt zum Zimmer des Rabbis.

»Mein weilles Pferd ist gestolpert, weil ich es so eilig hatte, hierher zu kommen. So kann es nicht
weitergehen. Lass dir etwas zu essen bringen!*“ Nachdem der Rabbi gegessen hatte, sagte der Baal
Schem Tow zu ihm: ,,Deine Arbeit ist voller Trauer und Finsternis. Die Schechina schwebt nicht
iiber Finsternis, sondern iiber der Freude an den Geboten.*

Wihrend eines Teils des folgenden Monats blieb Rabbi Jakob Joseph im Haus des BeShT. Eines
Tages, als er in einen Text vertieft war, betrat ein Fremder den Raum und begann sofort, mit ihm zu
sprechen.

,, Woher kommen Sie?*
»Aus Szarygrod*, antwortete der Rabbi, ohne aufzublicken.
,,und womit verdienen Sie Ihren Lebensunterhalt?*

,Ich bin dort Rabbi‘, antwortete er in einem Ton, der deutlich machen sollte, dass er nicht gestort
werden wollte.

,und wie geht es Ihnen?* beharrte der Fremde. ,,Geht es Ihnen gut oder sind Sie knapp bei Kasse?*

Diese Unverschamtheit strapazierte die Geduld des Rabbiners. ,,Sie halten mich von meinen
Studien ab“, schnauzte er ihn an.

,»Wenn Sie die Beherrschung verlieren, warnte der Fremde, ,,hindern Sie Gott daran, seinen
Lebensunterhalt zu verdienen.*

,»Was meinen Sie damit?*, fragte Jacob Joseph iiberrascht.

»Jeder verdient seinen Lebensunterhalt an dem Ort, den Gott fiir ihn bestimmt hat. Wenn jemand



einen anderen fragt, wie er seinen Lebensunterhalt verdient, sollte der andere antworten: ,Gelobt sei
Gott, ich verdiene meinen Lebensunterhalt so und so. Dieses Lob ist der Lebensunterhalt Gottes.
Aber Sie, der Sie sich weigern, mit jemandem zu sprechen, schranken Gottes Lebensunterhalt ein.*

Der Rabbi war sprachlos vor Staunen. Als er antworten wollte, war der Fremde verschwunden. Er
stellte fest, dass er sich nicht mehr auf seine Lektiire konzentrieren konnte, also schloss er das Buch
und ging in das Zimmer des Baal Schem Tow.

,»Nun, Rabbi von Szarygrod*, sagte der BeShT liachelnd, ,,ich sehe, dass Elija dich doch iiberwaltigt
hat.“ Und so wurde Jacob Joseph aufgemuntert.

Viele der Geschichten iiber den Baal Schem Tow zeigen, wie er Beispiele zum Lehren verwendete.
Als seine Schiiler einmal beim dritten Mahl des Sabbats auf ihn warteten, gerieten sie in eine
Diskussion iiber die Bedeutung der talmudischen Passage ,,Gabriel kam und lehrte Joseph siebzig
Sprachen®. Da es ihnen schwerfiel zu glauben, dass ein Mensch so viele Sprachen mit ihren
unzdhligen Wortern und Redewendungen lernen konnte, wéhlten sie Rabbi Gershon aus, um die
Frage an den Baal Schem Tow zu richten. Als er zu ithnen kam, stellte Rabbi Gershon die Frage.
Sofort begann der Baal Schem Tow zu lehren. Nichts, was er sagte, schien jedoch etwas mit der
Frage zu tun zu haben, bis Rabbi Jacob Josephs Gesicht aufleuchtete und er ,, Tiirkisch!* rief. Nach
einer Weile rief er ,, Tatarisch!“, dann ,,Griechisch! und so weiter, eine Sprache nach der anderen.
SchlieBlich verstanden die Begleiter. Der Baal Schem Tow sprach auf eine Weise, die den Ursprung
jeder Sprache offenbarte.

Einmal, an einem Simchat-Torah-Abend, tanzte der Baal Schem Tow mit seiner Gemeinde. Zuerst
nahm er die Thorarolle in die Hédnde und tanzte damit. Dann legte er die Thora beiseite und tanzte
allein. Einer seiner Schiiler erklarte: ,,Jetzt hat unser Meister die sichtbaren Lehren beiseite gelegt
und die spirituellen Lehren in sich aufgenommen.*

Der Baal Schem Tow mied intellektuelle Auseinandersetzungen, scheute sich aber nicht, sich ithnen
zu stellen, wenn es notig war. Einmal reiste ein Naturforscher von weit her, um ihn zu sehen.
,»Meine Studien zeigen®, verkiindete er, ,,dass die Kréfte der Natur es erforderten, dass sich das Rote
Meer genau in dem Moment teilte, als die Israeliten es durchquerten. So viel zu dem beriihmten
Wunder!*

»Aber®, antwortete der BeShT, ,,wissen Sie nicht, dass die Natur selbst eine gottliche Schopfung
1st? Sie wurde so geschaffen, dass sich das Meer genau in dem Moment teilen musste, als die
Kinder Israels an die Kiiste kamen. Das ist das beriihmte Wunder.* Indem er zeigte, wie solche
Argumente umgedreht werden konnen, lehrte er die Sinnlosigkeit aller Bemithungen, die nicht vom
spirituellen Zentrum ausgehen.

Als Rabbi Yehiel Mikhal jung war, fiihlte er sich zum BeShT hingezogen, zogerte jedoch, sein
Schiiler zu werden. Der Ba'al Shem Tov nahm ihn mit auf eine Reise. Wahrend der Fahrt wurde
deutlich, dass der Ba'al Shem Tov auf dem falschen Weg war.

»Warum, Rabbi“, sagte Mikhal, ,.kennst du den Weg nicht?*

,Das wird sich mit der Zeit zeigen*, antwortete er und bog in eine andere Stralle ein. Aber auch
diese Route fiihrte sie nicht ans Ziel.

,.Rabbi“, lachte Mikhal, ,,haben Sie sich verfahren?*

,»Es steht geschrieben®, antwortete der BeShT, ,,dass Gott ,die Wiinsche derer erfiillen wird, die ihn
fiirchten‘. Hier hat er also Ihren Wunsch erfiillt, iiber mich lachen zu diirfen.*

Mikhal war zutiefst erschiittert, als er erkannte, dass die ganze Begebenheit eine Parabel iiber seine
eigene innere Verwirrung war. Er schloss sich sofort mit ganzer Seele dem Baal Schem Tow an.

Am Ende seines Lebens glaubten seine Jiinger, dass er liber auBBergewohnliche Krifte verfiigte,
denn wahre Erkenntnis bringt von Natur aus Macht mit sich. Es wird erzéhlt, dass der Baal Schem
Tow einmal Samael, den Herrn der Ddmonen, wegen einer wichtigen Angelegenheit herbeirufen



musste. Als er erschien, war er auf3er sich vor Wut.

'C‘

,»Wie kannst du es wagen, mich zu rufen!*, schrie er. ,,Das ist bisher nur dreimal geschehen — am
Baum der Erkenntnis, beim goldenen Kalb und in der Stunde der Zerstérung Jerusalems.*

Furchtlos und ohne seine ruhige Miene zu verdndern, forderte der Baal Schem Tow seine Schiiler
auf, ihre Stirn zu entbloBen. Auf jeder Stirn befand sich das Zeichen des Bildes, in dem Gott den
Menschen erschuf. Samael gehorchte den ihm erteilten Befehlen, aber bevor er verschwand, sagte
er: ,,Erlaubt mir, noch ein wenig hier zu bleiben und eure Stirnen zu betrachten.*

Der Baal Schem Tow wurde zum Vorbild des Zaddik, des Gerechten, der eine Gemeinschaft fithren
und ihren spirituellen Bediirfnissen dienen kann. Er wurde als eine Person angesehen, die von der
gottlichen Gegenwart durchdrungen war und die Kleidung des einfachen Volkes trug, um es zu
erheben. Er lehrte und lebte die vier Prinzipien der Hasadim — Hitlahavut (Ekstase), Avoda (Dienst),
Kavana (aufrichtige Absicht) und Shiflut (Demut). Wie ein wahrer Zaddik 6ftnete er die Tiiren zum
Gottlichen, ohne zu behaupten, er konne die Menschen durch sie hindurchfiihren. Er machte sie
stark, ohne vorzugeben, sie mit unverdienter Wahrheit zu erfiillen. Er lehrte sie das innere Gebet.
Nachdem Rabbi Gershon nach Paléstina gezogen war, schrieb ihm der Ba'al Shem Tov einen Brief,
in dem er seine Vision zusammenfasste und Zeugnis von seinem Lebenswerk ablegte.

An Rosch Haschana 1747 erlebte ich eine Erhebung der Seele und fragte den Messias: ,,Sag mir,
Meister, wann wirst du auf der Erde erscheinen?*

Seine Antwort lautete: ,,Dies soll dir ein Zeichen sein: Wenn deine Lehren bekannt werden ... wenn
alle anderen Menschen die Kraft haben, dieselben Wunder zu vollbringen wie du, dann werden alle
Heerscharen der Unreinheit verschwinden, und die Zeit der groBen Gnade und Wiederherstellung
wird kommen.*

Das Licht der Seele strahlt an jedem Ort rein.
Shri Krishna

oM



