ASHVAGHOSHA

Wéhrend das Wesen des Geistes ewig rein und klar ist, ermoglicht der Einfluss der Unwissenheit
die Existenz eines bedingten Geistes. Aber trotz des bedingten Geistes ist der Geist selbst ewig, klar,
rein und unverdnderlich. Da seine urspriingliche Natur frei von Besonderheiten ist, kennt er selbst
keinerlei Verdnderung, obwohl er iiberall die verschiedenen Existenzformen hervorbringt.

Wenn die Einheit der Gesamtheit aller Dinge (Dharmadhatu) nicht erkannt wird, entsteht
Unwissenheit zusammen mit Partikularisierung, und alle Phasen des bedingten Geistes entwickeln
sich auf diese Weise. Aber die Bedeutung dieser Lehre ist so tiefgriindig und unergriindlich, dass sie
von niemandem aufSer den Buddhas vollstindig verstanden werden kann.

Mahayana Shraddhotpada Shastra
Ashvaghosha

Als Kanishka, der gro3e buddhistische Kaiser der Kushana-Dynastie, aus dem Nordwesten
heranzog und Zentralindien durchquerte, eroberte er alles, was sich ihm in den Weg stellte. Das
Ideal von Ashoka hatte die religidse und soziale Politik einer Reihe westindischer Konigreiche
inspiriert, und seine vorbildliche Staatskunst veranlasste sie, eine neue indische Einheit anzustreben.
Kanishka kam bis vor die Tore von Pataliputra, und obwohl dessen Konig heftigen Widerstand
leistete, fiel die Stadt. Der Legende nach forderte Kanishka neunhundert Millionen Goldstiicke als
Entschéddigung fiir den Krieg. Der Konig konnte nicht einmal einen kleinen Bruchteil dieser Summe
aufbringen, aber er trat vor den Kaiser wie ein besiegter Monarch, der bereit war, sich zu einigen. Er
bot Kanishka drei Schitze an, von denen jeder ein Drittel des geforderten Betrags wert war. Der
erste war ein Vogel, der angeblich Mitgefiihl verkorperte. Der zweite war eine Bettelschale, die
Buddha gehdrt hatte. Der dritte war Bhikshu Ashvaghosha, ein beriihmter Dramatiker und Meister
der buddhistischen Philosophie. Kanishka akzeptierte die drei als vollstindige Zahlung, und
Ashvaghosha schloss sich ihm in Purushapura (Peshawar) an und wurde zum spirituellen Berater
des Hofes.

Die alten Chronisten sind sich tiber die Details von Ashvaghoshas Geburt und Leben uneinig. Er
soll im Osten, Westen oder Siiden Indiens — aber nicht im Norden — in eine Brahmanenfamilie
geboren worden sein. Seine aullergewdhnliche Intelligenz zeigte sich fast von Anfang an, denn
schon als junger Student zeichnete er sich in allen Wissensbereichen aus. Mit seinen streng
brahmanischen Uberzeugungen besiegte er enthusiastisch und miihelos die einfachen Buddhisten,
denen er in Debatten begegnete. Da er sich nach anspruchsvolleren Auseinandersetzungen sehnte,
reiste er nach Magadha in Zentralindien, wo er Buddhisten in einer ihrer Hochburgen debattieren
konnte. Seine dialektische Beredsamkeit soll eine Glocke in einem Vihara zum Schweigen gebracht
haben, und er versetzte die buddhistische Welt in Aufruhr. Seine Beriithmtheit machte Parshva auf
ihn aufmerksam, den buddhistischen Denker aus dem Norden, den die Chinesen als den elften
indischen Patriarchen bezeichnen. Parshva beschloss, nicht nur mit Ashvaghosha zu debattieren,
sondern ihn auch zu bekehren. Er reiste nach Magadha, wo Ashvaghosha die Herausforderung
begeistert annahm. Parshva schlug vor, dass der Besiegte der Schiiler des Siegers werden sollte, und
Ashvaghosha akzeptierte. Er nahm auch Riicksicht auf das Alter des Patriarchen und erlaubte ihm,
zuerst zu sprechen.



Zur Uberraschung der grofen Versammlung begann Parshva nicht mit einem metaphysischen
Diskurs oder einer ausfiihrlichen Argumentation. Stattdessen stellte er nur eine einzige Frage: ,,Was
miissen wir tun, um das Koénigreich in vollkommenem Frieden zu halten, damit der Konig lange
lebt und das Volk Wohlstand und Uberfluss genieft, frei von Ubel und Katastrophen?* Zu ihrer
noch groBeren Uberraschung schwieg Ashvaghosha eine Weile, dann neigte er unterwiirfig den
Kopf vor dem Patriarchen. So wurde er ein Shramana und begann, die Sutras zu studieren.
Natiirlich war er nicht sofort von Parshvas Weisheit iiberzeugt, aber als dieser seine Integritéit unter
Beweis stellte, indem er sich ohne Vorbehalte oder Bedingungen den Bedingungen der Debatte
unterwarf, manifestierte sich Parshva in mehreren leuchtenden Verwandlungen. Da wusste
Ashvaghosha, dass sein neuer Lehrer kein gewdhnlicher Mensch war, und er nahm freudig das
Leben eines Schiilers auf. Parshva kehrte in den Norden zuriick und iiberlieB3 es seinem engsten
Schiiler, Punyayashas, Ashvaghosha zu unterweisen. Laut Taranatha wurde Ashvaghosha jedoch
von Aryadeva in einem Kampf mit Mantra-Magie besiegt. Wihrend er mit seiner bitteren
Niederlage rang, las er zufdllig einen buddhistischen Text, in dem seine Bekehrung und sein
Schicksal vom Buddha prophezeit wurden, und trat sofort der Sangha bei.

Ashvaghoshas Genialitit zeigte sich in vielerlei Hinsicht. Er schrieb Theaterstiicke zu
buddhistischen Themen, von denen jedoch nur das Shariputra-prakarana (Stiick iiber Shariputra)
bis auf vereinzelte Fragmente erhalten geblieben ist. Er entwickelte den kavya-Stil der Sanskrit-
Dichtung und wurde zum Vater des Sanskrit-Dramas, dessen unangefochtener Meister er bis zum
Aufkommen von Kalidasa drei Jahrhunderte spéter blieb. Er verfasste Epen, von denen mindestens
zwei erhalten geblieben sind, darunter das Buddhacarita, die erste vollstindige Lebensbeschreibung
Buddhas. Chinesische Aufzeichnungen berichten von sieben philosophischen Werken, die thm
zugeschrieben werden, darunter Werke, die den Standpunkt von Nagarjuna vorwegnehmen. Zwei
davon sind altehrwiirdige spirituelle Klassiker — das Mahalankarasutrashastra (Buch des grofsen
Ruhmes), das aus Geschichten besteht, die das vergeltende Karma veranschaulichen, und das
Mahayanashraddhotpadashastra (Das Erwachen des Glaubens im Mahayana), ein Text, der fiir die
meisten Schulen des Mahayana-Gedankenguts von grundlegender Bedeutung ist. Es gibt auch eine
Uberlieferung, die behauptet, Ashvaghosha habe eine Partitur fiir Gesang und Instrumente zum
Thema Shunyata und die Leere weltlicher Tduschungen komponiert. Es heif3t, dass so viele
Menschen, darunter eine Reihe von Prinzen aus Pataliputra, von dem Stiick so bewegt waren, dass
sie sich der Sangha anschlossen, dass der Konig aus Angst, sein Konigreich kdnnte sonst entvilkert
werden, dessen Auffithrung verbot.

Uber Ashvaghoshas spiteres Leben ist wenig bekannt. Nach dem Tod von Parshva wurde
Punyayashas Patriarch, und nach dessen Tod erhielt Ashvaghosha diesen Titel. Wéhrend der
Herrschaft von Kanishka wurde von Ashvaghosha ein vierter buddhistischer Rat organisiert. Er
nutzte seine bemerkenswerten rhetorischen Fihigkeiten, um die geheimnisvollen Konzepte und die
subtile Logik der Mahayana-Metaphysik und -Ethik zu erldutern und gewann damit die Akzeptanz
der nordlichen Buddhisten. Diese Versammlung hatte jedoch nicht die universelle Repréasentativitit
fritherer Rite, und Monche aus Siidindien und Singhalesen nahmen nicht daran teil. Das Erwachen
des Glaubens wurde moglicherweise zu diesem Anlass geschrieben, um die vollig transzendentale
Natur der ultimativen Realitdt zu bekréftigen, die sowohl das Ziel als auch das Mittel zu ihrer
Erreichung ist. Als Ashvaghosha um 150 n. Chr. aus der Geschichte verschwand, hinterlie3 er ein
heiliges Verméchtnis, das als Quelle fiir buddhistische Schulen und Lehren von Gandhara und
Zentralasien bis nach China, Korea und Japan diente.

In ,,Das Erwachen des Glaubens* versuchte Ashvaghosha, den aufnahmefdhigen Geist von jeder
Form von Voreingenommenheit, [smus und particularisierten Sichtweisen zu befreien, indem er
einige abstrakte und universelle Konzepte in einer philosophischen Dialektik verwendete, um das
spirituelle Bewusstsein zu entfalten. Seine klare Ablehnung des philosophischen Dualismus,
Pluralismus, Materialismus und Nihilismus verleiht seiner Lehre den oberflachlichen Anschein des
Monismus, obwohl eine aufmerksame Lektiire zeigt, dass seine Konzepte transzendent und offen
sind und vielleicht eher der spirituellen Therapie als der Erkenntnistheorie dhneln. Sein Text beginnt



mit einer Anrufung und endet mit einer verheiBungsvollen Ermahnung und Segnung. Die
Abschnitte zwischen diesen beiden bewegen sich von oben nach unten, beginnend mit der absoluten
Einheit des Einen Geistes, seinen zwei grundlegenden Aspekten und seinen drei groBen Merkmalen
— Wesen, Eigenschaften und Einfliisse —, wenden dann die Lehre in Bezug auf den Glauben an und
schlieBen schlieBlich mit der wirksamen Praxis. Der Text wird traditionell mnemonisch als eine
Abhandlung iiber ,,Einen Geist, zwei Aspekte, drei GroBheiten, vier Glaubensrichtungen und fiinf
Praktiken” zusammengefasst.

Beginnend mit einer Anrufung der Buddhas in den zehn Richtungen, des Dharma und der Sangha,
skizzierte Ashvaghosha den Inhalt seines Textes und wies auf dessen Zweck hin: den Glauben an
das Mahayana zu wecken, Zweifel zu beseitigen und den Keim des Bodhichitta, des Buddha-
Bewusstseins, zu ndhren. Fiir Ashvaghosha bezog sich ,,Mahayana” nicht auf eine Lehre und Praxis,
die sich von der des Hinayana oder Theravada unterschied, sondern vielmehr auf die Essenz der
Realitat — bhutatathata — ohne Eigenschaften oder Qualitdten an sich und die Grundlage des Seins
als der Eine Geist. Als Bhutathata ist es unvorstellbar und unbeschreibbar, aber es manifestiert sich
als Samsara, der Kreislauf von Geburt und Tod, in drei Aspekten. Der erste ist seine wesentliche
Natur, der zweite umfasst seine Eigenschaften, die zusammen Tathagatagarbha, den Schol3 oder die
Matrix des Tathagata, bilden, und der dritte ist seine Aktivitit, der Impuls zum Guten, der es zum
Mahayana, dem Groflen Fahrzeug, macht. Es ist ein Fahrzeug — yana —, weil die Buddhas darauf
reiten und Bodhisattvas, die darauf reiten, Buddhas werden. Es kann als der Eine Geist bezeichnet
werden, weil es das hridaya und chitta, das Herz und der Geist aller filhlenden Wesen, die ,,Seele
der Dinge” ist.

Der Eine Geist ist das Absolute, bhutatathata, ausgedriickt in der zeitlichen Ordnung, samsara. Als
das Absolute ist es transzendent, aber als Kreislauf von Geburt und Tod ist es phdnomenal.
Bhutatathata sollte nicht als auBBerhalb der zeitlichen Ordnung stehend wie ein eher abstrakter
aullerweltlicher Gott verstanden werden, denn es ist gleichweitreichend mit dem Kaleidoskop der
Phianomene. Bhutatathata und Samsara sind zwei Dimensionen einer Realitét, die sich
epistemologisch, aber nicht ontologisch unterscheiden. Meditation und rechtes Verhalten bilden das
FloB, das einen iiber das Meer des Samsara zum unendlichen Ufer der Realitét trégt, oder, in einer
alchemistischen Metapher, das Alkahest oder universelle Losungsmittel, das das empfindungsféhige
Bewusstsein in seinen letzten Grund, das Absolute, auflost. Jeder Mensch lebt an der Schnittstelle
dieser beiden Dimensionen, da er im Wesentlichen untrennbar mit dem Absoluten verbunden ist,
aber durch Unwissenheit — Avidya — im phdnomenalen Bereich verbannt ist. Tathagatagarbha ist
der Verbindungspunkt, der Embryo des Tathagata, der bhutatathata im Menschen ist. Es ist der
Same des Dharmakaya — des Korpers der durchsichtigen Wahrheit oder reinen Realitit —, der die
Rettungsplanke fiir Menschen ist, die sich in den unbestidndigen Stromungen des Samsara verirrt
haben. So ist Tathagatagarbha chittaprakriti, die Essenz des Geistes, sowohl parishuddha als auch
prabhasvara, rein und strahlend. Die beiden Aspekte des Einen Geistes konnen nicht als identisch
bezeichnet werden, dennoch gibt es keine Dualitit. Das Absolute durchdringt die relative Welt des
phdnomenalen Bewusstseins als A/ayavijnana, der universelle Schatz des Geistes, der sowohl die
Samen der Unwissenheit als auch der Erleuchtung enthilt.

Erleuchtung ist wie Akasha, Raum, denn sie ist Dharmadhatu, universelle Einheit, und daher der
Dharmakaya der Tathagatas, von denen gesagt wird, dass sie ewig darin verweilen. Da Menschen
nicht erleuchtet sind, ist es notwendig, von Erleuchtung so zu sprechen, als ob sie zu einem
bestimmten Zeitpunkt stattfinde. Da die Erleuchtung jedoch kein Ereignis in der zeitlichen
Ordnung ist, sondern vielmehr ihre zeitlose Transzendenz, ist eine solche Sprache nur ein
heuristisches Mittel. Gewohnliche Menschen ndhern sich der Erleuchtung, indem sie die Neigung,
Schlussfolgerungen zu ziehen, aufgeben. Wenn Shravakas, Pratyeka Buddhas und angehende
Bodhisattvas ihre personlichen Wahrnehmungen als das erkennen, was sie sind, befreien sie sich
von den Fallstricken grober Partikularisierung und erlangen scheinbare Erleuchtung. Bodhisattvas,
die den Dharmakaya erkennen, aber noch nicht eins mit ihm sind, erreichen eine annédhernde
Erleuchtung. Wenn sie mit der Quelle des Bewusstseins verschmelzen, erlangen sie wahre



Erleuchtung und erkennen, dass diese in zwei Aspekten erscheint: reiner Weisheit (prajna) und
unbegreiflicher Aktivitit (karma). Alayavijnana 16st sich fiir sie auf, und sie erkennen, dass es keine
Erleuchtung in der Zeit gibt.

Nicht-Erleuchtung entstand im Geist aufgrund einer Stérung — unwissendes Handeln, avidyakarma
—, die zu einer Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt fiihrte, und diese Unterscheidung
erzeugte den allgegenwirtigen Zustand von dukha, Leiden. Das Bewusstsein eines Wahrnehmenden
filhrte zur Wahrnehmung einer dufleren Welt — einer vom Ego geschaffenen Umgebung — und es
entstanden sechs Arten von Phinomenen: Empfindung, Erinnerung, Anhaftung, Ideen oder Namen,
Handlungen, die ein Gefiihl der Individualitdt hervorrufen, und Leiden, das den Verlust der Freiheit
im Bewusstsein zum Ausdruck bringt. Ashvaghosha analysierte diesen Prozess in meta-
psychologischen Details und wies auf den Prozess hin, der die Unwissenheit aufrechterhilt.

Unwissenheit wird zur raison d'étre aller Formen der Verunreinigung (Unbesténdigkeit). Und diese
Unwissenheit parfiimiert das So-Sein, und indem sie das So-Sein parfiimiert, erzeugt sie smriti,
Subjektivitit. Diese Subjektivitidt wiederum parfiimiert die Unwissenheit. Aufgrund dieser
Wechselwirkung wird die Wahrheit missverstanden. Weil sie missverstanden wird, erscheint die
subjektive Welt der Einzelheiten. Und aufgrund der parfiimierenden Kraft der Subjektivitit
entstehen Formen der Individuation. Indem wir an ihnen festhalten, werden Taten vollbracht, und
wir leiden infolgedessen sowohl geistige als auch korperliche Qualen.

Dieser spirituell einschldfernde Prozess kann durch Disziplin und Anstrengung umgekehrt werden,
die zum Nirvana fihren, dem Zustand des Handelns ohne Handelnden.

Wenn die Unwissenheit vernichtet ist, wird Alayavijnana nicht mehr gestort, sodass es der
Individuation unterworfen ist. Da der Geist nicht mehr gestort ist, wird die Partikularisierung der
umgebenden Welt vernichtet. Wenn auf diese Weise das Prinzip und die Bedingung der
Verunreinigung, ihre Produkte und die geistigen Stérungen alle vernichtet sind, sagt man, dass wir
Nirvana erreichen und dass spontane Aktivitit erreicht wird.

Buddhas und Bodhisattvas inkarnieren sich in unzéhligen Gestalten, um allen Wesen den Eintritt ins
Nirvana zu ermdglichen. Sie konnen vier Methoden der ,,Unterhaltung” anwenden — dana, Geben,;
priyavacana, liebenswiirdige Rede; arthacarya, wohltdtiges Handeln; und samanartha,
Zusammenarbeit — die sechs Paramitas oder jede andere Methode, die zur Vervollkommnung von
Bodhi, der Weisheit, beitrdagt. Aus ihrem grenzenlosen Mitgefiihl, Mahakaruna, heraus tun sie alles
Notwendige, um Wesen dazu zu bewegen, den Weg zur Erleuchtung zu beschreiten, sei es durch
plotzliche oder allmdhliche Mittel.

Ashvaghosha sah im personalisierten Konzept des Afman das grofite Hindernis fiir die Erleuchtung.
Wihrend er die Realitdt des Mahayana bekriftigte, argumentierte er, dass der Aspirant erkennen
muss, dass es weder ein dauerhaftes personliches Selbst noch eine dauerhafte bestimmte Sache gibt,
dass Individuen und Objekte weder rupa (Form) noch chitta (Geist), weder prajna (Intelligenz)
noch vijnana (Bewusstsein), weder abhava (Nichtsein) noch bhava (Sein) sind. Streng genommen
sind sie unerkldrlich, obwohl der Tathagata mit Worten und Definitionen lehrt, als Teil seiner
Geschicklichkeit (upaya), Menschen dazu zu bewegen, ihre Tduschungen aufzugeben und sich dem
tattvajnana, dem wahren Wissen, zuzuwenden. Der Bodhisattva, der groben Illusionen entsagt hat,
aber dennoch danach strebt, durch den Dienst an allen Wesen mit dem Absoluten zu verschmelzen,
kultiviert diese Geschicklichkeit, indem er die Wahrheit praktiziert, echte Reue pflegt, die Wurzeln
des Verdienstes (kushalamula) durch Verehrung des Buddha, des Dharma und der Sangha stérkt und
durch mahapranidhana, grof3e Geliibde.

Buddhas und Bodhisattvas kdnnen trotz ihrer unzihligen Tugenden, Kréfte und geschickten Mittel
den Menschen nicht helfen, die sich nicht fiir den Dharma empfanglich machen.

Tathagatas warten nur darauf, sich allen Wesen zu offenbaren, sobald diese ihren Geist reinigen
konnen. Wenn ein Spiegel mit Staub bedeckt ist, kann er keine Bilder reflektieren. Er kann dies nur,
wenn er frei von Flecken ist. Mit allen Wesen ist es immer dasselbe. Wenn ihr Geist nicht frei von



Flecken ist, kann sich der Dharmakaya ihnen nicht offenbaren. Wenn sie jedoch von Flecken beftreit
sind, wird er sich offenbaren.

Menschen bereiten ihren Geist vor, indem sie in sich selbst Vertrauen, Shraddha, wecken. Dieser
Glaube gilt letztlich bhutatathata und insbesondere dem Buddha, dem Dharma und dem Sangha. Er
wird durch fiinf Arten von Handlungen vervollkommnet: dana (Geben), shila (richtiges Verhalten),
kshanti (Geduld), virya (unermiidliche Energie), shamatha (Ruhe) und vidarshana (Einsicht). Die
ersten drei befassen sich mit mitfithlendem Handeln und Selbstbeherrschung, die durch
unerschrockene Energie gendhrt werden, die durch Mitgefiihl motiviert ist. Shamatha wird zunichst
durch Riickzug und Meditation tliber bhutatathata als alakshana praktiziert, frei von allen
Attributen, ungeschaffen und ewig. Mit der Zeit wird ihr Bewusstsein dazu kommen, shamatha in
allen Zustédnden der Aktivitdt und des Riickzugs zu praktizieren.

Wenn der Praktizierende aufgrund seines Samadhi (geistiges Gleichgewicht) eine unmittelbare
Einsicht in die Natur des Universums (Dharmadhatu) erlangt, wird er erkennen, dass der
Dharmakaya aller Tathagatas und der Korper aller Wesen ein und dasselbe sind und Ekalakshana
(wesensgleich) sind. Dies wird Ekalakshanasamadhi genannt, das Samadhi der Einheit. Indem man
sich in diesem Samadhi diszipliniert, erlangt man unendliche Samadhis, denn Bhutathata ist die
Quelle aller Samadhis.

Viele Menschen konnen die Meditation {iber Bhutathata, die attributlose Realitét, nicht ohne
Weiteres aufrechterhalten, weil sie die Wurzel des Verdienstes {iber Leben hinweg nicht ausreichend
kultiviert haben. Sie werden durch schreckliche und verfiihrerische Visionen abgelenkt, darunter
Visionen von Bodhisattvas und Buddhas, durch die Vielzahl von Erinnerungen oder die unruhige
Vorfreude auf die Zukunft. Wenn der Praktizierende eine gewisse Fertigkeit in der Meditation
erlangt, konnen Wesen erscheinen, um ihm tibernatiirliche Kréfte beizubringen, darunter Hellsehen,
Hellhoren, Telepathie, Erinnerung an friithere Leben, wundersame Féahigkeiten und die Zerstorung
von Leidenschaften. Er oder sie kdnnte in einen Zustand statischer Abstraktion abdriften oder in
einen iiberirdischen Bereich idealisierter Freuden eintreten. Obwohl diese wunderbaren Krifte fiir
den erleuchteten Arhat selbstversténdlich sind, sind sie fiir diejenigen, die keine vollkommene
Weisheit erlangt haben, giftige Schlangen, die sich unter Maras triigerischen Blumen verstecken.
Der Aspirant sollte sich daran erinnern, dass alle Dinge der Welt an sich nichts sind und im
Wesentlichen Nirvana sind. Daher sollte man sie als verfiihrerische mentale Halluzinationen
ablehnen und sich der transzendenten Essenz des Geistes zuwenden.

Meditation allein fiihrt nicht zur hochsten Realitdt. Ohne klare intellektuelle Einsicht, vidarshana,
wird man dem Mitgefiihl entfremdet sein und den subtilen Egoismus spiritueller Tragheit suchen.
Um diesen Fehler zu vermeiden, sollte man {iber sieben Wahrheiten nachdenken. Zunichst sollte
man tiber die Vergédnglichkeit aller Dinge nachdenken.

Man sollte dariiber nachdenken, dass alle Dinge in der Vergangenheit wie ein Traum sind, die in der
Gegenwart wie ein Blitz und die in der Zukunft wie Wolken, die spontan entstehen.

Drittens sollte man erkennen, dass alles, was einen Korper hat, unrein ist, der Ort falscher
Ansichten. Man sollte sehen, dass unwissende Geister das Unwirkliche fiir das Wirkliche halten.
Alles, was entsteht, sollte als Chimére betrachtet werden, ohne Realitét. Sechstens sollte man
erkennen, dass die absolute Wahrheit, Paramarthasatya, kein Produkt des individuellen Geistes ist
und dass kein Denken und keine Analogie sie erfassen kann. Schlief8lich sollte man sich mit der
Tatsache des Leidens als unveridnderlichem Ergebnis der Unwissenheit beschéftigen. Zusétzlich zu
Meditation und Kontemplation sollte der Aspirant das grof3e Geliibde ablegen, dem gesamten
Prozess des Samsara zu entsagen, und in sich selbst die Samen des Mitgefiihls fiir alle Wesen
néhren.

Diejenigen, die diesem Gedanken- und Handlungsweg folgen, werden unaufhaltsam, wenn auch
allméhlich, zum Buddhakshetra, dem Buddha-Reich, hingezogen, wo sie den Weltverehrten sehen
und unermesslichen spirituellen Nutzen erlangen konnen. Thre Fiie werden sicher auf dem Weg



stehen, der zur Erleuchtung fiihrt, die, so fern sie auch in der Zukunft liegen mag, vollig auBBerhalb
der Zeit und daher ewig gegenwirtig ist.

Durch die Ausiibung dieser Lehre haben alle Buddhas das hochste Wissen erlangt. ... Durch die
Ausiibung dieser Lehre haben Bodhisattvas in der Vergangenheit vollendet, und Bodhisattvas in der
Zukunft werden vollenden, reinen und makellosen Glauben an das Mahayana.

Die Welt ist iiberwunden — ja! sogar hier!
Durch diejenigen,
die ihren Glauben auf die Einheit richten.
Shri Krishna

oM



