
ASHVAGHOSHA

Während das Wesen des Geistes ewig rein und klar ist, ermöglicht der Einfluss der Unwissenheit 
die Existenz eines bedingten Geistes. Aber trotz des bedingten Geistes ist der Geist selbst ewig, klar,
rein und unveränderlich. Da seine ursprüngliche Natur frei von Besonderheiten ist, kennt er selbst 
keinerlei Veränderung, obwohl er überall die verschiedenen Existenzformen hervorbringt.

Wenn die Einheit der Gesamtheit aller Dinge (Dharmadhatu) nicht erkannt wird, entsteht 
Unwissenheit zusammen mit Partikularisierung, und alle Phasen des bedingten Geistes entwickeln 
sich auf diese Weise. Aber die Bedeutung dieser Lehre ist so tiefgründig und unergründlich, dass sie
von niemandem außer den Buddhas vollständig verstanden werden kann.

Mahayana Shraddhotpada Shastra

Ashvaghosha

Als Kanishka, der große buddhistische Kaiser der Kushana-Dynastie, aus dem Nordwesten 
heranzog und Zentralindien durchquerte, eroberte er alles, was sich ihm in den Weg stellte. Das 
Ideal von Ashoka hatte die religiöse und soziale Politik einer Reihe westindischer Königreiche 
inspiriert, und seine vorbildliche Staatskunst veranlasste sie, eine neue indische Einheit anzustreben.
Kanishka kam bis vor die Tore von Pataliputra, und obwohl dessen König heftigen Widerstand 
leistete, fiel die Stadt. Der Legende nach forderte Kanishka neunhundert Millionen Goldstücke als 
Entschädigung für den Krieg. Der König konnte nicht einmal einen kleinen Bruchteil dieser Summe
aufbringen, aber er trat vor den Kaiser wie ein besiegter Monarch, der bereit war, sich zu einigen. Er
bot Kanishka drei Schätze an, von denen jeder ein Drittel des geforderten Betrags wert war. Der 
erste war ein Vogel, der angeblich Mitgefühl verkörperte. Der zweite war eine Bettelschale, die 
Buddha gehört hatte. Der dritte war Bhikshu Ashvaghosha, ein berühmter Dramatiker und Meister 
der buddhistischen Philosophie. Kanishka akzeptierte die drei als vollständige Zahlung, und 
Ashvaghosha schloss sich ihm in Purushapura (Peshawar) an und wurde zum spirituellen Berater 
des Hofes.

Die alten Chronisten sind sich über die Details von Ashvaghoshas Geburt und Leben uneinig. Er 
soll im Osten, Westen oder Süden Indiens – aber nicht im Norden – in eine Brahmanenfamilie 
geboren worden sein. Seine außergewöhnliche Intelligenz zeigte sich fast von Anfang an, denn 
schon als junger Student zeichnete er sich in allen Wissensbereichen aus. Mit seinen streng 
brahmanischen Überzeugungen besiegte er enthusiastisch und mühelos die einfachen Buddhisten, 
denen er in Debatten begegnete. Da er sich nach anspruchsvolleren Auseinandersetzungen sehnte, 
reiste er nach Magadha in Zentralindien, wo er Buddhisten in einer ihrer Hochburgen debattieren 
konnte. Seine dialektische Beredsamkeit soll eine Glocke in einem Vihara zum Schweigen gebracht
haben, und er versetzte die buddhistische Welt in Aufruhr. Seine Berühmtheit machte Parshva auf 
ihn aufmerksam, den buddhistischen Denker aus dem Norden, den die Chinesen als den elften 
indischen Patriarchen bezeichnen. Parshva beschloss, nicht nur mit Ashvaghosha zu debattieren, 
sondern ihn auch zu bekehren. Er reiste nach Magadha, wo Ashvaghosha die Herausforderung 
begeistert annahm. Parshva schlug vor, dass der Besiegte der Schüler des Siegers werden sollte, und
Ashvaghosha akzeptierte. Er nahm auch Rücksicht auf das Alter des Patriarchen und erlaubte ihm, 
zuerst zu sprechen.



Zur Überraschung der großen Versammlung begann Parshva nicht mit einem metaphysischen 
Diskurs oder einer ausführlichen Argumentation. Stattdessen stellte er nur eine einzige Frage: „Was 
müssen wir tun, um das Königreich in vollkommenem Frieden zu halten, damit der König lange 
lebt und das Volk Wohlstand und Überfluss genießt, frei von Übel und Katastrophen?“ Zu ihrer 
noch größeren Überraschung schwieg Ashvaghosha eine Weile, dann neigte er unterwürfig den 
Kopf vor dem Patriarchen. So wurde er ein Shramana und begann, die Sutras zu studieren. 
Natürlich war er nicht sofort von Parshvas Weisheit überzeugt, aber als dieser seine Integrität unter 
Beweis stellte, indem er sich ohne Vorbehalte oder Bedingungen den Bedingungen der Debatte 
unterwarf, manifestierte sich Parshva in mehreren leuchtenden Verwandlungen. Da wusste 
Ashvaghosha, dass sein neuer Lehrer kein gewöhnlicher Mensch war, und er nahm freudig das 
Leben eines Schülers auf. Parshva kehrte in den Norden zurück und überließ es seinem engsten 
Schüler, Punyayashas, Ashvaghosha zu unterweisen. Laut Taranatha wurde Ashvaghosha jedoch 
von Aryadeva in einem Kampf mit Mantra-Magie besiegt. Während er mit seiner bitteren 
Niederlage rang, las er zufällig einen buddhistischen Text, in dem seine Bekehrung und sein 
Schicksal vom Buddha prophezeit wurden, und trat sofort der Sangha bei.

Ashvaghoshas Genialität zeigte sich in vielerlei Hinsicht. Er schrieb Theaterstücke zu 
buddhistischen Themen, von denen jedoch nur das Shariputra-prakarana (Stück über Shariputra) 
bis auf vereinzelte Fragmente erhalten geblieben ist. Er entwickelte den kavya-Stil der Sanskrit-
Dichtung und wurde zum Vater des Sanskrit-Dramas, dessen unangefochtener Meister er bis zum 
Aufkommen von Kalidasa drei Jahrhunderte später blieb. Er verfasste Epen, von denen mindestens 
zwei erhalten geblieben sind, darunter das Buddhacarita, die erste vollständige Lebensbeschreibung
Buddhas. Chinesische Aufzeichnungen berichten von sieben philosophischen Werken, die ihm 
zugeschrieben werden, darunter Werke, die den Standpunkt von Nagarjuna vorwegnehmen. Zwei 
davon sind altehrwürdige spirituelle Klassiker – das Mahalankarasutrashastra (Buch des großen 
Ruhmes), das aus Geschichten besteht, die das vergeltende Karma veranschaulichen, und das 
Mahayanashraddhotpadashastra (Das Erwachen des Glaubens im Mahayana), ein Text, der für die
meisten Schulen des Mahayana-Gedankenguts von grundlegender Bedeutung ist. Es gibt auch eine 
Überlieferung, die behauptet, Ashvaghosha habe eine Partitur für Gesang und Instrumente zum 
Thema Shunyata und die Leere weltlicher Täuschungen komponiert. Es heißt, dass so viele 
Menschen, darunter eine Reihe von Prinzen aus Pataliputra, von dem Stück so bewegt waren, dass 
sie sich der Sangha anschlossen, dass der König aus Angst, sein Königreich könnte sonst entvölkert 
werden, dessen Aufführung verbot.

Über Ashvaghoshas späteres Leben ist wenig bekannt. Nach dem Tod von Parshva wurde 
Punyayashas Patriarch, und nach dessen Tod erhielt Ashvaghosha diesen Titel. Während der 
Herrschaft von Kanishka wurde von Ashvaghosha ein vierter buddhistischer Rat organisiert. Er 
nutzte seine bemerkenswerten rhetorischen Fähigkeiten, um die geheimnisvollen Konzepte und die 
subtile Logik der Mahayana-Metaphysik und -Ethik zu erläutern und gewann damit die Akzeptanz 
der nördlichen Buddhisten. Diese Versammlung hatte jedoch nicht die universelle Repräsentativität 
früherer Räte, und Mönche aus Südindien und Singhalesen nahmen nicht daran teil. Das Erwachen 
des Glaubens wurde möglicherweise zu diesem Anlass geschrieben, um die völlig transzendentale 
Natur der ultimativen Realität zu bekräftigen, die sowohl das Ziel als auch das Mittel zu ihrer 
Erreichung ist. Als Ashvaghosha um 150 n. Chr. aus der Geschichte verschwand, hinterließ er ein 
heiliges Vermächtnis, das als Quelle für buddhistische Schulen und Lehren von Gandhara und 
Zentralasien bis nach China, Korea und Japan diente.

In „Das Erwachen des Glaubens“ versuchte Ashvaghosha, den aufnahmefähigen Geist von jeder 
Form von Voreingenommenheit, Ismus und particularisierten Sichtweisen zu befreien, indem er 
einige abstrakte und universelle Konzepte in einer philosophischen Dialektik verwendete, um das 
spirituelle Bewusstsein zu entfalten. Seine klare Ablehnung des philosophischen Dualismus, 
Pluralismus, Materialismus und Nihilismus verleiht seiner Lehre den oberflächlichen Anschein des 
Monismus, obwohl eine aufmerksame Lektüre zeigt, dass seine Konzepte transzendent und offen 
sind und vielleicht eher der spirituellen Therapie als der Erkenntnistheorie ähneln. Sein Text beginnt



mit einer Anrufung und endet mit einer verheißungsvollen Ermahnung und Segnung. Die 
Abschnitte zwischen diesen beiden bewegen sich von oben nach unten, beginnend mit der absoluten
Einheit des Einen Geistes, seinen zwei grundlegenden Aspekten und seinen drei großen Merkmalen 
– Wesen, Eigenschaften und Einflüsse –, wenden dann die Lehre in Bezug auf den Glauben an und 
schließen schließlich mit der wirksamen Praxis. Der Text wird traditionell mnemonisch als eine 
Abhandlung über „Einen Geist, zwei Aspekte, drei Großheiten, vier Glaubensrichtungen und fünf 
Praktiken” zusammengefasst.

Beginnend mit einer Anrufung der Buddhas in den zehn Richtungen, des Dharma und der Sangha, 
skizzierte Ashvaghosha den Inhalt seines Textes und wies auf dessen Zweck hin: den Glauben an 
das Mahayana zu wecken, Zweifel zu beseitigen und den Keim des Bodhichitta, des Buddha-
Bewusstseins, zu nähren. Für Ashvaghosha bezog sich „Mahayana” nicht auf eine Lehre und Praxis,
die sich von der des Hinayana oder Theravada unterschied, sondern vielmehr auf die Essenz der 
Realität – bhutatathata – ohne Eigenschaften oder Qualitäten an sich und die Grundlage des Seins 
als der Eine Geist. Als Bhutathata ist es unvorstellbar und unbeschreibbar, aber es manifestiert sich 
als Samsara, der Kreislauf von Geburt und Tod, in drei Aspekten. Der erste ist seine wesentliche 
Natur, der zweite umfasst seine Eigenschaften, die zusammen Tathagatagarbha, den Schoß oder die
Matrix des Tathagata, bilden, und der dritte ist seine Aktivität, der Impuls zum Guten, der es zum 
Mahayana, dem Großen Fahrzeug, macht. Es ist ein Fahrzeug – yana –, weil die Buddhas darauf 
reiten und Bodhisattvas, die darauf reiten, Buddhas werden. Es kann als der Eine Geist bezeichnet 
werden, weil es das hridaya und chitta, das Herz und der Geist aller fühlenden Wesen, die „Seele 
der Dinge” ist.

Der Eine Geist ist das Absolute, bhutatathata, ausgedrückt in der zeitlichen Ordnung, samsara. Als 
das Absolute ist es transzendent, aber als Kreislauf von Geburt und Tod ist es phänomenal. 
Bhutatathata sollte nicht als außerhalb der zeitlichen Ordnung stehend wie ein eher abstrakter 
außerweltlicher Gott verstanden werden, denn es ist gleichweitreichend mit dem Kaleidoskop der 
Phänomene. Bhutatathata und Samsara sind zwei Dimensionen einer Realität, die sich 
epistemologisch, aber nicht ontologisch unterscheiden. Meditation und rechtes Verhalten bilden das 
Floß, das einen über das Meer des Samsara zum unendlichen Ufer der Realität trägt, oder, in einer 
alchemistischen Metapher, das Alkahest oder universelle Lösungsmittel, das das empfindungsfähige
Bewusstsein in seinen letzten Grund, das Absolute, auflöst. Jeder Mensch lebt an der Schnittstelle 
dieser beiden Dimensionen, da er im Wesentlichen untrennbar mit dem Absoluten verbunden ist, 
aber durch Unwissenheit – Avidya – im phänomenalen Bereich verbannt ist. Tathagatagarbha ist 
der Verbindungspunkt, der Embryo des Tathagata, der bhutatathata im Menschen ist. Es ist der 
Same des Dharmakaya – des Körpers der durchsichtigen Wahrheit oder reinen Realität –, der die 
Rettungsplanke für Menschen ist, die sich in den unbeständigen Strömungen des Samsara verirrt 
haben. So ist Tathagatagarbha chittaprakriti, die Essenz des Geistes, sowohl parishuddha als auch 
prabhasvara, rein und strahlend. Die beiden Aspekte des Einen Geistes können nicht als identisch 
bezeichnet werden, dennoch gibt es keine Dualität. Das Absolute durchdringt die relative Welt des 
phänomenalen Bewusstseins als Alayavijnana, der universelle Schatz des Geistes, der sowohl die 
Samen der Unwissenheit als auch der Erleuchtung enthält.

Erleuchtung ist wie Akasha, Raum, denn sie ist Dharmadhatu, universelle Einheit, und daher der 
Dharmakaya der Tathagatas, von denen gesagt wird, dass sie ewig darin verweilen. Da Menschen 
nicht erleuchtet sind, ist es notwendig, von Erleuchtung so zu sprechen, als ob sie zu einem 
bestimmten Zeitpunkt stattfände. Da die Erleuchtung jedoch kein Ereignis in der zeitlichen 
Ordnung ist, sondern vielmehr ihre zeitlose Transzendenz, ist eine solche Sprache nur ein 
heuristisches Mittel. Gewöhnliche Menschen nähern sich der Erleuchtung, indem sie die Neigung, 
Schlussfolgerungen zu ziehen, aufgeben. Wenn Shravakas, Pratyeka Buddhas und angehende 
Bodhisattvas ihre persönlichen Wahrnehmungen als das erkennen, was sie sind, befreien sie sich 
von den Fallstricken grober Partikularisierung und erlangen scheinbare Erleuchtung. Bodhisattvas, 
die den Dharmakaya erkennen, aber noch nicht eins mit ihm sind, erreichen eine annähernde 
Erleuchtung. Wenn sie mit der Quelle des Bewusstseins verschmelzen, erlangen sie wahre 



Erleuchtung und erkennen, dass diese in zwei Aspekten erscheint: reiner Weisheit (prajna) und 
unbegreiflicher Aktivität (karma). Alayavijnana löst sich für sie auf, und sie erkennen, dass es keine 
Erleuchtung in der Zeit gibt.

Nicht-Erleuchtung entstand im Geist aufgrund einer Störung – unwissendes Handeln, avidyakarma 
–, die zu einer Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt führte, und diese Unterscheidung 
erzeugte den allgegenwärtigen Zustand von dukha, Leiden. Das Bewusstsein eines Wahrnehmenden
führte zur Wahrnehmung einer äußeren Welt – einer vom Ego geschaffenen Umgebung – und es 
entstanden sechs Arten von Phänomenen: Empfindung, Erinnerung, Anhaftung, Ideen oder Namen, 
Handlungen, die ein Gefühl der Individualität hervorrufen, und Leiden, das den Verlust der Freiheit 
im Bewusstsein zum Ausdruck bringt. Ashvaghosha analysierte diesen Prozess in meta-
psychologischen Details und wies auf den Prozess hin, der die Unwissenheit aufrechterhält.

Unwissenheit wird zur raison d'être aller Formen der Verunreinigung (Unbeständigkeit). Und diese 
Unwissenheit parfümiert das So-Sein, und indem sie das So-Sein parfümiert, erzeugt sie smriti, 
Subjektivität. Diese Subjektivität wiederum parfümiert die Unwissenheit. Aufgrund dieser 
Wechselwirkung wird die Wahrheit missverstanden. Weil sie missverstanden wird, erscheint die 
subjektive Welt der Einzelheiten. Und aufgrund der parfümierenden Kraft der Subjektivität 
entstehen Formen der Individuation. Indem wir an ihnen festhalten, werden Taten vollbracht, und 
wir leiden infolgedessen sowohl geistige als auch körperliche Qualen.

Dieser spirituell einschläfernde Prozess kann durch Disziplin und Anstrengung umgekehrt werden, 
die zum Nirvana führen, dem Zustand des Handelns ohne Handelnden.

Wenn die Unwissenheit vernichtet ist, wird Alayavijnana nicht mehr gestört, sodass es der 
Individuation unterworfen ist. Da der Geist nicht mehr gestört ist, wird die Partikularisierung der 
umgebenden Welt vernichtet. Wenn auf diese Weise das Prinzip und die Bedingung der 
Verunreinigung, ihre Produkte und die geistigen Störungen alle vernichtet sind, sagt man, dass wir 
Nirvana erreichen und dass spontane Aktivität erreicht wird.

Buddhas und Bodhisattvas inkarnieren sich in unzähligen Gestalten, um allen Wesen den Eintritt ins
Nirvana zu ermöglichen. Sie können vier Methoden der „Unterhaltung” anwenden – dana, Geben; 
priyavacana, liebenswürdige Rede; arthacarya, wohltätiges Handeln; und samanartha, 
Zusammenarbeit – die sechs Paramitas oder jede andere Methode, die zur Vervollkommnung von 
Bodhi, der Weisheit, beiträgt. Aus ihrem grenzenlosen Mitgefühl, Mahakaruna, heraus tun sie alles 
Notwendige, um Wesen dazu zu bewegen, den Weg zur Erleuchtung zu beschreiten, sei es durch 
plötzliche oder allmähliche Mittel.

Ashvaghosha sah im personalisierten Konzept des Atman das größte Hindernis für die Erleuchtung. 
Während er die Realität des Mahayana bekräftigte, argumentierte er, dass der Aspirant erkennen 
muss, dass es weder ein dauerhaftes persönliches Selbst noch eine dauerhafte bestimmte Sache gibt,
dass Individuen und Objekte weder rupa (Form) noch chitta (Geist), weder prajna (Intelligenz) 
noch vijnana (Bewusstsein), weder abhava (Nichtsein) noch bhava (Sein) sind. Streng genommen 
sind sie unerklärlich, obwohl der Tathagata mit Worten und Definitionen lehrt, als Teil seiner 
Geschicklichkeit (upaya), Menschen dazu zu bewegen, ihre Täuschungen aufzugeben und sich dem 
tattvajnana, dem wahren Wissen, zuzuwenden. Der Bodhisattva, der groben Illusionen entsagt hat, 
aber dennoch danach strebt, durch den Dienst an allen Wesen mit dem Absoluten zu verschmelzen, 
kultiviert diese Geschicklichkeit, indem er die Wahrheit praktiziert, echte Reue pflegt, die Wurzeln 
des Verdienstes (kushalamula) durch Verehrung des Buddha, des Dharma und der Sangha stärkt und
durch mahapranidhana, große Gelübde.

Buddhas und Bodhisattvas können trotz ihrer unzähligen Tugenden, Kräfte und geschickten Mittel 
den Menschen nicht helfen, die sich nicht für den Dharma empfänglich machen.

Tathagatas warten nur darauf, sich allen Wesen zu offenbaren, sobald diese ihren Geist reinigen 
können. Wenn ein Spiegel mit Staub bedeckt ist, kann er keine Bilder reflektieren. Er kann dies nur, 
wenn er frei von Flecken ist. Mit allen Wesen ist es immer dasselbe. Wenn ihr Geist nicht frei von 



Flecken ist, kann sich der Dharmakaya ihnen nicht offenbaren. Wenn sie jedoch von Flecken befreit
sind, wird er sich offenbaren.

Menschen bereiten ihren Geist vor, indem sie in sich selbst Vertrauen, Shraddha, wecken. Dieser 
Glaube gilt letztlich bhutatathata und insbesondere dem Buddha, dem Dharma und dem Sangha. Er
wird durch fünf Arten von Handlungen vervollkommnet: dana (Geben), shila (richtiges Verhalten), 
kshanti (Geduld), virya (unermüdliche Energie), shamatha (Ruhe) und vidarshana (Einsicht). Die 
ersten drei befassen sich mit mitfühlendem Handeln und Selbstbeherrschung, die durch 
unerschrockene Energie genährt werden, die durch Mitgefühl motiviert ist. Shamatha wird zunächst
durch Rückzug und Meditation über bhutatathata als alakshana praktiziert, frei von allen 
Attributen, ungeschaffen und ewig. Mit der Zeit wird ihr Bewusstsein dazu kommen, shamatha in 
allen Zuständen der Aktivität und des Rückzugs zu praktizieren.

Wenn der Praktizierende aufgrund seines Samadhi (geistiges Gleichgewicht) eine unmittelbare 
Einsicht in die Natur des Universums (Dharmadhatu) erlangt, wird er erkennen, dass der 
Dharmakaya aller Tathagatas und der Körper aller Wesen ein und dasselbe sind und Ekalakshana 
(wesensgleich) sind. Dies wird Ekalakshanasamadhi genannt, das Samadhi der Einheit. Indem man 
sich in diesem Samadhi diszipliniert, erlangt man unendliche Samadhis, denn Bhutathata ist die 
Quelle aller Samadhis.

Viele Menschen können die Meditation über Bhutathata, die attributlose Realität, nicht ohne 
Weiteres aufrechterhalten, weil sie die Wurzel des Verdienstes über Leben hinweg nicht ausreichend
kultiviert haben. Sie werden durch schreckliche und verführerische Visionen abgelenkt, darunter 
Visionen von Bodhisattvas und Buddhas, durch die Vielzahl von Erinnerungen oder die unruhige 
Vorfreude auf die Zukunft. Wenn der Praktizierende eine gewisse Fertigkeit in der Meditation 
erlangt, können Wesen erscheinen, um ihm übernatürliche Kräfte beizubringen, darunter Hellsehen, 
Hellhören, Telepathie, Erinnerung an frühere Leben, wundersame Fähigkeiten und die Zerstörung 
von Leidenschaften. Er oder sie könnte in einen Zustand statischer Abstraktion abdriften oder in 
einen überirdischen Bereich idealisierter Freuden eintreten. Obwohl diese wunderbaren Kräfte für 
den erleuchteten Arhat selbstverständlich sind, sind sie für diejenigen, die keine vollkommene 
Weisheit erlangt haben, giftige Schlangen, die sich unter Maras trügerischen Blumen verstecken. 
Der Aspirant sollte sich daran erinnern, dass alle Dinge der Welt an sich nichts sind und im 
Wesentlichen Nirvana sind. Daher sollte man sie als verführerische mentale Halluzinationen 
ablehnen und sich der transzendenten Essenz des Geistes zuwenden.

Meditation allein führt nicht zur höchsten Realität. Ohne klare intellektuelle Einsicht, vidarshana, 
wird man dem Mitgefühl entfremdet sein und den subtilen Egoismus spiritueller Trägheit suchen. 
Um diesen Fehler zu vermeiden, sollte man über sieben Wahrheiten nachdenken. Zunächst sollte 
man über die Vergänglichkeit aller Dinge nachdenken.

Man sollte darüber nachdenken, dass alle Dinge in der Vergangenheit wie ein Traum sind, die in der
Gegenwart wie ein Blitz und die in der Zukunft wie Wolken, die spontan entstehen.

Drittens sollte man erkennen, dass alles, was einen Körper hat, unrein ist, der Ort falscher 
Ansichten. Man sollte sehen, dass unwissende Geister das Unwirkliche für das Wirkliche halten. 
Alles, was entsteht, sollte als Chimäre betrachtet werden, ohne Realität. Sechstens sollte man 
erkennen, dass die absolute Wahrheit, Paramarthasatya, kein Produkt des individuellen Geistes ist 
und dass kein Denken und keine Analogie sie erfassen kann. Schließlich sollte man sich mit der 
Tatsache des Leidens als unveränderlichem Ergebnis der Unwissenheit beschäftigen. Zusätzlich zu 
Meditation und Kontemplation sollte der Aspirant das große Gelübde ablegen, dem gesamten 
Prozess des Samsara zu entsagen, und in sich selbst die Samen des Mitgefühls für alle Wesen 
nähren.

Diejenigen, die diesem Gedanken- und Handlungsweg folgen, werden unaufhaltsam, wenn auch 
allmählich, zum Buddhakshetra, dem Buddha-Reich, hingezogen, wo sie den Weltverehrten sehen 
und unermesslichen spirituellen Nutzen erlangen können. Ihre Füße werden sicher auf dem Weg 



stehen, der zur Erleuchtung führt, die, so fern sie auch in der Zukunft liegen mag, völlig außerhalb 
der Zeit und daher ewig gegenwärtig ist.

Durch die Ausübung dieser Lehre haben alle Buddhas das höchste Wissen erlangt. ... Durch die 
Ausübung dieser Lehre haben Bodhisattvas in der Vergangenheit vollendet, und Bodhisattvas in der 
Zukunft werden vollenden, reinen und makellosen Glauben an das Mahayana.

Die Welt ist überwunden – ja! sogar hier!
Durch diejenigen, 

die ihren Glauben auf die Einheit richten.
                                                                                                                             Shri Krishna

OM


