Ashoka

Konig Priyardarshi sagt:

Ich habe angeordnet, dass dieses Edikt iiber Dharma sechsundzwanzig Jahre nach meiner Kronung
eingraviert wird.

Es ist schwierig, Gliick zu erlangen, weder in dieser Welt noch in der ndchsten, aufser durch
intensive Liebe zum Dharma, intensive Selbstpriifung, intensiven Gehorsam, intensive Furcht vor
dem Bosen und intensive Begeisterung. Doch als Ergebnis meiner Unterweisung haben die Achtung
vor dem Dharma und die Liebe zum Dharma von Tag zu Tag zugenommen und werden weiter
zunehmen.

Meine Beamten aller Réiinge — hohe, niedrige und mittlere — handeln in Ubereinstimmung mit den
Grundsdtzen meiner Anweisungen, und durch ihr Beispiel und ihren Einfluss sind sie in der Lage,
wankelmiitige Menschen an ihre Pflicht zu erinnern. Die Beamten der Grenzbezirke setzen meine
Anordnungen auf die gleiche Weise durch. Denn dies sind ihre Regeln: gemdf3 dem Dharma zu
regieren, gemdfs dem Dharma Recht zu sprechen, gemdf3 dem Dharma das Gliick des Volkes zu
fordern und es gemdf} dem Dharma zu schiitzen.

Scdulen-Edikt 1
Ashoka

Shakyamuni Buddha lehrte und fiihrte seine Anhédnger flinfzig Jahre lang nach seiner Erleuchtung
unter dem Bodhi-Baum. Seine grundlegende Botschaft wurde in seiner ersten Predigt einfach
ausgedriickt, aber die Vier Edlen Wahrheiten und der Edle Achtfache Pfad waren von solcher
spiritueller Einfachheit, dass sowohl Mdnche als auch Laien sie schwer zu praktizieren fanden. Die
Realitdt von Dukha, dem Leiden aufgrund von Avidya, Unwissenheit, und die Moglichkeit seiner
Beseitigung erforderten nichts weniger als eine vollstindige, wenn auch schrittweise
Selbsttransformation. Obwohl das Ziel klar war, war der Weg mit allen Hindernissen gepflastert, die
Unwissenheit, Leidenschaft und Verwirrung in Geist, Kérper und Psyche hervorrufen konnten. Da
Buddha dies wusste, legte er kein Glaubensbekenntnis fest, sondern entschied sich dafiir, seine
Schiiler durch Dialoge zu ermutigen und zu korrigieren, die sich auf die praktischen Probleme des
spirituellen Strebens konzentrierten. Seine Antworten, einschlieBlich seiner standhaften Weigerung,
Fragen zu erdrtern, die ,,nicht zur Erbauung beitragen®, veranlassten seine Anhénger, sich auf ihre
eigenen Ressourcen zu besinnen, wihrend er ihnen gleichzeitig alles zur Verfligung stellte, was sie
brauchten, um sich selbst zu erleuchten. Dariiber hinaus griindete er die Sangha, den Orden, der die
gesamte Menschheit als spirituell Suchende umfasst, aber diejenigen auszeichnet, die Geliibde
abgelegt haben, um Erleuchtung zu erlangen und all ihre Energien darauf zu konzentrieren. Seine
Lehren lieferten die notwendige Weisheit und seine Sangha die erforderliche Methode, um die
Kontinuitit der Bemithungen nach seinem Tod sicherzustellen.

Innerhalb eines Jahres nach Buddhas Parinirvana versammelte die Sangha ihre Mitglieder und
versuchte, die 6ffentlichen Lehren des Erleuchteten festzuhalten. Ananda wurde gebeten, alles zu
rezitieren, was er wusste, da er der stindige Begleiter und personliche Diener Buddhas gewesen



war. Seine Worte, erginzt durch die Erinnerungen anderer, bildeten die fritheste Form des Tripitaka,
der drei Korbe der Lehre, der Disziplin und der Exegese, obwohl zu diesem Zeitpunkt
wahrscheinlich nur die ersten beiden Korbe festgelegt wurden. Viele Mdnche hatten private
Unterweisungen erhalten, die nicht in den 6ffentlichen Lehren enthalten waren, und diese bildeten
die Quellen der Mahayana-Tradition. Etwa ein Jahrhundert nach diesem ersten Konzil wurde ein
zweites einberufen, um zahlreiche Fragen beziiglich Lehre und Praxis zu klaren, und obwohl die
Versammlung diese kldren konnte, wurden die Samen fiir eine Spaltung gesit. Mit der Zeit
entstanden achtzehn Schulen, die Mahayana-Standpunkte nicht mitgerechnet.

Innerhalb von drei Jahren nach dem Parinirvana eroberte Ajatashatru von Magadha die benachbarte
Republik Vriji, deren Verfassung Buddha gebilligt hatte, und bald darauf kam auch Koshala unter
seine Herrschaft. Sein Sohn errichtete seine Hauptstadt in Pataliputra (dem heutigen Patna). Um
410 v. Chr. revoltierte die Bevolkerung des entstehenden Reiches und setzte Shaishunaga, einen
Aristokraten aus Vriji, auf den Thron. Er und seine Nachkommen erweiterten den Umfang ihrer
Herrschaft, schufen eine rudimentére Biirokratie und machten Pataliputra zu einer bedeutenden
Stadt. Wéhrend der Herrschaft seines Sohnes Kalashoka (Ashoka der Schwarze) wurde in Vaishali
das zweite buddhistische Konzil einberufen, und er wurde iiberredet, in den Beratungen den
orthodoxeren Standpunkt zu unterstiitzen. Die Dynastie endete, als Nanda, ein Minister, der dem
letzten K6nig nahestand, thn ermordete und den Thron an sich riss. Die Nandas entwickelten eine
integrierte Monarchie, erweiterten das Reich Magadha, forderten die Landwirtschaft, schufen ein
solides Verwaltungssystem und sammelten enorme Ressourcen an Menschen und Geld an. Die
Invasion Nordwestindiens durch Alexander von Makedonien in Verbindung mit der zunehmenden
Unbeliebtheit der Nanda-Herrscher fiihrte zu ihrem Untergang.

Der Uberlieferung zufolge traf im Jahr 326 v. Chr. ein junger Mann namens Chandragupta Maurya
auf Alexander, der in thm das Potenzial fiir eine groBe Zukunft erkannte, denn Chandragupta allein
verstand die volle Bedeutung des Chakravartin, des universellen Herrschers, der auf Erden den
Mahapurusha widerspiegelt.

Noch als junger Mann stiirzte Chandragupta die Nandas und bestieg mit Hilfe von Kautilya, der
eine Abhandlung tliber Staatskunst verfasste, den Thron. Nach dem Kampf gegen Seleukos,
Alexanders General und Nachfolger in Persien, schloss er einen Vertrag, der das Reich von
griechisch-persischen Bedrohungen befreite und ihm ungewollt einen angesehenen Platz in der
spateren griechischen und romischen Geschichte sicherte. Er nutzte das von den Nandas gepflegte
Verwaltungssystem und nutzte seinen Status in der hellenistischen Welt, um enge und
freundschaftliche Kontakte zu Babylon und weiter westlich gelegenen Léndern zu kniipfen. Er galt
als brillanter General, der eine Armee von weit iiber einer halben Million Soldaten befehligte, und
wurde als ebenso brillanter Konig verehrt, der sein Genie bei der Vereinigung Indiens mit kluger
Zuriickhaltung verband, indem er nicht iiber den Subkontinent hinaus vorstie$3. Pataliputra wurde zu
einem kosmopolitischen Zentrum von solch enormen Ausmaflen, dass Chandragupta eine spezielle
Abteilung von Stadtbeamten schuf, die sich um das Wohlergehen der Stadt kiimmerten, und
spezielle Gerichte eingerichtet wurden, um den gerichtlichen Anforderungen gerecht zu werden.
Aclian schrieb, dass Chandraguptas Palast eine unvergleichliche dsthetische Raffinesse aufwies, mit
der ,,weder Memnonian Susa mit all seiner kostbaren Pracht noch Ekbatana mit all seiner
Herrlichkeit konkurrieren kdnnen”. Und Arrian wies auf den auBBergewohnlichen Charakter des
Maurya-Reiches hin, als er feststellte, dass ,,die Inder keine Ausldander als Sklaven einsetzen”.

Obwohl die Griechen Chandragupta als Anhdnger des brahmanischen Hinduismus kannten, deutet
die indische Tradition darauf hin, dass er die Macht der Brahmanen einschrinkte, indem er andere
Religionen begiinstigte. Jainistische Aufzeichnungen behaupten, dass er im spiteren Leben Jainist
wurde und sogar nach einer Regierungszeit von vierundzwanzig Jahren abdankte, seinen Sohn auf
den Thron setzte, sich zuriickzog und nach asketischer Jain-Art fastete, bis er starb. Bindusara
folgte der AuBBenpolitik seines Vaters, behielt seine wichtigsten Minister, darunter Kautilya, und
regierte mindestens ein Vierteljahrhundert lang. Er erweiterte das Reich und festigte die
Regierungsmaschinerie. Er hatte das Gliick, mehrere fahige S6hne zu haben, denn er befand sich in



der unangenehmen Lage, selbst bei Volkern, die kurz vor einer Revolte standen, personlich beliebt
zu sein. Die Provinzminister unterdriickten manchmal die Bevolkerung, die mit der Zeit heftig
reagierte. Anstatt solche Ausbriiche durch den Einsatz seiner riesigen Armee zu unterdriicken,
entsandte er seine Sohne als Vizekonige in die Unruhegebiete. Sein Sohn Ashoka stellte seine
koniglichen Féhigkeiten erstmals als Vizekonig in Taxila unter Beweis. Obwohl Bindusara den
Grundsitzen der vedischen Religion folgte, bevorzugte er die asketische Ajivaka-Gemeinschaft und
setzte Ajivaka-Weise als Berater ein, so wie sein Vater sich Jain-Berater zunutze gemacht hatte.
Obwohl er keine geordnete Thronfolge sichern konnte, garantierte er die Kontinuitét einer
effektiven Regierung, die ein vierjdhriges Interregnum und einen Kampf um die Konigswiirde
tiberstand.

Die Legenden und Uberlieferungen aus Indien, Griechenland, Tibet, China und Sri Lanka, die
Ashokas Leben umgeben, zeugen ebenfalls von der Pracht seiner Herrschaft und seinem
bemerkenswerten Charakter. Ashoka hinterliel zwar {iberall in seinem Reich gravierte Felsen und
Saulen, doch diese waren in Brahmi-Schrift und in lokalen Dialekten beschriftet. Die Schrift wurde
innerhalb von drei Jahrhunderten aufgegeben, und auch die Dialekte gerieten in Vergessenheit.
Ashokas Edikte blieben ungelesen, bis James Prinsep 1837 eine Inschrift erfolgreich entschliisselte.
Die Geschichten iiber Ashoka bliihten seit seinem Tod auf und wurden im Laufe der Jahrhunderte
immer fantasievoller. Auch wenn die Legenden nicht immer miteinander oder mit den Edikten
iibereinstimmen, bieten sie zusammen doch einen beachtlichen Einblick in seine Herrschaft.

So spricht Seine Heilige und Gnidige Majestit, der Konig:

An den Hauptstrafsen lief3 ich Banyanbdume pflanzen, um Vieh und Menschen Schatten zu spenden.
Ich liefs Mangogdrten anlegen und Brunnen in Abstdnden von zwei Meilen graben, Raststdtten
errichten und hier und da viele Trdnkstationen einrichten, um Vieh und Menschen Komfort zu
bieten. Das ist in der Tat ein geringer Komfort. Die Menschen wurden durch verschiedene
Annehmlichkeiten, die sowohl von friiheren Konigen als auch von mir selbst geschaffen wurden,
gliicklich gemacht. Aber ich habe dies getan, damit die Menschen streng dem Weg folgen, den
Dharma vorgegeben hat.

Delhi-Topra-Sdiulen-Edikt

Ashoka, dessen Name ,,frei von Leid” bedeutet, wurde um 304 v. Chr. in den letzten Jahren der
Herrschaft Chandraguptas geboren. Uber seine Kindheit ist nichts bekannt, aber er muss ein
brillantes Kind unter bemerkenswerten Geschwistern gewesen sein, denn Bindusara stérkte seine
Herrschaft und das Reich, indem er seine Sohne als Vizekonige in ferne Provinzen entsandte.
Ashoka wurde nach Taxila (Takshashila) geschickt, um einen Aufstand zu befrieden, den Kronprinz
Susima nicht niederschlagen konnte. Nachdem er erfolgreich die Ordnung wiederhergestellt und das
Wohlwollen des Volkes gewonnen hatte, wurde Ashoka Vizekonig von Ujjain. Obwohl
buddhistische Legenden dazu neigen, Ashoka vor seiner Bekehrung zu verunglimpfen und ihn
danach als Heiligen darzustellen — Extreme, die durch andere Beweise, einschlieBlich der
Inschriften, nicht gerechtfertigt sind —, zeigten sich seine Entschlossenheit und Willensstirke
zweifellos in verschiedenen Phasen seines Lebens auf unterschiedliche Weise. Der Uberlieferung
zufolge war Ashoka als junger Mann den Vergniigungen und Freuden zugeneigt und erhielt den halb
spottischen Namen Kamashoka. Nichtsdestotrotz hinterlie§ die Erfahrung in Taxila einen starken
Eindruck auf Ashoka und {iberzeugte ihn davon, dass er allein in der Lage sein wiirde, das Maurya-
Reich zu regieren. Als Bindusara erkrankte, iibernahm Ashoka die effektive Regierung von Ujjain
aus, auch weil Susima in Taxila erneut in Schwierigkeiten geraten war. Nach dem Tod von
Bindusara bestieg Ashoka den Thron, doch sein Bruder und designierter Thronfolger machte mit
seiner Armee seinen Anspruch geltend. Es kam zu einem gewaltsamen Kampf, an dem
moglicherweise mehrere Briider beteiligt waren — obwohl die legendére Behauptung, Ashoka habe
99 ménnliche Geschwister getotet, wahrscheinlich {ibertrieben ist —, und es dauerte vier Jahre, bis
Ashoka als unangefochtener Herrscher des Maurya-Reiches hervorging.



Ashoka wurde um 272 v. Chr. Kaiser, verschob jedoch seine Kronung (abhisheka), bis er seine
Macht gefestigt hatte. Dann nahm er den Thronnamen Devanampriya Priyadarshin und den Titel
raja an. Devanampriya bedeutet ,,den Gottern lieb* und Priyadarshin kann mit ,,der Wohlwollende*
iibersetzt werden. Er hatte ein Reich geerbt, das sich vom heutigen Afghanistan tiber Kaschmir bis
nach Nepal erstreckte, die gesamte Gangesebene umfasste und bis nach Bengalen reichte. Es
umfasste den gesamten indischen Subkontinent mit Ausnahme der heutigen Bundesstaaten Tamil
Nadu und Kerala. Die Jahre der internen Kédmpfe hatten zu Nachléssigkeit und moglicherweise zu
Rebellion gefiihrt, und es scheint, dass Ashoka sich bemiihte, die Ordnung im Reich
wiederherzustellen. Das stidlich gelegene Kalinga-Reich, das dem griechischen Botschafter am
maurischen Hof, Megasthenes, so bekannt war, dass er dessen militdrische Stirke beschrieb, hatte
moglicherweise Ubergriffe auf maurische Gebiete unternommen. Ashoka erkannte, dass die
Zukunft der indischen Zivilisation in einem dieser beiden michtigen Reiche lag, und im achten Jahr
seiner Herrschaft beschloss er, Kalinga zu erobern. Die Strenge seiner Herrschaft und die Hérte des
Kalinga-Krieges brachten ihm den Beinamen Chandashoka (Ashoka der Grausame) ein. Innerhalb
von zwei Jahren wurde Kalinga unterworfen, aber nur um den Preis von hunderttausend Toten in
der Schlacht, der Ermordung von Zivilisten, unzdhligen Verwundeten und der Deportation von
weiteren hundertfiinfzigtausend Mannern.

Obwohl sein einzigartiger Sieg dem Maurya-Reich Frieden auf allen Seiten sicherte und ihm
dauerhaften Einfluss in Indien garantierte — tatsdchlich war Indien zum ersten Mal in der Geschichte
vereint —, war Ashoka entsetzt iiber das Blutbad. Seine nominelle Zugehorigkeit zur vedischen
Religion und seine tolerante Unterstiitzung der Jains und Ajivakas hatten ihn nicht darauf
vorbereitet, menschliches Leid in solch groBem Ausmal} zu konfrontieren und zu verstehen.

Devanampriya, der Eroberer der Kalingas, ist nun reumiitig, denn diese Evoberung ist keine
Eroberung, da es zu Morden, Tod und Vertreibung der Menschen kam. Devanampriya empfindet all
dies mit tiefer Trauer und Reue. Aber was noch schlimmer ist: In diesem Land leben Brahmanen,
Shramanas und Anhdnger anderer Religionen, sowie Haushdlter, die die Pflicht haben, Alteren,
Mutter und Vater, sowie Gurus, den gebiihrenden Dienst zu erweisen, Freunden, Kameraden,
Gefdhrten und Verwandten sowie Sklaven und Dienern angemessene Hoflichkeit zu erweisen und
sich fest dem Dharma zu verschreiben. Diesen Menschen kénnte Schaden, Tod oder Vertreibung
widerfahren sein. Und die Freunde, Kameraden, Gefihrten und Verwandten, die den vom Krieg
Betroffenen, nach wie vor unverminderte Zuneigung entgegenbringen, sind von diesem Ungliick
schrecklich betroffen.

Fiir Devanampriya ist Dharmavijaya — die Eroberung durch Dharma — der wichtigste Sieg.
Felsenedikt X111

Ob Ashoka sich nun auf einmal wandelte oder ob die Auswirkungen seiner Eroberung ihn im Laufe
der Zeit beeinflussten, es hatte zwei radikale Konsequenzen. Spirituell wurde er ein Anhénger des
Buddhadharma, der Lehren Buddhas. Politisch verzichtete er auf Krieg und Eroberung als
akzeptable Methoden zur Erhaltung des Reiches und versuchte, sie durch die Vermittlung des
Dharma zu ersetzen. Er fasste diese beiden Verpflichtungen in einer dreifachen Hingabe an
Dharmapalana, Dharmakarma und Dharmanushishti zusammen, dem Schutz des Dharma, dem
Handeln gemiB3 dem Dharma und der Unterweisung im Dharma. Anstatt in die Fullstapfen seines
Grofvaters zu treten und der Welt zu entsagen, sah er sich aufgrund seines Verstindnisses des
Dharma fiir das Wohlergehen aller seiner Untertanen verantwortlich und setzte diese allgemeine
Pflicht in den Versuch um, Dharmarajya, die Herrschaft des Dharma, zu verwirklichen. Lange
nachdem seine spezifischen politischen MaBBnahmen und Werke in Vergessenheit geraten waren,
verehrte ihn die buddhistische Tradition als den ersten und idealen Dharmaraja — das buddhistische
Pendant zum hinduistischen Konzept des Chakravartin — und verlieh ihm den Namen
Dharmashoka.



Ashoka interessierte sich weniger fiir die Details der buddhistischen Lehre als dafiir, buddhistische
Standpunkte in individuelle Vorbildlichkeit und Regierungspolitik umzusetzen. Fiir thn war dieses
Bestreben vereinbar mit kosmopolitischer Hoflichkeit und religioser Toleranz. Sein Hof unterhielt
freundschaftliche Beziehungen zum yavana (ausldndischen, insbesondere griechischen) Koénig von
Persien, zu Ptolemius II. Philadelphos von Agypten, Antigonos II. Gonatas von Mazedonien,
Magas von Kyrene und Alexander von Epirus (oder vielleicht Korinth). SchlieBlich sandte er
buddhistische Lehrer — einige von ihnen aus seiner eigenen Familie — in diese Zentren, allerdings
ohne dauerhaften Einfluss. Noch wichtiger war, dass er eine enge und dauerhafte Freundschaft mit
Devanampiya Tissa, dem Konig von Sri Lanka, schloss. Tissa sandte eine Gesandtschaft zu Ashoka,
der darauthin seinen Lieblingssohn Mahendra und seinen Enkel Sumana, beide Monche, nach Sri
Lanka schickte. Tissa konvertierte zum Buddhismus, und bald darauf schloss sich Ashokas Tochter
Sanghamitra der Mission an, um die Frauen des Konigshauses zu unterweisen. Sie brachte einen
Zweig des Bodhi-Baums mit, der Wurzeln schlug und bis heute in Sri Lanka wéchst.

Dharmarajya, wie Ashoka es verstand, erlaubte ihm, sich den Lehren Buddhas zu widmen und die
Sangha zu verehren und zu unterstiitzen, aber es verlangte von ihm als Monarch, alle religiosen
Traditionen in seinem Reich zu pflegen und zu unterstiitzen. Zu diesem Zweck lief3 er im ganzen
Reich Edikte anbringen, in denen er das Volk zur Ausiibung des Dharma ermahnte, hielt aber den
expliziten Inhalt dieses Konzepts ausreichend universell, um auch hinduistische, jainistische,
ajivakische und andere Interpretationen davon einzubeziehen. Obwohl er der buddhistischen
Sangha Land, Nahrung und Geld gab, unterstiitzte er in dhnlicher Weise auch die anderen
spirituellen Traditionen. So erwihnen die Sdulenedikten Geschenke an die Sangha, und die
Hohleninschriften iibertragen Grundstiicke an die Ajivakas. Der Legende nach wurde wiahrend
seiner Herrschaft ein drittes buddhistisches Konzil einberufen, und er bemiihte sich intensiv um die
Erhaltung der Einheit der Sangha — ein Unterfangen, das letztendlich scheiterte —, aber die Edikte
sprechen nur von der Reinigung des Ordens. Wissenschaftler neigen dazu zu glauben, dass kein
drittes Konzil stattfand oder dass Ashoka wenig damit zu tun hatte, aber das Fehlen detaillierter
Aussagen in den Edikten konnte auch nur zeigen, dass er keinen Wert darin sah, 6ffentlich {iber
seine Rolle in den inneren Angelegenheiten der Sangha zu berichten.

Ashoka vernachlissigte weder 6ffentliche Bauvorhaben noch die Verwaltung. Obwohl er die
Todesstrafe fiir schwere Verbrechen beibehielt, entwickelte er ein Berufungssystem, um jede
Moglichkeit fiir eine Revision des Urteils zu geben, die die Hinrichtung durch eine Geldstrafe
ersetzen konnte. Er reformierte das Steuersystem, sodass jede Region und jedes Dorf bei
Ernteausfillen und Riickgang des Handels um Erleichterungen bitten konnte, reorganisierte die
Biirokratie, damit Einzelpersonen keine willkiirliche Macht ausiiben konnten, und schuf eine neue
Klasse von Beamten. Die Mahamatras, wortlich ,,die GroBBen®, wurden eingesetzt, um die Arbeit
der Regierung zu iiberwachen. Sie reisten durch das ganze Reich, um sicherzustellen, dass Beamte
und Amtstrager ihre Aufgaben effizient, fair und gewaltfrei erfiillten. Einige wurden damit
beauftragt, sich um das Wohlergehen der Sangha zu kiimmern, und reisten dafiir sogar auflerhalb
des Reiches. Andere kiimmerten sich um das Wohlergehen anderer religidser Sekten. Einige
iiberpriiften die Justizverwaltung, die Arbeit der Steuerbehdrden, die Kommunalverwaltung und die
offentlichen Arbeiten. Sie berichteten direkt an Ashoka, der sich fiir die Details seines Reiches
interessierte. Ashoka errichtete Raststétten, grub Brunnen, pflanzte Baume und griindete
Krankenhduser entlang der HauptstraBen. Es scheint, dass er sogar ein rudimentéres
Sozialversicherungssystem eingefiihrt hat. Er erliel Vorschriften zum Schutz von Kiihen, verbot
Tieropfer und schaffte die Jagd zu Sportzwecken ab. Er ersetzte die konigliche Jagd durch die
konigliche Pilgerreise und besuchte Bodh Gaya und viele andere heilige Stétten.

Sowohl die Uberlieferung als auch die Edikte deuten darauf hin, dass Ashoka viele seiner vertrauten
Vertrauten auf ldngere Missionen schickte und ein groBer Teil seiner Familie in die Sangha eintrat.
Als seine Hauptkonigin Asandhimitra starb, verlor er seine stérkste Stiitze. Karuvaki, die sich
immer weniger fiir Ashokas Ziele interessierte, iibernahm diese méchtige Position, und obwohl sie
die Sangha unterstiitzte, bestand sie darauf, dies im Koniginnenedikt zu verkiinden. Die letzte



Hauptkonigin, Tishyarakshita, soll so eifersiichtig auf Ashokas Hingabe geworden sein, dass sie
versuchte, den Bodhi-Baum zu zerstéren, den Ashoka personlich wieder gesund gepflegt hatte. Ob
der alternde Kaiser nun tatsichlich, wie es die Uberlieferung besagt, in seinem eigenen Palast
gefangen gehalten wurde oder nicht, seine letzten Jahre scheinen traurig und einsam gewesen zu
sein. Als er nach vierzig Jahren ruhmreicher Herrschaft um 232 v. Chr. starb, erlosch das Licht des
Maurya-Reiches. Weder die Legenden noch die sparlichen erhaltenen Aufzeichnungen kénnen sich
dartiber einigen, wer seine Nachfolge antrat, wann und in welcher Reihenfolge. Offenbar regierten
mehrere Konige in relativ schneller Folge, und dann verschwand die Maurya-Linie in der
Vergessenheit.

Ashokas Reich geriet bald in Vergessenheit. Aber das Ideal, das er als aryaputra (Prinz) und
dharmaputra (Sohn des Dharma) hochhielt, gewann mit jeder vergangenen Epoche an Glanz.
Generationen, die sich weder an die Maurya erinnern konnten, noch die Grenzen ihres Reiches
benennen oder gar die Edikte lesen konnten, erinnerten sich dennoch an den grofen Konig, den
,Geliebten der Gotter”, der Dharma lehrte und nach seinen Lehren lebte, der den Mal3stab gesetzt
hatte, an dem spéatere Herrscher gemessen wurden und oft als unzulénglich befunden wurden, und
der eine einfache, aber grundlegende Lehre der Toleranz und Hoflichkeit verkiindet hatte, die auf
dem Respekt vor den spirituellen Bestrebungen aller Menschen beruhte, sich an den Dharma zu
halten. Sie erinnerten sich daran, dass es einmal ein kleines goldenes Zeitalter gegeben hatte, und
wussten, dass es fiir die Menschen mdglich war, erneut ein goldenes Zeitalter zu erleben.

Es gibt kein Geschenk, das dem Geschenk des Dharma gleichkommt, der Etablierung menschlicher
Beziehungen auf der Grundlage des Dharma, der Verteilung von Reichtum durch den Dharma oder
der Verwandtschaft im Dharma.

Rock Edict X1



