
ASANGA

Wer auch immer Samsara so erlebt, wie es wirklich ist, kreist in Samsara mit einem unbefleckten 
Geist. Und wer auch immer einen Geist hat, der von den Aspekten der Vergänglichkeit, des Leidens 
und der Ichlosigkeit von Samsara unbeeindruckt ist, der tritt nicht schnell in das Nirvana ein. Und 
wer einen Geist hat, der sich nicht vor Nirvana fürchtet, sammelt Ausrüstung dafür und sieht zwar 
die guten Eigenschaften und Vorteile von Nirvana, sehnt sich aber dennoch nicht danach und tritt 
daher nicht schnell in Nirvana ein. Dies ist das große Mittel des Bodhisattva, um vollkommene 
Erleuchtung zu erlangen. Dieses Mittel ist fest in der festen Überzeugung von höchster Shunyata 
verankert. Daher gilt für den Bodhisattva, der Shiksha Marga, den Weg der Unterweisung, gut 
verstanden hat, die Kultivierung der Überzeugung vom höchsten Shunyata als das Mahan Upaya, 
das große Mittel, um die Erkenntnis des Tathagata zu erlangen.

Bodhisattvabhumi

Asanga

Die Tradition lehrt, dass es drei Umdrehungen des Rades des Dharma gegeben hat. Die erste wurde 
durch die öffentlichen Lehren Gautama Buddhas eingeleitet, die in den Lehren von achtzehn 
Schulen, die zusammen als Hinayana oder Kleines Fahrzeug bezeichnet werden, verankert sind und 
heute im Theravada, dem Weg der Ältesten, weiterleben. Die zweite wurde durch Buddhas 
esoterische Lehren eingeleitet, die als Mahayana oder Großes Fahrzeug entstanden und die Quelle 
der verschiedenen Schulen in Tibet, der Mongolei, Korea, China und Japan sind. Die dritte 
Umwälzung begann mit Asanga und der Yogacara-Schule, einem Zweig des Madhyamika, der die 
Meditation als grundlegenden Aspekt der buddhistischen Praxis betonte. H.P. Blavatsky vermutete, 
dass diese komplexe Geschichte ein tiefes Geheimnis birgt. Asanga, auch bekannt als Arya Asanga 
oder Aryasanga, wurde mit einem anderen Lehrer verwechselt, Aryasangha, einem direkten Schüler 
Buddhas, der der wahre Begründer der ersten und stets geheimen Yogacharya-Schule ist. Indem er 
die früheren Lehren der geheimnisvollen Yogacharya-Schule mit Elementen tantrischer und 
magischer Praktiken vermischte, beeinträchtigte Asanga seine außergewöhnliche Brillanz und 
Einsicht. Da die reinen Yogacharya-Bücher – Narjol chodpa auf Tibetisch – nie veröffentlicht 
wurden, muss man Asangas enzyklopädisches Werk Yogacarabhumi, zu dem auch das 
Bodhisattvabhumi gehört, sorgfältig prüfen, da es laut H.P. Blavatsky „vieles aus dem älteren 
System” enthält.

Asangas Geburt ist von Legenden umwoben. Taranatha schrieb, dass Asangas Mutter in einem 
früheren Leben ein Mönch gewesen sei, der den Tripitaka, die drei Körbe des Theravadin-Kanons, 
beherrschte. Als er einmal mit einem Mönch diskutierte, verletzte er die Gefühle seines Gegners 
zutiefst, indem er ihm vorwarf, ein weibliches Gehirn zu haben. Avalokiteshvara, dem der Täter 
versprochen war, sagte voraus, dass er mehrere Leben als Frau leben würde, um die völlige 
Ungerechtigkeit dieser Bemerkung zu verstehen. Irgendwann im vierten Jahrhundert wurde dieser 
Mönch als Prakashashila in der Stadt Purushapura (dem heutigen Peshawar) in Gandhara geboren. 
Obwohl sie eine Brahmanin war, heiratete sie zunächst einen Kshatriya und gebar Asanga. Später 
heiratete sie einen Brahmanen und bekam zwei weitere Söhne, Vasubandhu und Virinchivatsa. 
Obwohl Asanga deutlich älter war als seine Halbbrüder und eigentlich die Pflichten eines Kriegers 
und Anführers übernehmen sollte, sagte Prakashashila ihm, dass er für andere Aufgaben bestimmt 
sei, und ermutigte ihn, in die Sangha einzutreten.



Asanga trat in die Sangha ein und diente ein Jahr lang dem Upadhyaya, dem Acharya und der 
Sangha. Anschließend studierte er fünf Jahre lang die heiligen Texte, darunter die Tripitaka und die 
Mahayana-Sutras. Als blau gekleideter Mahishasaka-Mönch erlernte er fortgeschrittene 
Meditationsmethoden. Als sein Verständnis dem seines Lehrers gleichkam, erhielt er eine geheime 
Einweihung und zog sich in eine Höhle auf einem Berg zurück, der verschiedene Namen trug: 
Kukkutapada, Gurpaparvata und Gurupada. Dort meditierte er über Maitreya, dem er sich 
verschrieben hatte. Nach drei Jahren war es ihm jedoch nicht gelungen, seinen himmlischen Lehrer 
zu erblicken, und er machte sich bereit, seine felsige Behausung zu verlassen. Als er aus der Höhle 
trat, sah er, dass die Flügel der Vögel die Felsen um ihre Nester herum allmählich abgetragen 
hatten, und als er dachte: „Ich habe meine Beharrlichkeit verloren“, kehrte er zu seinen 
Meditationen zurück. Enttäuscht machte er sich nach weiteren drei Jahren erneut bereit zu gehen, 
doch dann bemerkte er die Wirkung, die tropfendes Wasser auf die Steine hatte, auf die es fiel, und 
kehrte zu seiner Kontemplation zurück. Ein drittes Mal verließ er seine Höhle und begegnete einem 
alten Mann, der ein Stück Eisen mit einem feinen Tuch rieb, um daraus Nadeln herzustellen, und 
kehrte zu seiner Meditation zurück. Aber im zwölften Jahr gab er alle Hoffnung auf und verließ 
seine Bergfestung.

Schweren Herzens machte er sich auf den Weg in die Stadt Achintya, wo er einen von Würmern 
befallenen Hund sah. Als er erkannte, dass das arme Tier an dem Befall sterben würde, aber die 
Würmer nicht vernichten wollte, beschloss er, ihnen Fleisch aus seinem eigenen Körper zu geben. 
Kaum hatte er dieses Opfer gebracht, verschwand der Hund und an seiner Stelle stand Maitreya, 
strahlend in einem Heiligenschein aus Lakshanas, göttlichen Gnaden. Asanga konnte sich nicht 
zurückhalten. Unter Tränen fragte er, warum diese Vision nicht schon früher erschienen war, 
sondern erst jetzt, wo er zu große körperliche Schmerzen hatte, um sich danach zu sehnen. Maitreya
erklärte ihm, dass er immer da gewesen sei, aber dass Asangas eigene Blindheit ihn daran gehindert 
habe, ihn zu sehen. Als seine große Einsicht – prajna – durch Mitgefühl – karuna – ergänzt wurde, 
wurden seine Augen klar. Maitreya fragte Asanga, was er sich wirklich wünsche, und dieser 
antwortete: „Das Mahayana zu verbreiten.“ Daraufhin nahm Maitreya Asanga mit in das Tushita-
Reich, Maitreyas himmlische Wohnstätte. Dort wurde ihm die tiefste Bedeutung der 
Prajnaparamita-Sutras gelehrt und er wurde in den fünf Werken Maitreyas unterwiesen. Als Asanga
sechs Monate – manche sagen fünfundzwanzig Jahre – später in die irdische Existenz zurückkehrte,
begann er eine energische Karriere, um das buddhistische Denken und die buddhistische Praxis in 
Indien wiederzubeleben.

Die Tibeter nennen diese Form der Geschichte rnam thar, heilige Biografie, die für das Verständnis 
des Weges zur Erleuchtung unerlässlich ist und sich daher weniger mit den genauen Details äußerer 
Ereignisse als mit der inneren Bedeutung des erzählten Lebens befasst. Asanga begann mit der 
Gründung von Viharas, klösterlichen Gemeinschaften, und da er die Abhijnas, übernatürliche 
Kräfte, beherrschte, konnte er an einem Tag so weit reisen, wie ein durchschnittlicher Mönch in 
nicht weniger als einem Monat zurücklegen konnte. Da er die Gedanken anderer lesen konnte, 
passte er seine Lehren dem Verständnis seiner Zuhörer an. Schließlich machte seine große 
Gelehrsamkeit König Gambhirapaksha auf ihn aufmerksam, der sein Förderer wurde und einen 
Großteil von Asangas Arbeit großzügig finanzierte. Mit der Zeit schrieb Asanga die fünf Bücher 
von Maitreya nieder und verfasste Kommentare dazu, darunter das Uttaratantra, ein Werk, das laut 
Tsong-Kha-Pa kein Yogacara-, sondern ein Madhyamika-Text war. Darüber hinaus schrieb Asanga 
Kommentare zu den Prajnaparamita-Sutras sowie eigene Abhandlungen, darunter sein 
umfangreiches Werk Yogacarabhumi (Stufen der Yoga-Praxis). Spät in seinem Leben überzeugte er 
seinen Bruder Vasubandhu, sich der Yogacara-Schule anzuschließen, und Vasubandhu arbeitete 
erfolgreich daran, Asangas Lehren der breiten Bevölkerung zugänglich zu machen. Asanga, dessen 
Werk nun durch seinen Bruder gesichert war, zog sich nach Rajagriha zurück – dem Ort des Ersten 
Konzils nach Buddhas Parinirvana – und starb. Seine Schüler errichteten ihm zu Ehren eine 
Chaitya, eine Reliquienhalle.

Trotz des enormen spirituellen Impulses, den Nagarjuna dem Mahayana verliehen hatte, hatte seine 



schiere dialektische Brillanz viele Anhänger erschreckt. Er hatte einen Mittelweg zwischen der 
Tendenz, die Welt der Phänomene als an sich real anzusehen, und der Tendenz, alle Existenz als 
unwirklich abzulehnen, eingeschlagen. Zwischen naivem Realismus und Nihilismus platzierte 
Nagarjuna die Lehre von Shunyata als Tathata, der Leere, als die wesentliche Natur aller Dinge. Er 
erkannte die metapsychologische Neigung, Shunyata selbst als „Ding” neben anderen Phänomenen 
zu hypostasieren, und lehrte das Prinzip von Shunyatashunyata, der Leere der Leere. Gleichzeitig 
bestand er darauf, dass Shunyata nicht bloßes Nichts sei, denn „wenn all dies nicht Shunyata wäre, 
gäbe es keine Schöpfung und keine Zerstörung”. Shunyata ist keine weitere Kategorie von 
Phänomenen, und doch ist es die sine qua non aller Phänomene. Nichtsdestotrotz empfanden viele 
Anhänger der Madhyamika diese Lehre als zu subtil und verfielen in einen deprimierenden 
Nihilismus, während die Anhänger anderer Schulen ihre Lehren durch Nagarjunas vernichtende 
Dialektik erschüttert sahen.

Asanga versuchte, diesen Tendenzen entgegenzuwirken, indem er dem Geist von Nagarjunas 
Lehren treu blieb und verschiedene upaya oder Methoden anwandte. Er modifizierte die alte Formel
der „zwei Wahrheiten“, Paramarthasatya und samvritisatya, absolute und relative Wahrheit, zum 
Standpunkt der trilakshana oder „drei Naturen“. Nach dieser Auffassung haben Phänomene drei 
Naturen: parikalpita, eine mentale Konstruktion und in diesem Sinne imaginär, entsprechend 
samvritisatya; paratantra, eine vom Geist unabhängige Natur, die jedoch der bedingten Entstehung 
unterliegt; und parinishpanna, die absolute Natur, entsprechend Paramarthasatya. Diese 
Perspektive ist weniger eine Ablehnung der alten Lehre von den zwei Wahrheiten als vielmehr ein 
praktisches Mittel, um Nihilismus auf dem Weg zur Erleuchtung zu vermeiden. Wenn sich der Geist
von seinen selbst auferlegten Konstrukten befreit, fällt er nicht in einen Abgrund der Nichtigkeit, 
sondern entdeckt, dass die Dinge an sich existieren, obwohl ihre Existenz von anderen Dingen 
abhängig und daher nicht absolut real ist. Die Wurzel dieser Zwischenexistenz ist Shunyata, die 
Leere. Das Schema füllt die Lücke zwischen der Befreiung des Geistes von seinen eigenen 
Täuschungen und der höchsten Verwirklichung von Paramarthasatya.

In Verbindung mit der dreifachen Lehre der Wahrheit postulierte Asanga auch eine achtfache 
Klassifizierung des Bewusstseins. Das Bewusstsein, Vijnana, hypostasiert unter dem Einfluss des 
Karma die Dualität der Erscheinungen, obwohl diese Dualität keine reale Existenz hat. Das 
Bewusstsein entwickelt acht Aspekte, um die Welt so darzustellen, wie sie der gewöhnliche Mensch
erlebt. Fünf dieser Aspekte entsprechen den fünf Sinnesorganen, der sechste ist die mentale 
Wahrnehmung. Der siebte ist der verunreinigte Geist, d. h. der Geist, der durch die Vorstellung eines
Selbst als reale Entität getäuscht wird. Der achte Aspekt des Bewusstseins ist alayavijnana, das 
universelle Lagerhaus aller vergänglichen Erfahrungen. Im Laufe der Zeit sammelt es die Samen 
des Karma und spiegelt somit sowohl alles wider, was getan wurde, als auch alles, was sich in der 
Frucht des Karma entfalten wird. Alayavijnana ist jedoch nicht die ultimative Realität: Es ist Chitta,
der Geist, in seinem universellsten Sinne, und als solcher ist es Teil der Skandhas, der Aggregate, 
aus denen eine Persona gebildet wird. Die Skandhas sind anitya, dukha und anatma, vergänglich, 
leidvoll und ohne Selbst. So wie Alayavijnana aus den Erfahrungen des Geistes mit der Welt 
schöpft, so wird auch der Geist von Alayavijnana beeinflusst. Was aus Alayavijnana entsteht, ist 
daher nicht Shunyata.

Für Asanga ist die Welt chittamatra, „nur Geist”, aber nicht im absoluten Sinne, wie es einige 
Gelehrte und sogar späte Yogacara-Autoren vermuten. Asanga entlehnte den Begriff aus der 
Meditationspraxis, in der jedes Bild, das in den Geist kommt, als chittamatra, „nur Geist”, 
bezeichnet wird. Solche Bilder, so prächtig sie auch sein mögen, sind vollständig Schöpfungen des 
Geistes und stellen keine direkte transzendentale Erfahrung von Shunyata dar. In ähnlicher Weise 
argumentierte Asanga, dass die berühmte Passage im Dashabhumika Sutra, „chittamatram idam yad
idam traidhatukam” („diese drei Bereiche sind nichts als Geist”), bedeutet, dass die Erfahrungen, 
die man in den drei Bereichen, kamaloka, rupaloka und arupaloka – den Welten der Begierden, 
Formen und Formlosigkeit – macht, alle wie die Bilder sind, die man in der Meditation sieht. Sie 
sind Schöpfungen des Geistes und nicht die Merkmale der Realität. Obwohl das Lankavatara Sutra 



alayavijnana mit dem Tathagatagarbha, der Welt des Tathagata, identifiziert, lehnt Asanga diese 
Gleichsetzung ab. Tsong-Kha-Pa schrieb später, dass die Lehren des Lankavatara vorläufig seien, d.
h. als Medizin für die meisten Geister geeignet, aber für diejenigen, die bereit sind, Einsicht zu 
erlangen, einer inneren Interpretation bedürften. Tsong-Kha-Pa deutete auf ein tiefes Geheimnis in 
Bezug auf Tathagatagarbha hin und unterstützte Asangas Ansicht, dass Alayavijnana nicht die 
ultimative Realität ist. Sobald man in der Meditation eine solche Reinheit des Bewusstseins erreicht
hat, dass jedes Gefühl von Subjekt und Objekt völlig verschwindet, wird man Zeuge von Shunyata 
und erkennt dann die wahre Bedeutung der Bezeichnung „nur Geist” für die Welt. Aber in dieser 
unbeschreiblichen Erhabenheit ist man nichts anderes als Shunyata.

Das wird als Realität bezeichnet, die Sphäre der Erkenntnis, die vollständig von der verdunkelnden 
Kraft der Verunreinigung gereinigt ist. Was ist diese Realität? Die Vier Edlen Wahrheiten – Leiden, 
seine Ursache, seine Beendigung und der Weg, der zu seiner Beendigung führt. Es ist das Wissen, 
das in denen entsteht, die klares Verständnis haben und nach gründlicher Untersuchung zu den Vier 
Edlen Wahrheiten gelangen. . . .

Was ist die Realität, die der Bereich der Erkenntnis ist, der vollständig von den Verunreinigungen 
des Erkennbaren gereinigt ist? ... Es ist der Bereich und die Sphäre der Erkenntnis, die den Buddha-
Bhagavans und Bodhisattvas gehört, die, nachdem sie dharmanairatmya, das Nicht-Selbst der 
Dharmas, durchdrungen haben und aufgrund dieses reinen Verständnisses die unaussprechliche 
Natur aller Dharmas erkannt haben, die Gleichheit der wesentlichen Natur der verbalen 
Bezeichnung und des nicht diskursiv Erkennbaren kennen. Das ist das höchste Tathata, die wahre 
Natur, da es nichts Höheres gibt, was die höchste Grenze des Erkennbaren ist und wofür alle 
Analysen der Dharmas unternommen werden und was sie nicht überschreiten.

Da Tathata, „So-Sein“ oder „wahre Natur“, Shunyata, die Leere, ist, haben die Natur der Namen 
oder Bezeichnungen von Dingen und die Dinge selbst dieselbe Natur, denn Gleichheit, Samata, ist 
auch gleichbedeutend mit Shunyata. So gelangt der Neuling auf dem Shiksha Marga, dem Pfad der 
Unterweisung, zur Erkenntnis von Dharmanairatmya, dem Nicht-Selbst aller Dharmas, und weiß, 
dass kein Dhamma oder Element der Existenz eine unabhängige Natur oder ein Selbst hat, dass es 
keine ausdrückbare Natur hat und daher keine Zuschreibung zulassen kann. Somit existieren 
Dhammas nicht so, wie sie allgemein gedacht oder ausgedrückt werden. Für Asanga erklärt dies die 
Bedeutung der Lehre Buddhas, der lehrte, dass er zur Erlösung aller Wesen gekommen sei, obwohl 
er wusste, dass es keine zu erlösenden Wesen gibt. Die Realität transzendiert für die Erleuchteten 
sowohl das Sein als auch das Nichtsein, aber die Realität ist nicht irgendwie ein drittes Ding, das 
von ihnen getrennt ist. Vielmehr ist die Realität gleichzeitig sowohl Sein als auch Nichtsein. 
Dharmas existieren, aber nicht so, wie sie gedacht oder bezeichnet werden, und doch haben sowohl 
der phänomenale als auch der noumenale Aspekt von Dhamma dieselbe Essenz, denn die 
wesentliche Natur (svabhava) aller Dharmas ist Shunyata.

Die Befreiung von der Täuschung des diskursiven Denkens erfolgt notwendigerweise in Stufen, 
denn die acht Aspekte des Bewusstseins sind zwar eine funktionale Einheit, aber nicht alle eins. 
Jeder Aspekt muss als das verstanden werden, was er ist, von seinen falschen Behauptungen einer 
unabhängigen Natur befreit und an seinen Platz gesetzt werden. Zum Beispiel werden die drei 
Kleshas oder Verunreinigungen des Bewusstseins – Begierde, Hass und Verblendung – auf 
tibetischen Fahnen oft im Zentrum des Rades von Samsara dargestellt. Aus psychologischer und 
ethischer Sicht können sie als Grundlage von Dukha, Leiden, betrachtet werden. Aus 
metaphysischer Sicht würden die drei Ashravas jedoch als „Tore zur Hölle” betrachtet werden. Sie 
sind „Ausflüsse”, die mit Sinnesbegierde, Liebe zum Dasein und Unwissenheit verbunden sind. Für 
Asanga, anders als für die meisten buddhistischen Denker, werden diese Perspektiven bewusst 
miteinander verschmolzen, sodass die Ashravas die Kleshas sind, dieselben Kräfte, die in 
verschiedenen Aspekten des achtfachen Bewusstseins vorhanden sind. Wenn man die Kleshas 
wirklich auslöschte, so Asanga, hätte man auch die Ashravas beseitigt. Der Bodhisattva, der diese 
hohe Ebene des Wissens erreicht, auf der geistige Verunreinigungen beseitigt sind und die 
Wirklichkeit verstanden wird, hat sich von jedem Rest diskursiven Denkens befreit. Das bedeutet 



jedoch, dass die verschiedenen Formen der Verblendung ebenso tief verwurzelt sind wie das 
Bewusstsein selbst, wenn man es getrennt von Shunyata betrachtet. Die Kleshas müssen auf jeder 
Ebene bis hin zum Alayavijnana beseitigt werden.

So ist derjenige, der diese Meisterschaft erlangt hat, der Beste und Unvergleichliche unter allen 
Wesen. Und du solltest verstehen, dass der Bodhisattva fünf überlegene Vorteile hat, die alle 
Umstände beherrschen. Diese sind, dass er höchsten Seelenfrieden erlangt, indem er die ruhigen 
Stationen erreicht hat und nicht durch das Besänftigen von Verunreinigungen; dass sein Wissen und 
seine Sicht in Bezug auf alle Wissenschaften ungehindert, vollkommen rein und vollkommen klar 
sind; dass er unermüdlich im Samsara umherwandert, zum Wohle aller Wesen; dass er alle Reden 
der Tathagatas versteht, die verhüllte Bedeutungen haben; und dass er, weil er selbständig ist und 
nicht von anderen abhängig ist, nicht von seiner eifrigen Hingabe an das Mahayana abgebracht 
wird.

Eine solch erhabene Errungenschaft erlaubt es dem Bodhisattva jedoch nicht, sich aus der Welt der 
Qualen und Unwissenheit zurückzuziehen, denn der Bodhisattva kultiviert ein tiefes Mitgefühl, das 
seiner Weisheit und Einsicht entspricht. Jeder Nutzen, den er auf seiner Reise entlang des Pfades der
Unterweisung erlangt hat, wird durch entsprechende Handlungen zum Wohle aller Lebewesen 
ergänzt. Da sein Geist wahrhaft ruhig ist, verweilt er stets in einem Zustand des Glücks, einem 
Zustand, der einem Bodhisattva angemessen ist, der den Weg zur Erleuchtung und das Yoga kennt, 
das die Müdigkeit geistiger und körperlicher Anstrengung beseitigt. Sein höchstes Wissen in den 
Wissenschaften treibt ihn dazu, die Buddhadharmas – das Wissen, die Errungenschaften, die 
Methoden und die Lehren Buddhas – unter allen Wesen zu pflegen. Seine Freiheit von Ermüdung 
beim Durchlaufen des Samsara ermöglicht es ihm, unaufhörlich die Entwicklung der Wesen zu 
fördern und zu ermutigen, jedes auf seiner eigenen Ebene und jedes innerhalb der karmischen 
Grenzen seiner Inkarnation und Existenzweise. Seine Fähigkeit, die verschleierte Sprache der 
Tathagatas zu verstehen, ermöglicht es ihm, die Zweifel und Schwierigkeiten ernsthafter Schüler zu 
beseitigen, die dem von ihm beschrittenen Weg folgen wollen. Sie gibt ihm auch die Kraft, 
Saddharma, das wahre Dharma, von seinen subtilen, aber fiktiven Ähnlichkeiten zu unterscheiden, 
so dass er die Lehre aufrechterhalten kann, die sonst durch schattenhafte Umkehrungen untergraben
würde. Schließlich garantiert seine völlige Selbständigkeit, dass er niemals in Irrtümer verfällt und 
damit andere in die Irre führt, und dass er seinem Gelübde treu bleibt und somit ein würdiges 
Vorbild ist.

Die fünf Aktivitäten, die einem Bodhisattva angemessen sind, stärken ihn, während sie anderen 
helfen. Sie werden Karaniyas oder Bodhisattva-Pflichten genannt, weil in ihnen die Unterscheidung
zwischen Prajna und Karuna aufgehoben wird, ebenso wie die Unterscheidung zwischen Selbst 
und anderen und sogar die zwischen Nirvana und Samsara.

Laut Taranatha hatte das Mahayana einen großen Niedergang erlebt, bevor Asanga kam, um seine 
Lehren zu verbreiten. Während seines langen Lebens verbreitete er den Dharma energisch unter 
Zehntausenden von Menschen, die der Sangha beitraten. Er wurde Arya, „der Edle”, und 
Maitreyanatha, „der Maitreya Ergebenen”, genannt, und es heißt, dass er, obwohl er weit über 
neunzig Jahre lang lehrte, nie einen Tag älter aussah als an dem Tag, an dem er Maitreya in der 
Nähe von Achintya erblickte. Obwohl alle seine Werke schließlich ins Chinesische übersetzt 
wurden, war der Weise Dharmakshema von der Bodhisattvabhumi so bewegt, dass er sie 
unmittelbar nach ihrer Entstehung übersetzte. Sie wurde zu einem der sechs Grundtexte der Schule 
Atishas in Tibet (die später von Tsong-Kha-Pa zur Gelukpa-Ordnung reformiert wurde), wo sie bis 
heute ein wesentlicher Bestandteil der Mahayana-Studien ist. Traditionelle Quellen stimmen darin 
überein, dass Asanga die dritte der zehn Stufen des Bodhisattva-Pfades erreichte, die Stufe des 
Prabhakari, des „Lichtgebers”, auf der der Bodhisattva „das große Licht der Lehre unter allen 
Lebewesen verbreitet”. Asanga, der Lichtgeber, wird als vollendeter Meditationspraktiker und 
Vorbild für selbstlosen Dienst an der Menschheit verehrt.

______________ 



Die subtile Seele sitzt überall, unbefleckt:

Wie das Licht der alles durchdringenden Sonne

Das sich nicht verändert durch das, worauf es scheint

Das Licht der Seele scheint rein an jedem Ort;

Und diejenigen, die mit solchen Augen der Weisheit sehen

Wie sich Materie und das, was mit ihr zu tun hat, trennen;

Und wie der Geist und das Fleisch miteinander streiten,

Diese Weisen gehen den Weg, der zum Leben führt!

Shri Krishna

OM


