ASANGA

Wer auch immer Samsara so erlebt, wie es wirklich ist, kreist in Samsara mit einem unbefleckten
Geist. Und wer auch immer einen Geist hat, der von den Aspekten der Vergdnglichkeit, des Leidens
und der Ichlosigkeit von Samsara unbeeindruckt ist, der tritt nicht schnell in das Nirvana ein. Und
wer einen Geist hat, der sich nicht vor Nirvana fiirchtet, sammelt Ausriistung dafiir und sieht zwar
die guten Eigenschaften und Vorteile von Nirvana, sehnt sich aber dennoch nicht danach und tritt
daher nicht schnell in Nirvana ein. Dies ist das grofie Mittel des Bodhisattva, um vollkommene
Erleuchtung zu erlangen. Dieses Mittel ist fest in der festen Uberzeugung von héchster Shunyata
verankert. Daher gilt fiir den Bodhisattva, der Shiksha Marga, den Weg der Unterweisung, gut
verstanden hat, die Kultivierung der Uberzeugung vom héchsten Shunyata als das Mahan Upaya,
das grofse Mittel, um die Erkenntnis des Tathagata zu erlangen.

Bodhisattvabhumi

Asanga

Die Tradition lehrt, dass es drei Umdrehungen des Rades des Dharma gegeben hat. Die erste wurde
durch die 6ffentlichen Lehren Gautama Buddhas eingeleitet, die in den Lehren von achtzehn
Schulen, die zusammen als Hinayana oder Kleines Fahrzeug bezeichnet werden, verankert sind und
heute im Theravada, dem Weg der Altesten, weiterleben. Die zweite wurde durch Buddhas
esoterische Lehren eingeleitet, die als Mahayana oder Grof3es Fahrzeug entstanden und die Quelle
der verschiedenen Schulen in Tibet, der Mongolei, Korea, China und Japan sind. Die dritte
Umwilzung begann mit Asanga und der Yogacara-Schule, einem Zweig des Madhyamika, der die
Meditation als grundlegenden Aspekt der buddhistischen Praxis betonte. H.P. Blavatsky vermutete,
dass diese komplexe Geschichte ein tiefes Geheimnis birgt. Asanga, auch bekannt als Arya Asanga
oder Aryasanga, wurde mit einem anderen Lehrer verwechselt, Aryasangha, einem direkten Schiiler
Buddhas, der der wahre Begriinder der ersten und stets geheimen Yogacharya-Schule ist. Indem er
die friiheren Lehren der geheimnisvollen Yogacharya-Schule mit Elementen tantrischer und
magischer Praktiken vermischte, beeintrachtigte Asanga seine aullergewohnliche Brillanz und
Einsicht. Da die reinen Yogacharya-Biicher — Narjol chodpa auf Tibetisch — nie verdffentlicht
wurden, muss man Asangas enzyklopadisches Werk Yogacarabhumi, zu dem auch das
Bodhisattvabhumi gehort, sorgfiltig priifen, da es laut H.P. Blavatsky ,,vieles aus dem élteren
System” enthilt.

Asangas Geburt ist von Legenden umwoben. Taranatha schrieb, dass Asangas Mutter in einem
fritheren Leben ein Monch gewesen sei, der den Tripitaka, die drei Korbe des Theravadin-Kanons,
beherrschte. Als er einmal mit einem Monch diskutierte, verletzte er die Gefiihle seines Gegners
zutiefst, indem er ihm vorwarf, ein weibliches Gehirn zu haben. Avalokiteshvara, dem der Tater
versprochen war, sagte voraus, dass er mehrere Leben als Frau leben wiirde, um die vollige
Ungerechtigkeit dieser Bemerkung zu verstehen. Irgendwann im vierten Jahrhundert wurde dieser
Monch als Prakashashila in der Stadt Purushapura (dem heutigen Peshawar) in Gandhara geboren.
Obwohl sie eine Brahmanin war, heiratete sie zunachst einen Kshatriya und gebar Asanga. Spiter
heiratete sie einen Brahmanen und bekam zwei weitere Sohne, Vasubandhu und Virinchivatsa.
Obwohl Asanga deutlich élter war als seine Halbbriider und eigentlich die Pflichten eines Kriegers
und Anfiihrers {ibernehmen sollte, sagte Prakashashila ihm, dass er fiir andere Aufgaben bestimmt
sei, und ermutigte ihn, in die Sangha einzutreten.



Asanga trat in die Sangha ein und diente ein Jahr lang dem Upadhyaya, dem Acharya und der
Sangha. Anschlieend studierte er fiinf Jahre lang die heiligen Texte, darunter die Tripitaka und die
Mahayana-Sutras. Als blau gekleideter Mahishasaka-Monch erlernte er fortgeschrittene
Meditationsmethoden. Als sein Verstdndnis dem seines Lehrers gleichkam, erhielt er eine geheime
Einweihung und zog sich in eine Hohle auf einem Berg zuriick, der verschiedene Namen trug:
Kukkutapada, Gurpaparvata und Gurupada. Dort meditierte er iiber Maitreya, dem er sich
verschrieben hatte. Nach drei Jahren war es ihm jedoch nicht gelungen, seinen himmlischen Lehrer
zu erblicken, und er machte sich bereit, seine felsige Behausung zu verlassen. Als er aus der Hohle
trat, sah er, dass die Fliigel der Vogel die Felsen um ihre Nester herum allméhlich abgetragen
hatten, und als er dachte: ,,Ich habe meine Beharrlichkeit verloren®, kehrte er zu seinen
Meditationen zuriick. Enttduscht machte er sich nach weiteren drei Jahren erneut bereit zu gehen,
doch dann bemerkte er die Wirkung, die tropfendes Wasser auf die Steine hatte, auf die es fiel, und
kehrte zu seiner Kontemplation zuriick. Ein drittes Mal verlie er seine Hohle und begegnete einem
alten Mann, der ein Stiick Eisen mit einem feinen Tuch rieb, um daraus Nadeln herzustellen, und
kehrte zu seiner Meditation zuriick. Aber im zwdlften Jahr gab er alle Hoffnung auf und verliel3
seine Bergfestung.

Schweren Herzens machte er sich auf den Weg in die Stadt Achintya, wo er einen von Wiirmern
befallenen Hund sah. Als er erkannte, dass das arme Tier an dem Befall sterben wiirde, aber die
Wiirmer nicht vernichten wollte, beschloss er, ihnen Fleisch aus seinem eigenen Korper zu geben.
Kaum hatte er dieses Opfer gebracht, verschwand der Hund und an seiner Stelle stand Maitreya,
strahlend in einem Heiligenschein aus Lakshanas, gottlichen Gnaden. Asanga konnte sich nicht
zuriickhalten. Unter Trianen fragte er, warum diese Vision nicht schon friither erschienen war,
sondern erst jetzt, wo er zu grof3e korperliche Schmerzen hatte, um sich danach zu sehnen. Maitreya
erklirte ihm, dass er immer da gewesen sei, aber dass Asangas eigene Blindheit ithn daran gehindert
habe, ihn zu sehen. Als seine grof3e Einsicht — prajna — durch Mitgefiihl — karuna — ergénzt wurde,
wurden seine Augen klar. Maitreya fragte Asanga, was er sich wirklich wiinsche, und dieser
antwortete: ,,Das Mahayana zu verbreiten.” Darauthin nahm Maitreya Asanga mit in das Tushita-
Reich, Maitreyas himmlische Wohnstétte. Dort wurde ithm die tiefste Bedeutung der
Prajnaparamita-Sutras gelehrt und er wurde in den fiinf Werken Maitreyas unterwiesen. Als Asanga
sechs Monate — manche sagen fiinfundzwanzig Jahre — spéter in die irdische Existenz zuriickkehrte,
begann er eine energische Karriere, um das buddhistische Denken und die buddhistische Praxis in
Indien wiederzubeleben.

Die Tibeter nennen diese Form der Geschichte rnam thar, heilige Biografie, die fiir das Verstindnis
des Weges zur Erleuchtung unerlésslich ist und sich daher weniger mit den genauen Details duBBerer
Ereignisse als mit der inneren Bedeutung des erzihlten Lebens befasst. Asanga begann mit der
Griindung von Viharas, klosterlichen Gemeinschaften, und da er die Abhijnas, iibernatiirliche
Krifte, beherrschte, konnte er an einem Tag so weit reisen, wie ein durchschnittlicher Monch in
nicht weniger als einem Monat zuriicklegen konnte. Da er die Gedanken anderer lesen konnte,
passte er seine Lehren dem Verstdndnis seiner Zuhorer an. SchlieSlich machte seine grof3e
Gelehrsamkeit Konig Gambhirapaksha auf ihn aufmerksam, der sein Férderer wurde und einen
Grofiteil von Asangas Arbeit groBziigig finanzierte. Mit der Zeit schrieb Asanga die fiinf Biicher
von Maitreya nieder und verfasste Kommentare dazu, darunter das Uttaratantra, ein Werk, das laut
Tsong-Kha-Pa kein Yogacara-, sondern ein Madhyamika-Text war. Dariiber hinaus schrieb Asanga
Kommentare zu den Prajnaparamita-Sutras sowie eigene Abhandlungen, darunter sein
umfangreiches Werk Yogacarabhumi (Stufen der Yoga-Praxis). Spét in seinem Leben iiberzeugte er
seinen Bruder Vasubandhu, sich der Yogacara-Schule anzuschlieSen, und Vasubandhu arbeitete
erfolgreich daran, Asangas Lehren der breiten Bevolkerung zugénglich zu machen. Asanga, dessen
Werk nun durch seinen Bruder gesichert war, zog sich nach Rajagriha zuriick — dem Ort des Ersten
Konzils nach Buddhas Parinirvana —und starb. Seine Schiiler errichteten ihm zu Ehren eine
Chaitya, eine Reliquienhalle.

Trotz des enormen spirituellen Impulses, den Nagarjuna dem Mahayana verliehen hatte, hatte seine



schiere dialektische Brillanz viele Anhédnger erschreckt. Er hatte einen Mittelweg zwischen der
Tendenz, die Welt der Phinomene als an sich real anzusehen, und der Tendenz, alle Existenz als
unwirklich abzulehnen, eingeschlagen. Zwischen naivem Realismus und Nihilismus platzierte
Nagarjuna die Lehre von Shunyata als Tathata, der Leere, als die wesentliche Natur aller Dinge. Er
erkannte die metapsychologische Neigung, Shunyata selbst als ,,Ding” neben anderen Phinomenen
zu hypostasieren, und lehrte das Prinzip von Shunyatashunyata, der Leere der Leere. Gleichzeitig
bestand er darauf, dass Shunyata nicht bloBes Nichts sei, denn ,,wenn all dies nicht Shunyata wiére,
gibe es keine Schopfung und keine Zerstérung”. Shunyata ist keine weitere Kategorie von
Phénomenen, und doch ist es die sine qua non aller Phinomene. Nichtsdestotrotz empfanden viele
Anhidnger der Madhyamika diese Lehre als zu subtil und verfielen in einen deprimierenden
Nihilismus, wihrend die Anhinger anderer Schulen ihre Lehren durch Nagarjunas vernichtende
Dialektik erschiittert sahen.

Asanga versuchte, diesen Tendenzen entgegenzuwirken, indem er dem Geist von Nagarjunas
Lehren treu blieb und verschiedene upaya oder Methoden anwandte. Er modifizierte die alte Formel
der ,,zwei Wahrheiten®, Paramarthasatya und samvritisatya, absolute und relative Wahrheit, zum
Standpunkt der trilakshana oder ,,drei Naturen®. Nach dieser Auffassung haben Phinomene drei
Naturen: parikalpita, eine mentale Konstruktion und in diesem Sinne imaginér, entsprechend
samvritisatya, paratantra, eine vom Geist unabhingige Natur, die jedoch der bedingten Entstehung
unterliegt; und parinishpanna, die absolute Natur, entsprechend Paramarthasatya. Diese
Perspektive ist weniger eine Ablehnung der alten Lehre von den zwei Wahrheiten als vielmehr ein
praktisches Mittel, um Nihilismus auf dem Weg zur Erleuchtung zu vermeiden. Wenn sich der Geist
von seinen selbst auferlegten Konstrukten befreit, fllt er nicht in einen Abgrund der Nichtigkeit,
sondern entdeckt, dass die Dinge an sich existieren, obwohl ihre Existenz von anderen Dingen
abhdngig und daher nicht absolut real ist. Die Wurzel dieser Zwischenexistenz ist Shunyata, die
Leere. Das Schema fiillt die Liicke zwischen der Befreiung des Geistes von seinen eigenen
Tauschungen und der hochsten Verwirklichung von Paramarthasatya.

In Verbindung mit der dreifachen Lehre der Wahrheit postulierte Asanga auch eine achtfache
Klassifizierung des Bewusstseins. Das Bewusstsein, Vijnana, hypostasiert unter dem Einfluss des
Karma die Dualitét der Erscheinungen, obwohl diese Dualitdt keine reale Existenz hat. Das
Bewusstsein entwickelt acht Aspekte, um die Welt so darzustellen, wie sie der gewohnliche Mensch
erlebt. Fiinf dieser Aspekte entsprechen den fiinf Sinnesorganen, der sechste ist die mentale
Wahrnehmung. Der siebte ist der verunreinigte Geist, d. h. der Geist, der durch die Vorstellung eines
Selbst als reale Entitét getduscht wird. Der achte Aspekt des Bewusstseins ist alayavijnana, das
universelle Lagerhaus aller vergidnglichen Erfahrungen. Im Laufe der Zeit sammelt es die Samen
des Karma und spiegelt somit sowohl alles wider, was getan wurde, als auch alles, was sich in der
Frucht des Karma entfalten wird. Alayavijnana ist jedoch nicht die ultimative Realitét: Es ist Chitta,
der Geist, in seinem universellsten Sinne, und als solcher ist es Teil der Skandhas, der Aggregate,
aus denen eine Persona gebildet wird. Die Skandhas sind anitya, dukha und anatma, vergénglich,
leidvoll und ohne Selbst. So wie Alayavijnana aus den Erfahrungen des Geistes mit der Welt
schopft, so wird auch der Geist von Alayavijnana beeinflusst. Was aus Alayavijnana entsteht, ist
daher nicht Shunyata.

Fiir Asanga ist die Welt chittamatra, ,,nur Geist”, aber nicht im absoluten Sinne, wie es einige
Gelehrte und sogar spéte Yogacara-Autoren vermuten. Asanga entlehnte den Begriff aus der
Meditationspraxis, in der jedes Bild, das in den Geist kommt, als chittamatra, ,,nur Geist”,
bezeichnet wird. Solche Bilder, so préachtig sie auch sein mogen, sind vollstdndig Schopfungen des
Geistes und stellen keine direkte transzendentale Erfahrung von Shunyata dar. In dhnlicher Weise
argumentierte Asanga, dass die beriihmte Passage im Dashabhumika Sutra, ,,chittamatram idam yad
idam traidhatukam” (,,diese drei Bereiche sind nichts als Geist”), bedeutet, dass die Erfahrungen,
die man in den drei Bereichen, kamaloka, rupaloka und arupaloka — den Welten der Begierden,
Formen und Formlosigkeit — macht, alle wie die Bilder sind, die man in der Meditation sieht. Sie
sind Schopfungen des Geistes und nicht die Merkmale der Realitdt. Obwohl das Lankavatara Sutra



alayavijnana mit dem Tathagatagarbha, der Welt des Tathagata, identifiziert, lehnt Asanga diese
Gleichsetzung ab. Tsong-Kha-Pa schrieb spiter, dass die Lehren des Lankavatara vorlaufig seien, d.
h. als Medizin fiir die meisten Geister geeignet, aber flir diejenigen, die bereit sind, Einsicht zu
erlangen, einer inneren Interpretation bediirften. Tsong-Kha-Pa deutete auf ein tiefes Geheimnis in
Bezug auf Tathagatagarbha hin und unterstiitzte Asangas Ansicht, dass Alayavijnana nicht die
ultimative Realitét ist. Sobald man in der Meditation eine solche Reinheit des Bewusstseins erreicht
hat, dass jedes Gefiihl von Subjekt und Objekt vollig verschwindet, wird man Zeuge von Shunyata
und erkennt dann die wahre Bedeutung der Bezeichnung ,,nur Geist” fiir die Welt. Aber in dieser
unbeschreiblichen Erhabenheit ist man nichts anderes als Shunyata.

Das wird als Realitét bezeichnet, die Sphire der Erkenntnis, die vollstindig von der verdunkelnden
Kraft der Verunreinigung gereinigt ist. Was ist diese Realitdt? Die Vier Edlen Wahrheiten — Leiden,
seine Ursache, seine Beendigung und der Weg, der zu seiner Beendigung fiihrt. Es ist das Wissen,
das in denen entsteht, die klares Versténdnis haben und nach griindlicher Untersuchung zu den Vier
Edlen Wahrheiten gelangen. . . .

Was ist die Realitdt, die der Bereich der Erkenntnis ist, der vollstindig von den Verunreinigungen
des Erkennbaren gereinigt ist? ... Es ist der Bereich und die Sphére der Erkenntnis, die den Buddha-
Bhagavans und Bodhisattvas gehort, die, nachdem sie dharmanairatmya, das Nicht-Selbst der
Dharmas, durchdrungen haben und aufgrund dieses reinen Verstindnisses die unaussprechliche
Natur aller Dharmas erkannt haben, die Gleichheit der wesentlichen Natur der verbalen
Bezeichnung und des nicht diskursiv Erkennbaren kennen. Das ist das hochste Tathata, die wahre
Natur, da es nichts Hoheres gibt, was die hochste Grenze des Erkennbaren ist und wofiir alle
Analysen der Dharmas unternommen werden und was sie nicht tiberschreiten.

Da Tathata, ,,So-Sein“ oder ,,wahre Natur®, Shunyata, die Leere, ist, haben die Natur der Namen
oder Bezeichnungen von Dingen und die Dinge selbst dieselbe Natur, denn Gleichheit, Samata, ist
auch gleichbedeutend mit Shunyata. So gelangt der Neuling auf dem Shiksha Marga, dem Pfad der
Unterweisung, zur Erkenntnis von Dharmanairatmya, dem Nicht-Selbst aller Dharmas, und weil3,
dass kein Dhamma oder Element der Existenz eine unabhéngige Natur oder ein Selbst hat, dass es
keine ausdriickbare Natur hat und daher keine Zuschreibung zulassen kann. Somit existieren
Dhammas nicht so, wie sie allgemein gedacht oder ausgedriickt werden. Fiir Asanga erklért dies die
Bedeutung der Lehre Buddhas, der lehrte, dass er zur Erlosung aller Wesen gekommen sei, obwohl
er wusste, dass es keine zu erlésenden Wesen gibt. Die Realitdt transzendiert fiir die Erleuchteten
sowohl das Sein als auch das Nichtsein, aber die Realitit ist nicht irgendwie ein drittes Ding, das
von ihnen getrennt ist. Vielmehr ist die Realitét gleichzeitig sowohl Sein als auch Nichtsein.
Dharmas existieren, aber nicht so, wie sie gedacht oder bezeichnet werden, und doch haben sowohl
der phidnomenale als auch der noumenale Aspekt von Dhamma dieselbe Essenz, denn die
wesentliche Natur (svabhava) aller Dharmas ist Shunyata.

Die Befreiung von der Tauschung des diskursiven Denkens erfolgt notwendigerweise in Stufen,
denn die acht Aspekte des Bewusstseins sind zwar eine funktionale Einheit, aber nicht alle eins.
Jeder Aspekt muss als das verstanden werden, was er ist, von seinen falschen Behauptungen einer
unabhéngigen Natur befreit und an seinen Platz gesetzt werden. Zum Beispiel werden die drei
Kleshas oder Verunreinigungen des Bewusstseins — Begierde, Hass und Verblendung — auf
tibetischen Fahnen oft im Zentrum des Rades von Samsara dargestellt. Aus psychologischer und
ethischer Sicht konnen sie als Grundlage von Dukha, Leiden, betrachtet werden. Aus
metaphysischer Sicht wiirden die drei Ashravas jedoch als ,,Tore zur Holle” betrachtet werden. Sie
sind ,,Ausfliisse”, die mit Sinnesbegierde, Liebe zum Dasein und Unwissenheit verbunden sind. Fiir
Asanga, anders als fiir die meisten buddhistischen Denker, werden diese Perspektiven bewusst
miteinander verschmolzen, sodass die Ashravas die Kleshas sind, dieselben Krifte, die in
verschiedenen Aspekten des achtfachen Bewusstseins vorhanden sind. Wenn man die Kleshas
wirklich ausloschte, so Asanga, hitte man auch die Ashravas beseitigt. Der Bodhisattva, der diese
hohe Ebene des Wissens erreicht, auf der geistige Verunreinigungen beseitigt sind und die
Wirklichkeit verstanden wird, hat sich von jedem Rest diskursiven Denkens befreit. Das bedeutet



jedoch, dass die verschiedenen Formen der Verblendung ebenso tief verwurzelt sind wie das
Bewusstsein selbst, wenn man es getrennt von Shunyata betrachtet. Die Kleshas miissen auf jeder
Ebene bis hin zum Alayavijnana beseitigt werden.

So ist derjenige, der diese Meisterschaft erlangt hat, der Beste und Unvergleichliche unter allen
Wesen. Und du solltest verstehen, dass der Bodhisattva finf iiberlegene Vorteile hat, die alle
Umsténde beherrschen. Diese sind, dass er hochsten Seelenfrieden erlangt, indem er die ruhigen
Stationen erreicht hat und nicht durch das Besédnftigen von Verunreinigungen; dass sein Wissen und
seine Sicht in Bezug auf alle Wissenschaften ungehindert, vollkommen rein und vollkommen klar
sind; dass er unermiidlich im Samsara umherwandert, zum Wohle aller Wesen; dass er alle Reden
der Tathagatas versteht, die verhiillte Bedeutungen haben; und dass er, weil er selbstidndig ist und
nicht von anderen abhingig ist, nicht von seiner eifrigen Hingabe an das Mahayana abgebracht
wird.

Eine solch erhabene Errungenschaft erlaubt es dem Bodhisattva jedoch nicht, sich aus der Welt der
Qualen und Unwissenheit zuriickzuziehen, denn der Bodhisattva kultiviert ein tiefes Mitgefiihl, das
seiner Weisheit und Einsicht entspricht. Jeder Nutzen, den er auf seiner Reise entlang des Pfades der
Unterweisung erlangt hat, wird durch entsprechende Handlungen zum Wohle aller Lebewesen
erginzt. Da sein Geist wahrhaft ruhig ist, verweilt er stets in einem Zustand des Gliicks, einem
Zustand, der einem Bodhisattva angemessen ist, der den Weg zur Erleuchtung und das Yoga kennt,
das die Miidigkeit geistiger und korperlicher Anstrengung beseitigt. Sein hochstes Wissen in den
Wissenschaften treibt ihn dazu, die Buddhadharmas — das Wissen, die Errungenschaften, die
Methoden und die Lehren Buddhas — unter allen Wesen zu pflegen. Seine Freiheit von Ermiidung
beim Durchlaufen des Samsara ermoglicht es thm, unaufhorlich die Entwicklung der Wesen zu
fordern und zu ermutigen, jedes auf seiner eigenen Ebene und jedes innerhalb der karmischen
Grenzen seiner Inkarnation und Existenzweise. Seine Fahigkeit, die verschleierte Sprache der
Tathagatas zu verstehen, ermdglicht es ihm, die Zweifel und Schwierigkeiten ernsthafter Schiiler zu
beseitigen, die dem von ihm beschrittenen Weg folgen wollen. Sie gibt thm auch die Kraft,
Saddharma, das wahre Dharma, von seinen subtilen, aber fiktiven Ahnlichkeiten zu unterscheiden,
so dass er die Lehre aufrechterhalten kann, die sonst durch schattenhafte Umkehrungen untergraben
wiirde. Schlielich garantiert seine vollige Selbstandigkeit, dass er niemals in Irrtiimer verféllt und
damit andere in die Irre fiihrt, und dass er seinem Geliibde treu bleibt und somit ein wiirdiges
Vorbild ist.

Die fiinf Aktivitéiten, die einem Bodhisattva angemessen sind, starken ihn, wihrend sie anderen
helfen. Sie werden Karaniyas oder Bodhisattva-Pflichten genannt, weil in ihnen die Unterscheidung
zwischen Prajna und Karuna aufgehoben wird, ebenso wie die Unterscheidung zwischen Selbst
und anderen und sogar die zwischen Nirvana und Samsara.

Laut Taranatha hatte das Mahayana einen grof3en Niedergang erlebt, bevor Asanga kam, um seine
Lehren zu verbreiten. Wéhrend seines langen Lebens verbreitete er den Dharma energisch unter
Zehntausenden von Menschen, die der Sangha beitraten. Er wurde Arya, ,,der Edle”, und
Maitreyanatha, ,,der Maitreya Ergebenen”, genannt, und es heif3t, dass er, obwohl er weit {iber
neunzig Jahre lang lehrte, nie einen Tag élter aussah als an dem Tag, an dem er Maitreya in der
Néhe von Achintya erblickte. Obwohl alle seine Werke schlieBlich ins Chinesische iibersetzt
wurden, war der Weise Dharmakshema von der Bodhisattvabhumi so bewegt, dass er sie
unmittelbar nach ihrer Entstehung tibersetzte. Sie wurde zu einem der sechs Grundtexte der Schule
Atishas in Tibet (die spéter von Tsong-Kha-Pa zur Gelukpa-Ordnung reformiert wurde), wo sie bis
heute ein wesentlicher Bestandteil der Mahayana-Studien ist. Traditionelle Quellen stimmen darin
iiberein, dass Asanga die dritte der zehn Stufen des Bodhisattva-Pfades erreichte, die Stufe des
Prabhakari, des ,,Lichtgebers”, auf der der Bodhisattva ,,das groB3e Licht der Lehre unter allen
Lebewesen verbreitet”. Asanga, der Lichtgeber, wird als vollendeter Meditationspraktiker und
Vorbild fiir selbstlosen Dienst an der Menschheit verehrt.




Die subtile Seele sitzt iiberall, unbefleckt:
Wie das Licht der alles durchdringenden Sonne
Das sich nicht verdndert durch das, worauf es scheint
Das Licht der Seele scheint rein an jedem Ort;
Und diejenigen, die mit solchen Augen der Weisheit sehen
Wie sich Materie und das, was mit ihr zu tun hat, trennen,
Und wie der Geist und das Fleisch miteinander streiten,

Diese Weisen gehen den Weg, der zum Leben fiihrt!

oM

Shri Krishna



