
Aryadeva

Ich verneige mich vor Manjushri, der ewig jung ist,

ich verneige mich und reinige die drei Tore –

Körper, Sprache und Geist:

Vor dem Lehrer, dem Licht der Welt;

Vor den Lehren, dem heilenden Nektar,

der die Leiden der Emotionen heilt;

Vor denen, die auf den Pfaden des Lernens sind

und auf dem Pfad des Nicht-Mehr-Lernens.

Gute Ergebnisse und eine hohe Geburt

Entstehen aus den Samen tugendhafter Handlungen.

Schlechte Ergebnisse und eine niedrige Geburt

Werden durch unrechtmäßige Handlungen hervorgebracht,

So wie Gerstenkörner Gerstenernte hervorbringen

Und Weizenkörner nichts als Weizen hervorbringen.

So schaffen allein gute Taten Freude

Und Fehler bringen Elend hervor.

Die gottgleiche Kraft liegt in unseren Handlungen

und nicht in einem äußeren Gott.

Aryadeva

Auch wenn Nagarjunas herkulische Anstrengungen, eine methodologische Grundlage und 
philosophische Basis für die Zusammenführung verschiedener buddhistischer Standpunkte zu 
schaffen, ihr Ziel verfehlten, gab er doch einen Impuls für eine spirituelle Erneuerung, die sich in 
viele Richtungen verzweigte. Er gründete die Madhyamika-Schule – den Mittleren Weg –, die sich 
dafür einsetzte, ein Gefühl der Brüderlichkeit inmitten der Vielfalt zu bewahren. Mit dem 
Aufkommen der Madhyamika prägte die metapsychologische und metaphysische Kraft des 
Mahayana jeden Aspekt der buddhistischen Tradition nachhaltig. Diejenigen, die sich gegen die 
Vorstellung wehrten, dass Gautama Buddha seinen fortgeschrittensten Schülern eine geheimnisvolle
Lehre vermittelt hatte, übernahmen dennoch frei Methoden und Analogien der Madhyamika, um 
ihre eigenen Ansichten zu verdeutlichen. Die Tradition, dass Nagarjuna Leiter des großen 
Universitätsklosters von Nalanda war, zeugt vom allgegenwärtigen Einfluss seines Denkens. 
Madhyamika entwickelte sich in Indien und verbreitete sich dann nach China und Japan, wo es 
unter ganz anderen Bedingungen als an seinem Geburtsort florierte. Es brachte einen eigenen 



Ableger hervor – die Yogacharya-Schule des Idealismus – und teilte sich schließlich in zwei 
unterschiedliche Richtungen auf. Im fünften Jahrhundert vertrat Bhavaviveka die Ansicht, dass 
Madhyamika einen eigenen positiven Inhalt habe, während Buddhapalita versuchte, alle 
philosophischen Positionen auf ihre Absurdität zu reduzieren, in der Überzeugung, dass dies zur 
intuitiven Erkenntnis der Realität jenseits aller möglichen Erkenntnis führen würde.

Lange vor der Ausbreitung des Madhyamika wurde Nagarjunas Vision jedoch durch die vollendete 
dialektische Kunst seines Hauptschülers Aryadeva, einer der „vier Sonnen, die die Welt 
erleuchteten”, konsolidiert. Wie das Leben seines berühmten Lehrers ist auch das Leben von 
Aryadeva von Legenden und Hagiographien durchdrungen. Biografen berichten, dass Aryadeva, 
geboren im Herzen einer Lotusblume, der Pflegesohn von Panchashringa, König von Sinhala, 
wurde, das allgemein als das heutige Sri Lanka angesehen wird. Seine natürliche Anmut und 
Brillanz beeindruckten seinen Vater so sehr, dass er zum Kronprinzen ernannt und als Thronfolger 
inthronisiert wurde. Er hatte sich bereits intensiv mit den Lehren des Theravada-Buddhismus 
beschäftigt, und die Aussicht, König zu werden, machte ihn traurig. Schließlich verzichtete er auf 
den Thron zugunsten eines Lebens als Mönch, doch die heiklen politischen Komplikationen, die 
sich aus der Anwesenheit eines ehemaligen Kronprinzen in der Nähe des Throns eines anderen 
Nachfolgers ergaben, zwangen ihn, nach Indien zu reisen. Da er neben dem ceylonesischen 
buddhistischen Denken bereits die Künste und Wissenschaften erlernt hatte, suchte er nach einem 
Lehrer, der ihn zum Kern des Dharma führen konnte.

Mit der Zeit traf Aryadeva Nagarjuna und wurde sein lebenslanger hingebungsvoller Schüler. Laut 
Hsuan Tsang fand Aryadeva Nagarjunas Wohnstätte und ließ sich ankündigen. Anstatt Aryadeva 
hereinzubitten, befahl Nagarjuna, seine Bettelschale mit klarem Wasser zu füllen und zu Aryadeva 
zu bringen. Als Aryadeva die Schale erhielt, ließ er eine Nadel hineinfallen und schickte sie zurück. 
Nagarjuna hieß den Neuankömmling willkommen und erklärte seinen erstaunten Schülern, dass die 
mit Wasser gefüllte Schale sein Wissen darstelle und die Nadel bedeute, dass Aryadeva bis auf den 
Grund vorgedrungen sei. Aryadeva wurde zum spirituellen Nachfolger Nagarjunas ernannt und 
wurde schließlich Oberhaupt von Nalanda. Er verfasste eine Reihe von Texten, von denen der 
berühmteste Chatuhshataka (Die hundert Abhandlungen) ist, der in tibetischer Übersetzung und in 
Sanskrit-Fragmenten erhalten geblieben ist. Taranatha erzählte Geschichten, dass Aryadeva Klöster 
gründete und eine Reihe bemerkenswerter magischer Taten vollbrachte, fügte jedoch hinzu, dass er 
für diese Überlieferungen nicht bürgen könne.

Aryadeva wurde manchmal Nilanetra, „der Blauäugige”, genannt, wegen der einzigartigen 
Markierungen in seinem Gesicht, aber der Name könnte auch mit seiner Erlangung des 
„Regenbogenkörpers” in Verbindung stehen. Er wurde auch Kanadeva, „der einäugige Deva”, 
genannt, aufgrund einer mysteriösen Begegnung mit Shiva in seiner Gestalt als Maheshvara.

Während einer Auseinandersetzung mit theistischen Shaiviten argumentierte er, dass eine goldene 
Statue von Maheshvara nicht der Gott selbst sei, und um dies zu beweisen, riss er der Statue das 
linke Auge heraus. Als Maheshvara am nächsten Tag Aryadeva besuchte, riss der Mönch sich sein 
eigenes Auge heraus, um zu zeigen, dass er nicht stolz war, denn die Statue ist nicht der Gott, und 
der Körper ist nicht der Wahrnehmende in ihm. Obwohl Aryadevas Werke darauf hindeuten, dass er 
mit Jain-Philosophen, theistischen Vaishnavas und Shaiviten sowie Anhängern zahlreicher 
unterschiedlicher buddhistischer Standpunkte debattierte, ging es ihm eher darum, Irrtümer zu 
beseitigen, als jeden Einzelnen zu zwingen, genau derselben Lehre und Praxis zu folgen. Mit 
besonderer Begeisterung setzte er seine erhabene Dialektik in kritischen Analysen theistischer 
Traditionen ein, in denen die Gottheit zunächst personifiziert und dann absolut gesetzt wurde. 
Ebenso scharf kritisierte er Theravada-Systeme, die die Praxis unter Ausschluss des Verstehens 
betonten.

Vor allem wollte Aryadeva die Tendenz des Theravada ändern, spirituelle Praktiken und ethische 
Normen auf einem psychologischen Verständnis des Leidens zu gründen, und sie durch ethische 
Einsichten ersetzen, die in einer abstrusen Metaphysik verwurzelt sind. Er erkannte, dass Ethik ohne



ein solides Verständnis der Metaphysik, die auf der Lehre der zwei Wahrheiten – paramarthasatya 
und samvritisatya, absolut und bedingt – basiert, die Praxis stärkte, während sie die Meditation 
vernachlässigte. Die Mahayana-Metaphysik hingegen erforderte die Verbindung von Meditation 
und ethischem Handeln wie zwei Seiten einer Medaille. Trotz der Strenge des Weges zur Befreiung 
wandte Aryadeva den Standpunkt der zwei Wahrheiten an, um alle empfänglichen Wesen in den 
Dharma einzubeziehen.

Die Liebe zur Religion wird von den Tathagatas für diejenigen vorgeschrieben, die sich nach dem 
Himmel sehnen; die höchste Wahrheit wird jedoch für diejenigen vorgeschrieben, die nach 
Befreiung streben. Wer religiöse Verdienste anstrebt, kann nicht immer von Shunyata sprechen. 
Wird Medizin nicht zu Gift, wenn sie falsch angewendet wird? So wie man einem Mleccha etwas 
nur in seiner Sprache verständlich machen kann, so kann man auch den einfachen Menschen nichts 
erklären, außer man verwendet die gemeinsame Sprache.

Nichtsdestotrotz sind relativistische Erklärungen nur insofern nützlich, als sie einen zur Meditation 
über die Fülle der scheinbaren Leere, Shunyata, führen.

Der Überlieferung zufolge war Aryadevas anspruchsvollste und triumphreichste Debatte die mit 
Matricheta, einem großen Anhänger von Maheshvara. Er reiste, während er lehrte, und kam 
schließlich nach Nalanda. Nagarjuna und Aryadeva befanden sich auf Retreat in Sri Parvata, und die
Mönche waren durch Matricheta's kraftvolle Argumentation verunsichert. Eine Nachricht wurde an 
Nagarjuna geschickt, der seinen Schüler auf die Probe stellte und ihn schickte, um sich der 
Bedrohung zu stellen. Die vier Debatten wurden auf zwei Ebenen geführt, dialektisch und magisch. 
Aryadeva gewann jede dialektische Auseinandersetzung, aber nur, indem er seine überlegene 
Fähigkeit in der Magie demonstrierte, indem er Matricheta daran hinderte, unsichtbare Hilfe 
herbeizurufen. Matricheta's Schüler traten sofort in die Sangha ein, aber Matricheta selbst hielt sich 
zurück, bis er eine tiefgründige Meditation über seine Fehler abgeschlossen hatte. Dann bereute er 
ohne Vorbehalt und wurde schließlich ein renommierter buddhistischer Lehrer. Anschließend zog 
sich Aryadeva nach Südindien zurück, wo er bis zu seinem Tod weiter lehrte. Einige Quellen 
behaupten, dass Aryadeva von einem wütenden Schüler eines besiegten Tirthika erstochen wurde, 
doch selbst als er im Sterben lag, weigerte er sich, seinen Anhängern zu erlauben, seinen Angreifer 
zu verfolgen. „Alles ist unwirklich“, sagte er. „Denkt über die wahre Bedeutung aller Dinge in der 
Welt der Phänomene nach. Wer wird durchbohrt oder ermordet? Wer ist ein Freund und wer ein 
Feind? Es gibt weder Mord noch Mörder.“ Indem er seine Schüler zurückhielt, gab er seinem 
Angreifer die Möglichkeit zu fliehen und vielleicht zu bereuen und den Weg der Befreiung 
einzuschlagen.

Die buddhistische Tradition verehrt Aryadeva nicht nur als einen herausragenden Vertreter der 
Madhyamika-Lehren, sondern noch mehr als einen Bodhisattva, der sein Leben für die Menschheit 
opferte. Er schuf ein Gleichgewicht zwischen kompromisslos scharfsinniger Analyse geistiger 
Verwirrung und positiver Anleitung zur Neuausrichtung des Bewusstseins auf den Bodhisattva-
Pfad. Dieses dialektische Gleichgewicht liegt dem Chatuhshataka zugrunde, Aryadevas 
berühmtestem Werk. Es beginnt mit Argumenten für die Beseitigung falscher Vorurteile, nämlich 
dass Dinge dauerhaft, angenehm, rein oder das Selbst sind. Die Relativität der phänomenalen 
Existenz und die Erste Edle Wahrheit zeigen, dass nichts in der Erfahrung dauerhaft, angenehm 
oder wirklich rein sein kann. Wenn man dies versteht, wird klar, dass es auf dieser Ebene kein 
Selbst geben kann. Sobald man die spirituelle Abhängigkeit von der weltlichen Welt durch die 
Erkenntnis ihrer inhärenten Vergänglichkeit aufgegeben hat, ist man bereit, über jene Bodhisattva-
Praktiken nachzudenken, die zur Buddhaschaft führen. Daher muss man die Kleshas beseitigen, die 
Verunreinigungen, die das spirituelle Wachstum behindern. Um dies zu erreichen, muss man ihre 
Ursache in den vielen Ebenen des Genusses suchen, die aus scheinbar begehrenswerten Objekten 
der Sinne entstehen. Erst dann ist man bereit, die Lehre anzunehmen. Nachdem Aryadeva die 
Anforderungen des Weges zur Befreiung klargestellt hatte, fügte er eine energische Analyse der 
Substanzlosigkeit aller Dharmas hinzu, der Bestandteile der Existenz, die sich als nichts anderes als
Zeichen der Shunyata erweisen. Ausgehend von der Idee eines Selbst und einschließlich Zeit, 



dogmatischer Meinungen, der Sinnesfähigkeiten und ihrer Objekte, dogmatischer Extreme (wie 
Existenz und Nicht-Existenz, Identität und Unterschied) und bedingter Realität unterwarf Aryadeva 
die Elemente der phänomenalen Existenz der Negation des Shunyavada, dem Weg der Leerheit. Er 
schloss mit einer Diskussion der erkenntnistheoretischen und logischen Probleme, die mit der Lehre
von Shunyata verbunden sind.

Aryadeva verfasste auch Abhandlungen, die ein breites Publikum ernsthafter Schüler ansprechen 
würden. Sein Skhalitapramathana-yukt-hetu-siddhi (Die Dialektik, die Irrtümer widerlegt und 
logische Gründe aufzeigt) legt eine Vielzahl von falschen Ansichten dar und fasst jene Lehren 
zusammen, die dem Schüler helfen, diese zu überwinden und auf dem Weg zur Erleuchtung 
voranzuschreiten. Indem man die Tiefe und Hartnäckigkeit psychischer Strukturen versteht, bereitet
man sich darauf vor, den Dharma ohne Blindheit, Voreingenommenheit oder Vorurteile zu 
betrachten. Die metaphysischen Ausdrücke der höchsten Wahrheiten können dann dazu verwendet 
werden, die Matrizen der Unwissenheit und Täuschung aufzubrechen und das Bewusstsein zu 
transformieren. So schrieb Aryadeva die „Dialektik“, um Hilfe in „dieser Welt der fünf 
Degenerationen“ zu bieten – Degenerationen der Lebensspanne, des Verständnisses korrekter 
Ansichten, der leidvollen Emotionen (Gier, Wut, Unwissenheit, Stolz und Ähnliches), der 
psychologischen Stabilität fühlender Wesen und der Degeneration dieses Zeitalters der Unruhen. 
Seltsamerweise beginnt Aryadeva nicht damit, die mutmaßliche Existenz des Nicht-Existierenden 
zu leugnen, sondern er bekräftigt die Existenz dessen, was manche leugnen. Er weist das Argument 
zurück, dass alle Dinge ein Ende haben und daher heute keine Pflege benötigen, und besteht darauf,
dass alle Dinge zwar vergehen, aber Samen für zukünftiges Wachstum hinterlassen. Nichts 
geschieht einfach so, sondern hat immer eine Ursache. Nur durch die Kultivierung jener Tugenden, 
die die Wurzeln der bedingten Kausalität angreifen, kann man sich aus dem endlosen Kreislauf 
unfreiwilliger Wiedergeburten befreien.

Wenn unsere Wanderung zu hohen und niedrigen Zuständen

Uneingeschränkt und so frei wäre

Wie ein Vogel, der ungehindert fliegt,

Dann könnte es keine Hindernisse geben.

Aber durch Tugend oder durch Fehlverhalten

Wird unser Weg zu Glück oder Unglück geebnet.

Diese haben die Macht, Freude oder Leid zu verursachen,

hier zählt die Macht der Götter nichts.

Nachdem Aryadeva die Wirksamkeit richtigen Handelns aufgrund der Vergänglichkeit aller Dinge 
bestätigt hat – und nicht, weil man sagen könnte, dass irgendetwas gleich bleibt –, lehnt er dann 
jede denkbare Vorstellung von einem individuellen Selbst als gültig ab.

Es ist wie zum Beispiel

der oft gemachte Fehler

ein Seil als Schlange zu betrachten.

Das Phänomen des Seils

wird nicht als das gesehen, was es ist,

sondern als etwas, das ein Selbst besitzt.

Doch so wie das Seil niemals eine Schlange sein kann,



so sind Phänomene niemals ein Selbst.

Ebenso irren diejenigen, die versucht sind, die phänomenale Welt auf ein permanentes materielles
Substrat zu reduzieren.

Diese elementaren Dinge – Feuer und Wasser,

Erde und Wind – können nicht für sich allein existieren,

denn sie bestehen aus kleineren Dingen,

subatomaren Teilen (p'a-ra-rab dul) zusammengesetzt sind,

sodass selbst das kleinste Teilchen

in sechs Teile geteilt werden kann.

Daher kann es keinen „kleinsten Teil” geben,

und ebenso kann keine Substanz

jemals dauerhaft sein

und dreifach ist ihre Zerstörung.

Denjenigen, die in der gegenwärtigen Ordnung der Dinge die Merkmale der Dauerhaftigkeit sehen 
und glauben, dass man natürlich in derselben Rasse oder demselben Geschlecht, derselben sozialen 
Position oder Persönlichkeit wiedergeboren wird, warnt Aryadeva:

So wie Gold oder Silber sich den Formen anpassen –

Seien es Löwen, Pferde oder Stiere –

So passt sich auch der Geist – das mentale Kontinuum –

Durch den Impuls des Verlangens

In Farbe, Form und Struktur des Bewusstseins an

Wie Figuren, die im Feuer geformt werden.

Wenn man jedoch beginnt, die trügerische Natur aller Phänomene zu erkennen, kann die Tendenz 
entstehen, zu glauben, dass man, wenn man nur die Natur aller Arten von Phänomenen versteht, die 
erscheinen, irgendwie das Wahre in ihnen erkennen kann. Dies ist der subtile Irrtum, genaue 
Klassifizierung mit spiritueller Einsicht zu verwechseln.

Wenn hohe Zustände erreicht werden

Durch das Wissen um diese Art

Der Aufzählung,

Dann sollten Dinge wie kostbares Gold

Durch das Zählen von Stöcken und Steinen

Zum Erscheinen gezwungen werden.

Daher müssen wir fairerweise sagen

Dass diese Art von Logik

Durch den gesunden Menschenverstand widerlegt wird

Ganz zu schweigen von der letztendlichen Wahrheit.

Es ist, als würde ein hungriger Mann

Sagen, er sei satt



Nachdem er alle seine Lieblingsspeisen aufgezählt hat.

Für Aryadeva entsteht der grundlegende Irrtum in der Fehlwahrnehmung der Wirklichkeit aus dem 
Versäumnis, die Ichlosigkeit oder das Fehlen einer inhärenten Natur aller Dinge zu erkennen. Wenn 
man Phänomenen eine inhärente Substanz oder Realität zuspricht, verkennt man die Wahrheit der 
bedingten Entstehung an ihrer Wurzel. Dieses Missverständnis ist die direkte Ursache für die fünf 
Leiden – Begierde, Hass, Unwissenheit, Arroganz und Zweifel – und diese fünf gewährleisten die 
Relevanz der Ersten Edlen Wahrheit. Metaphysisch lässt sich dieser Irrtum relativ leicht erklären, 
aber ohne große Anstrengung kann man ihn nicht verstehen. Um die Leerheit des scheinbar Vollen 
und die Realität des scheinbar Leeren zu begreifen, muss man die Muster der Fehlwahrnehmung 
und des Missverständnisses, die alle Ebenen des verkörperten Bewusstseins durchdringen, 
durchdringen und aufbrechen. Daher muss die reine Metaphysik des Shunyavada – des Weges der 
Leere – in den Madhyamika, den Mittelweg, übersetzt werden, der alle Extreme und 
Übertreibungen vermeidet. Der Bodhisattva-Pfad, auf dem man in Etappen durch fortschreitendes 
Erwachen zur wahren Natur der Dinge und das allmähliche Abstreifen falscher Vorstellungen vom 
Selbst wandert, ist der einzige Weg zu vollkommenem Wissen und voller Erleuchtung. Der Mittlere 
Weg, der als „Zerologie” – das Studium und die Praxis von Shunya – charakterisiert wurde, wird 
durch tiefes Lernen und auch durch die Reduzierung des Selbst auf Null beschritten, während man 
sich durch selbstlosen Dienst und Meditation über die Grundlagen mit dem Ganzen – Shunyata – 
verbindet. Aryadeva wird als Bodhisattva bezeichnet, weil er klare Einsicht mit mitfühlendem 
Handeln verband, in der unerschütterlichen Überzeugung, dass alle den Weg der Befreiung 
beschreiten könnten.

Arjuna! Wenn ein Mensch überall –

gelehrt durch seine eigene Ähnlichkeit – ein Leben,

eine Essenz im Bösen und im Guten sieht,

dann halte ihn für einen Yogi, ja! Einen vollkommenen!

SHRI KRISHNA

OM


