Anaxagoras

Wer hat ihren Weg zur Sonne und zu den Sternen bestimmt?
Wer aufser Dir ist es, durch den der Mond zu- und abnimmt?
Wer hat die Erde an ihren Platz unterhalb des wolkigen Himmels gesetzt
damit sie nicht herunterfdillt?

Wer hat die Gewdsser und die Pflanzen geschaffen?

Wer hat die Pferde an Wind und Wolken gespannt?

Wer, oh Weiser, ist der Schopfer des Guten Geistes?
Welcher Kunsthandwerker hat Licht und Dunkelheit geschaffen?
Welcher Schopfer schldft und wacht?

Wer hat Morgen, Mittag und Nacht geschaffen,
um den Weisen an seine Aufgabe zu erinnern?

Hast du dein Reich als Guter Geist gegriindet?

Wer hat die Hingabe geschaffen, die mit dem Reich geheiligt ist?

Zarathustra

Alle anderen Dinge haben einen Anteil an allem,
aber der Geist ist unendlich und selbstbestimmit. ...
Denn er ist das Feinste und Reinste von allen Dingen;
er hat alles Wissen iiber alles und die gréfite Macht.
Und der Geist kontrolliert alle Dinge, sowohl die grofferen als auch die kleineren,
die Leben haben.

Anaxagoras

Die européische Geschichte begann mit dem Aufstieg Athens zur klassischen Weltstadt des
nordlichen Mittelmeerraums. Athena gewann einen Streit mit Poseidon um die Schutzhoheit iiber
Attika, indem sie der Region den heiligen und néhrenden Olivenbaum schenkte, und ihr heiliger
Vogel, die Eule, wurde zum Symbol der Stadt. Doppelt gesegnet, wurde Athen zum Mittelpunkt der
zusammenflieBenden Kréfte, die in kurzer Zeit eine Kultur von solcher Kreativitit und Pracht
hervorbrachten, dass nachfolgende Generationen in Europa sie als Quelle der Wissenschaft, Ethik
und Erkenntnis der Seele betrachteten.



Athen zog zunichst Ideen an, spéter auch Denker, bis es schlieBlich die Schulen und Traditionen
beherbergte, die die Grundlage des europdischen Denkens bildeten. Vielleicht schon vor der Zeit
Homers begann eine beginnende anthropomorphe Dekadenz, die spirituelle Anziehungskraft der
mykenischen und minoischen Mythologie zu untergraben.

Die Gotter als Personifikationen intelligenter Kréfte in Mensch und Natur wurden zu Wesen
degradiert, die nur die oberflachlichsten menschlichen Eigenschaften widerspiegelten. Als sich die
Mysterien zunehmend vor den entweihenden Blicken der Offentlichkeit zuriickzogen, wenn auch
nicht aus dem 6ffentlichen Bewusstsein, suchten Denker nach neuen Wegen, um die tieferen
Bedeutungen der menschlichen Existenz zu beleben. Frithe Philosophen betonten entweder ein
Verstiandnis der Natur, das von ihren anthropozentrischen Exzessen befreit war, oder die ethische
Dimension in der Struktur des Kosmos. Pythagoras und Platon brachten dieses letztere Anliegen zu
erhabener Vollendung, und Anaxagoras legte den Grundstein fiir die experimentelle Methode und
die theoretische Wissenschaft.

Anaxagoras wurde um 500 v. Chr. in der Hafenstadt Klazomenai in lonien geboren, doch {iber sein
Leben und den Ablauf der Ereignisse ist fast nichts bekannt. Sein Vater, Hegesibulus, war duferst
wohlhabend, und Anaxagoras widmete sich offenbar in seinen frithen Lebensjahren dem
unbeschwerten Studium. Obwohl Klazomenai eine griechische Stadt war, war sie an die Perser
gefallen, und es ist wahrscheinlich, dass der nachdenkliche Anaxagoras die Grundlagen der
Religion gelernt hatte, die von Zarathustra, den die Griechen Zoroaster nannten, gelehrt wurde.

Ahura Mazda, der Herr des Lichts, 1dsst sich nicht mit groben menschlichen Begriffen beschreiben,
obwohl Vohu Manah, der Gute Geist, der erste Aspekt der manifestierten Gottheit, als das
angesehen wird, was alle Dinge ordnet und bewegt. Anstelle einer menschlichen Gestalt werden
Ahura Mazda und seine sieben Aspekte am besten durch ein ewiges Feuer und den siebenarmigen
Leuchter dargestellt. Von Beginn seines aktiven Lebens an machte Anaxagoras das Feuer zu einem
zentralen Thema seines Denkens. Als er etwa zwanzig Jahre alt war, reiste er nach Athen, wo ithm
sein Reichtum (und vielleicht auch die Verbindungen seines Vaters) sofort Zugang zu den héchsten
Kreisen verschaffte, wo er sich mit Themistokles und Perikles anfreundete. Obwohl Perikles
wahrscheinlich nie ein Schiiler von Anaxagoras im formalen Sinne war, wiirdigte er oft seine
Schuld gegeniiber Anaxagoras fiir viele seiner Ideen und politischen Mafinahmen, und schlieBlich
wurde ihre Beziehung beriihmt.

Anaxagoras lehrte sein ganzes Erwachsenenleben lang in Athen. Irgendwann in dieser Zeit geriet er
ins Visier der Gegner der politischen Reformen des Perikles. Satyrus schrieb, dass Thukydides, ein
langjdhriger Feind des Perikles, es unmoglich fand, seinem Gegner erfolgreich entgegenzutreten,
und ihn daher indirekt angriff, indem er Anaxagoras der asebeia (Gottesldsterung) bezichtigte.

Da die Athener die Sonne offiziell als Gottheit verehrten, wurde Anaxagoras' Ansicht, dass die
Sonne wie ein geschmolzener Stein sei, von einigen als Gottlosigkeit ausgelegt. Thukydides klagte
ihn jedoch auch des Verrats in den Perserkriegen an. Anaxagoras floh aus Athen und kehrte erst
spater mit vollstindiger Begnadigung zuriick, nachdem Perikles seine eigene Position gefestigt
hatte. Sotion schrieb jedoch, dass Anaxagoras in seinen spiten Lebensjahren wegen seiner Lehren
iiber die Sonne der Gottlosigkeit angeklagt und ins Exil gezwungen worden sei. Was auch immer
die wahre Geschichte sein mag, Anaxagoras lebte in turbulenten wie auch glorreichen Zeiten, und
es ware nicht unmoglich gewesen, dass er zweimal ins Exil geschickt wurde. Obwohl er aufgrund
seiner Bekannten verwundbar war, nahm Anaxagoras weder am politischen Leben der Stadt teil
noch schenkte er der Meinung anderer Beachtung. Sehr zum Entsetzen seiner Freunde und
Verwandten liel3 er sein umfangreiches Erbe verkommen, indem er entweder sein Ackerland wieder
zu Weideland werden lie3 oder es an Verwandte verschenkte. Sein Interesse galt ausschlieBlich der
Betrachtung von Himmel und Erde.

Anaxagoras war nicht der erste Grieche, der die Natur aufmerksam beobachtete, aber er war ein
aullergewohnlich sorgfiltiger Beobachter von Phidnomenen. So fiihrte ihn seine akribische
Beobachtung beispielsweise zu der Entdeckung, dass das in der dunklen Pupille des Auges



reflektierte Bild das genaue Sichtfeld darstellt. Wahrend andere lehrten, dass das gesamte Auge
sieht, identifizierte er die Pupille korrekt als das aktive Fenster der Wahrnehmung.

Die Beobachtung allein reichte jedoch nicht aus, um die Ursachen der Dinge zu entdecken.
Anaxagoras entwickelte die Methode des Experimentierens als Mittel zur Bestitigung von
Erkldrungen natiirlicher Prozesse. Seine Beobachtungen des Windes, der durch Bdume wehte,
iiberzeugten ihn davon, dass Gase Druck ausiiben. Um jedoch ein skeptisches Athener Publikum zu
iiberzeugen, fiillte er eine Blase mit Luft, verschloss sie und forderte dann seine Herausforderer auf,
den Beutel zu zerdriicken. Da die Luft im Inneren eingeschlossen war, vermutete er, dass die Luft
einen Druck ausiibte, der sich als Widerstand gegen jeden zeigte, der versuchte, den Beutel flach zu
driicken. Neben Beobachtung und Experimenten erkannte Anaxagoras die Notwendigkeit einer
einheitlichen Erkldrung, einer kohdrenten Theorie, um die Natur zu beschreiben. Obwohl er nicht
wie Pythagoras die mathematische Natur der Welt betonte, fithrte Anaxagoras die anderen Elemente
wissenschaftlicher Bemiihungen zusammen und legte damit den Grundstein fiir die
wissenschaftliche Methode, die bis heute verwendet wird.

Sein Bestreben, Naturphdnomene anhand unverénderlicher Gesetze und nicht anhand besonderer
Umstidnde — wie beispielsweise der Launen launischer Gottheiten — zu erkldren, sowie seine
zurilickhaltende Lebensweise flihrten dazu, dass ihm der Status eines Propheten zugeschrieben
wurde. Auf der Grundlage seiner Theorie {iber die Sterne und Planeten argumentierte er, dass es
moglich sei, dass Gesteinsmaterial von ihnen auf die Erde falle. Als vielleicht noch zu seinen
Lebzeiten ein Meteorit in Aegospotami auf die Erde fiel, entstand die Legende, dass er dies im
Detail vorhergesagt hatte.

Sein Verstindnis der Natur von Sonnenfinsternissen ermdglichte es ihm, Perikles iiber den
Zeitpunkt einer totalen Sonnenfinsternis zu informieren, und der Staatsmann nutzte dieses
Vorwissen, um die Athener zu beruhigen, als es dazu kam. Ammianus Marcellinus schrieb, dass
Anaxagoras dieses Wissen in Agypten erworben hatte. Plutarch behauptete, dass er die Geometrie
beherrschte und erfolgreich die Quadratur des Kreises geldst hatte. Satyrus berichtete, dass
Euripides ihn sehr bewunderte und moglicherweise sogar sein Schiiler war. Theodoretus
unterstiitzte die weniger wahrscheinliche Moglichkeit, dass Sokrates als Jugendlicher bei
Anaxagoras studiert hatte.

Anaxagoras folgte der Tradition seiner Zeit und unterrichtete Schiiler, die kamen, um seinen
Vortrégen zu lauschen, aber er griindete keine feste Schule. Dennoch schrieb er, wie Parmenides,
ein Buch, in dem er seine Methodik und seine Erkldarungen der Natur darlegte.

Da Parmenides gelehrt hatte, dass Verdnderung logisch unmoglich sei, wurde das Werk von
Anaxagoras, das Verdnderung als grundlegend fiir die Natur ansah, zum Standardwerk fiir die
aufkommende athenische Wissenschaft. Sokrates wird in Platons ,,Apologie” auf dieses Werk
Bezug nehmen und dessen Ansitze im ,,Phaidon” kritisieren, wo er nicht sagt, dass Anaxagoras
falsch liegt, sondern dass seine Erklarungen des Verhaltens unzureichend sind, wenn sie auf
menschliches Handeln angewendet werden.

Das starke Bediirfnis, die Natur so tiefgreifend zu verstehen, bewegte Anaxagoras so sehr, dass er
auf sein eigenes Wohlergehen verzichtete, was sich darin zeigte, dass er sein grof3es Erbe aufgab,
sich aus den spannenden 6ffentlichen Angelegenheiten der Zeit zuriickzog und sich von jeglicher
personlichen Beteiligung fernhielt. Seine Loslosung von weltlichen Angelegenheiten wurde
legendir, als er auf die Nachricht vom Tod seines Sohnes mit den Worten reagierte, dass er seit
dessen Geburt gewusst habe, dass sein Sohn sterblich sei. Auf die Frage, warum man sich dartiber
freuen sollte, geboren worden zu sein, antwortete er: ,,Um iiber den Himmel und die Struktur der
Weltordnung als Ganzes nachzudenken.* Dies sei das wahrhaft gliickliche Leben, sagte
Anaxagoras, auch wenn die meisten Menschen dies nicht so sehen wiirden.

Anaxagoras lebte etwa dreiBBig Jahre lang in Athen, einer Zeit, die das goldene Zeitalter der
klassischen griechischen Kultur umfasste. Er vertrat einen rationalen Ansatz zum Verstindnis von



Ereignissen und Dingen und befiirwortete eine ruhige und distanzierte Wahrnehmung, gestiitzt auf
einen wachen Geist, befreit von den trilbenden Wolken ungeziigelter Emotionen und eigenniitziger
Voreingenommenheit. Gegen Ende seines Lebens verlie er Athen, vielleicht weil er erneut der
Gottlosigkeit angeklagt wurde, und zog sich um 433 v. Chr. in die hellenistische Stadt Lampsacus
zuriick. Dort wurde er willkommen geheiflen, von Schiilern umgeben und von den Biirgern geehrt.
Als er um 428 v. Chr. starb, wurde ihm ein 6ffentliches Begrabnis zuteil, und die Biirgerschaft
widmete ihm eine Inschrift auf seinem Grab:

Hier ruht Anaxagoras,
dessen Vorstellung von der Ordnung des Universums,
der Wahrheit am nichsten kam.

Kurz vor seinem Tod fragten ihn seine Anhidnger, wie man seiner Erinnerung ihrer Meinung nach
angemessen gedenken konne. Er antwortete, dass seinen Schiilern der Monat, in dem er starb, jedes
Jahr als Ferien gewihrt werden sollte. Anaxagoras war in Lampsacus so hoch angesehen, dass sein
Tod weit tliber ein Jahrhundert lang so begangen wurde, wie er es sich gewiinscht hatte.

Die von Anaxagoras entwickelte wissenschaftliche Philosophie beruhte auf zwei grundlegenden
Uberzeugungen: dass die Natur und alle ihre Vorgiinge rational sind, d. A. durch die Vernunft
verstdandlich, und dass jede Beschreibung der Natur mit den beobachteten Phdnomenen
iibereinstimmen und diese erkldren muss. Er bekriftigte, dass ,,sichtbare Dinge ein Anblick des
Unsichtbaren sind”, und glaubte nicht, dass die universelle Ordnung auf den empirischen Bereich
beschrinkt sei, sondern nur, dass jede Erkldrung der Natur die sichtbare Natur beriicksichtigen
miisse. Seine Physik ging von der theoretischen Annahme aus, dass Materie ewig ist, denn ohne
diese Annahme miisste man vollig unbeobachtete Prozesse erkldren, in denen Materie aus
Immaterialitdt entsteht. Anaxagoras erkannte auch, dass das grundlegende Merkmal jedes Aspekts
des Universums die Verdnderung ist. Wahrend Parmenides aus der Tatsache der unauthoérlichen
Veranderung in der Natur eine metaphysische Konzeption der Welt ableitete, in der weder
Verénderung noch Pluralitit real sind, lieB Anaxagoras die Metaphysik beiseite und versuchte, die
Prinzipien der Verdnderung und der Aufrechterhaltung der Vielfalt zu erkldren. Er akzeptierte zwar
die reine Logik der parmenidischen Demonstration, dass nichts entsteht und nichts vergeht, und
lehrte, dass Verdnderung auf Trennung und Verbindung zuriickzufiihren ist.

Fiir Anaxagoras ist Materie in ihrer wesentlichen Natur ewig und unverénderlich. Da alles, was
existiert, nicht aufthoren kann zu existieren, konnen materielle Substanzen nicht auf grundlegend
unterschiedliche Elemente reduziert werden. Daher muss Materie in ihren nicht reduzierbaren
Teilen unendlich vielféltig sein, um die grof3e Vielfalt der existierenden Dinge zu erkldren. Die
Lehre der Homoiomeria besagt einfach, dass die Teile dieselbe Natur wie das Ganze haben und dass
die letzten Teile ewig sind. Da Lebewesen aus Teilen gleicher Natur bestehen miissen und da sie
sich von Nahrung erndhren, muss jedes Objekt Teilchen unendlicher Vielfalt enthalten, und Leben
muss Teil von allem sein, was existiert. So wie Knochen aufgrund des Ubergewichts an
Knochenpartikeln als Knochen bezeichnet werden und Gestein aufgrund des Ubergewichts an
Mineralpartikeln so benannt wird, so werden Lebewesen als solche erkannt, wenn die Anordnung
der Partikel den Ausdruck von Leben ermdglicht. Da ,,in allem ein Teil von allem enthalten ist”,
wiére jedes Ding, zum Beispiel ein Laib Brot, unendlich grof3, wenn materielle Teilchen eine
beliebige GroBe und unendliche Vielfalt hdtten. Wenn Teilchen jedoch keine Grof3e haben, wiirde
selbst eine unendliche Anzahl keine Grof3e darstellen. Daher, so argumentierte Anaxagoras, sind
Teilchen infinitesimal. Denn von den Kleinen gibt es keine Kleinsten, sondern es gibt immer
Kleinere; denn es ist nicht mdglich, dass etwas nicht existiert. Aber von den Groflen gibt es immer
auch GroBere. Und sie sind in ihrer Anzahl den Kleinen gleich, da jedes Ding in Bezug auf sich
selbst sowohl grof3 als auch klein ist.

Diese geniale Sichtweise erklért die Erndhrung, denn jeder Teil des Korpers entzieht der
aufgenommenen Nahrung das, was ithm selbst dhnelt, und es bedarf eines unendlich gro3en



Universums, um eine Unendlichkeit von Teilchen aufzunehmen. Es gibt jedoch nichts in der Natur
der Teilchen, was Verdnderungen erklirt. Teilchen sind ewig, aber Strukturen, die aus ihnen
bestehen, entstehen und vergehen. Jede Veranderung ist das Ergebnis von Bewegung, und jede
rationale Theorie der Dynamik muss darauf abzielen, eine Kraft oder ein Prinzip der Bewegung zu
isolieren, das jede Art von Veridnderung erklaren kann. Da die rationale Ordnung des Universums
Veranderungen umfasst, ist die einzige rationale Entitét, die die erforderlichen Kriterien erfiillt, der
Nous oder Geist. Materiell spiegeln sich Makrokosmos und Mikrokosmos genau wider; dynamisch
muss die offensichtliche Wirkung des Nous im Menschen, in Tieren und sogar in Pflanzen die
universelle Wirkung des kosmischen Geistes widerspiegeln. Der Geist als rationales Prinzip der
Verdnderung manifestiert sich in der gesamten Natur als Gesetz. Somit besteht das Universum aus
ewiger, unverdnderlicher Teilchenmaterie und ewigem, unveridnderlichem dynamischem Geist.
Spétere Philosophen kritisierten Anaxagoras dafiir, dass er mechanische Prozesse zur Erklarung
natiirlicher Phinomene beschrieb und sich nicht auf den Geist berief, aber Anaxagoras sah klar, dass
die Berufung auf den Geist als direkte Ursache fiir alles nichts erklarte und dass die Universalitit
des Geistes impliziert, dass alle mechanischen Prozesse Ausdruck des dynamischen Nous sind. Der
Geist, der so unermesslich ist wie der unendliche Kosmos, kann nicht in der Sprache sekundérer
und abgeleiteter Gesetze beschrieben werden; dennoch ermdglicht er, da er rational ist, diese
beschreibbaren Gesetze, wihrend er selbst ein undurchdringliches, aber unbestreitbares Geheimnis
bleibt, das sich hinter ihnen verbirgt.

Wihrend mechanistische Erkldrungen fiir viele Naturphdnomene ausreichend sind, konnen die
damit verbundenen Gesetze nicht als rein mechanisch betrachtet werden. Das Gesetz ist die
intelligente Aktivitdt des Nous. Anaxagoras glaubte, dass dies durch eine Untersuchung der
Wahrnehmung gezeigt wurde. Wenn zwei Fliissigkeiten mit derselben Temperatur
zusammengebracht werden, ist keine Temperaturdnderung zu beobachten. Nur wenn qualitative
Gegensitze miteinander verbunden werden, kommt es zu einer Veranderung. Wahrnehmung
beinhaltet Verdnderung und muss ebenfalls dem allgemeinen Prinzip folgen, dass beobachtbare
Verdnderungen nur zwischen Korpern stattfinden, deren Zusténde sich in irgendeiner Weise
unterscheiden. Der universelle Geist durchdringt jeden Bereich der Natur und ist fiir alle
Verdnderungen verantwortlich. Daher unterscheidet sich Nous qualitativ von jeder materiellen
Substanz und ist somit unkorperlich und dennoch substanziell. Dieser vollige Unterschied zu allem
anderen ermoglicht es dem Geist, alles wahrzunehmen und zu erkennen. Nichts ist vor dem Geist
verborgen, der somit intelligent agiert.

Mit diesen Prinzipien der Physik ausgestattet, stellte Anaxagoras kiihn eine Theorie liber den
Ursprung auf. Da alles alles andere enthilt und sich nur in der Uberzahl der Teilchenarten
unterscheidet, stellte sich Anaxagoras vor, dass die Materie vor der Aktivitdt des Geistes in einem
Zustand des Chaos verblieb, in dem alle Teilchen gleichméBig verteilt waren. Da sich in diesem
Urzustand nichts von irgendetwas unterschied, war weder Existenz noch Wahrnehmung moglich,
obwohl Materie und Geist in einer Art zeitlosem Sein existierten. Aus Griinden, die heute nicht
mehr feststellbar sind, begann der Geist, die Materie in eine anfidngliche Drehbewegung zu
versetzen, die dazu fiihrte, dass sich dichtere Teilchen im Zentrum und leichtere Teilchen an den
Réndern sammelten. Die Spuren dieser anfanglichen Rotation sind in den Bewegungen der Planeten
und der Drehung der Himmelskuppel zu sehen. Nachdem die rudimentire Trennung der materiellen
Massen stattgefunden hatte, dominierte eine zweite Bewegung, das Auf- und Absteigen, wie es nach
Ansicht von Anaxagoras in den Konvektionsstromungen zu beobachten ist, die viele
meteorologische Phidnomene verursachen. Diese Bewegungen fiihrten zu der groben Anordnung der
Welt, wie wir sie heute erleben, und der Geist nutzt zahlreiche fokussiertere Prozesse, um die
Weltordnung zu verfeinern. Der Geist ist ebenso wie die Materie ewig und kann nicht vergehen.

Der Schlaf ist zwar wie der Tod, innerhalb eines Lebens, aber es gibt einen entscheidenden
Unterschied zwischen den beiden. Der Schlaf entsteht aus der Erschopfung des Korpers. Er ist
etwas, das der Korper durchlebt, nicht die Seele. Und der Tod ist die Trennung der Seele vom
Korper. Der Geist ist unsterblich, aber Beobachtungen geben keinen Aufschluss iiber sein Schicksal



nach dem Tod. Fiir Anaxagoras gibt es keinen Grund zu bezweifeln, dass der Geist nach dem Tod
des Korpers weiter existiert, weiterhin an der Ordnung der Welt beteiligt ist und immer wieder eine
Reinkarnation erlebt.

Da Anaxagoras sich weigerte, den Geist als pauschale Erklarung fiir jedes Phinomen
heranzuziehen, musste er Erkldrungen fiir verschiedene natiirliche Prozesse auf der Grundlage von
Beobachtung und Experimenten konstruieren. Auch wenn einige seiner Schlussfolgerungen im
Vergleich zu heutigen Erklarungen absurd erscheinen mogen, fiihrte ihn seine Treue zu seiner
strengen Methode zu vielen bemerkenswerten Erkenntnissen. Er vertrat die Ansicht, dass alle
Planeten und Sterne aus denselben Substanzen bestehen, wie die Erde und dass sie alle denselben
Gesetzen folgen. Er erkannte, dass Donner und Blitz Auswirkungen derselben Ursache sind, die mit
feurigen dtherischen Kréften zu tun hat. Er lehrte, dass Licht sich in geraden Linien ausbreiten
muss, dass Mondfinsternisse dadurch entstehen, dass der Schatten der Erde auf den Mond fillt, und
dass der Mond im Gegensatz zur glithenden Sonne durch reflektiertes Sonnenlicht leuchtet.

Lange bevor Galileo es wagte, seine Beobachtungen mit dem Teleskop zu verdffentlichen, erkannte
Anaxagoras, dass der Mond mit Bergen und Schluchten bedeckt ist, aber kein Wasser hat. Er lehrte,
dass die Milchstra3e aus unzédhligen Sternen besteht und dass der Nil im Sommer aufgrund der im
Friihjahr schmelzenden Schneemassen in weit entfernten Gebieten iiber die Ufer tritt. Durch
Beobachtung erkannte er, dass sowohl Pflanzen als auch Tiere atmen. Er stellte fest, dass beim
Menschen der Vater das Geschlecht des Kindes bestimmt. Sein Bekenntnis zur Einheit allen Lebens
war so umfassend, dass er nicht sagen konnte, der Mensch unterscheide sich von den Tieren, weil er
einen Verstand habe: Alle Dinge sind vom Verstand durchdrungen. Der Mensch zeichnet sich durch
seine Fahigkeit aus, den Nous vollstidndiger als andere Lebewesen zum Ausdruck zu bringen, und
dies zeigt sich im menschlichen Koérperbau. Auf die Frage, was das Kennzeichen des Menschen sei,
antwortete Anaxagoras: ,,Die Menschen sind die kliigsten Tiere, weil sie Hinde haben.*

Anaxagoras verkorperte nicht nur den Geist der perikleischen Zeit, er stand auch an der Spitze ihrer
Schopfer. Sein Glaube an die Vernunft, seine Ehrfurcht vor der Natur, seine methodische Strenge
und seine ausgefeilten experimentellen Techniken sicherten ihm einen festen Platz als einer der
frithen Begriinder der modernen Wissenschaft. Da Nous alles durchdrang, war fiir Anaxagoras die
ethische Dimension des Lebens darin enthalten, und so schenkte er diesem Thema keine besondere
Aufmerksamkeit. Platon erkannte, dass Ethik in einer Gesellschaft, die ithre Ndhe zur Natur rasch
verlor, explizit gemacht werden musste und dass auch der Geist im Menschen, die Psychologie, ein
zentrales Studiengebiet ist. Indem er es unterlief, sich auf diese kritischen Bereiche des
menschlichen Verstiandnisses zu konzentrieren, nahm Anaxagoras auch eine Haltung wahrer Skepsis
ein, indem er sich weder dazu duferte noch behauptete, etwas dariiber zu wissen, auller dass
rationale Forschung der hochsten und prézisesten Art hier wie iiberall sonst zu Wissen fiithren
wiirde. Auf das, worauf er seinen Blick richtete, hatte er Einfluss auf alle nachfolgenden
Generationen von Suchenden, sowohl in seiner theoretischen Methodik als auch in den von ihm
festgelegten experimentellen Praktiken. Vielleicht ist es passend, dass Historiker und Philosophen
ihn ,,Geist” nannten.



