AMMONIUS SACCAS

Die Platonische Akademie des vierten Jahrhunderts v. Chr. bewahrte den leuchtenden Eindruck
ihres Griinders und orientierte sich an den Lehren und Methoden des Pythagoras. Jiingere Schiiler
widmeten sich den von Platon begriindeten strengen Studien der Mathematik, Astronomie und
Philosophie, wihrend reifere Schiiler des Meisters sich mit explorativen Diskussionen iiber die
dynamischen Verhiltnisse zwischen archetypischen Ideen und der lebendigen Geometrie des
Kosmos beschiftigten.

Speusippos, Xenokrates und Polemon fiihrten die pythagoreische Tradition innerhalb der Schule
fort, indem sie Platons Lehren weiterentwickelten und auf alle Bereiche der Natur anwendeten. Im
dritten Jahrhundert verlor die Alte Akademie unter Krates und Arkesilaos an Bedeutung, und die
Mittlere Akademie wandte ihre Aufmerksamkeit philosophischen Auseinandersetzungen mit den
Stoikern zu.

Obwohl Platons Schiiler, Aristoteles, schon lange zuvor das rivalisierende Lyzeum gegriindet hatte,
das sich gegen die wesentlichen pythagoreischen Elemente in den platonischen Lehren richtete, war
es die Mittlere oder Neue Akademie, die diese zugunsten einer Form des griechischen
philosophischen Skeptizismus aufgab. Das Argumentieren war nun nicht mehr nur ein Mittel zum
philosophischen Leben, sondern wurde zum Selbstzweck, und Platons Lehren wurden von denen,
die sich als seine Erben sahen, praktisch aufgegeben. Im ersten Jahrhundert v. Chr. blieb Athen zwar
ein intellektuelles Zentrum, aber seine soziale und politische Rolle wurde von anderen Stidten in
den Schatten gestellt, und seine Philosophen waren weder in der Lage, originelle Gedanken zu
entwickeln, noch iiber die Grenzen Griechenlands hinauszuwirken. Die Fackel der Kreativitit ging
nach Alexandria liber, wo eine weitere Akademie entstand, die ihre Mutterakademie in den Schatten
stellte und iiberlebte.

Alexandria war der Mittelpunkt der mediterranen Welt und zog in seine geschiftigen Strallen
Romer, Griechen, Juden, Agypter, Nubier, Perser, Inder und viele andere an. Die intensive religidse
und intellektuelle Befruchtung brachte unzéhlige streitbare Fraktionen und gescheiterte Kulte
hervor, bot aber auch den Rahmen, in dem tiefgreifende spirituelle und philosophische Erkenntnisse
entstanden. Obwohl sie zur Zeit Kleopatras von den Truppen Julius Caesars teilweise zerstort
wurde, forderte die weltberiihmte Bibliothek weiterhin die wissenschaftliche Erforschung
philosophischer Systeme.

Ostliche religiose Ideen regten eine Riickkehr zu den urspriinglichen Gedanken von Pythagoras und
Platon an. Laut Cicero forderte Publius Nigidius Figulus zu Beginn des ersten Jahrhunderts v. Chr.
eine Erneuerung der pythagoreischen Lehre. Zur Zeit von Augustus Caesar zeigte Juba II., Konig
von Libyen, ein solches Interesse an Pythagoras, dass fiir ihn gefdlschte Abhandlungen verfasst
wurden, wihrend Apollonius von Tyana die Lehren und Praktiken des Pythagoras so sehr in sein
Leben integrierte, dass er weithin fiir sein intuitives Verstdndnis seines Meisters anerkannt war.

Das Interesse an Pythagoras fiihrte natiirlich zu einem erneuten Interesse an den Lehren Platons.
Eudorus von Alexandria verfasste um 25 v. Chr. Kommentare zum 7imaios, und Thrasyllus, ein
Magier der chalddischen Tradition und Astrologe des Kaisers Tiberius, ordnete die platonischen
Dialoge in einer Reihenfolge an, die dem Leser helfen sollte, Platons Gedanken zu entfalten. Theon
von Smyrna erarbeitete die mathematischen Lehren Platons in einer Abhandlung, die bis heute



erhalten ist. Claudius Galenus — der berithmte Galen der Medizin — beschiftigte sich eingehend mit
der platonischen Philosophie, und Celsus, der mit Origenes liber die Wahrheit und die Quellen der
christlichen Orthodoxie diskutierte, war ein bekennender Platoniker. Numenius von Apamea brachte
die Lehren von Pythagoras und Platon zusammen und vertrat die Ansicht, dass ithre Weisheit
urspriinglich aus dem Orient stamme.

Die Aufgeschlossenheit Alexandrias gegeniiber den im Osten bewahrten Ideen, das philosophische
Interesse an den reinen Lehren der pythagoreisch-platonischen Tradition und die Erkenntnis, dass
Wahrheiten gelebt werden miissen, um vollstindig verstanden zu werden, schufen den Ndhrboden,
auf dem die Lehren der Weisheitsreligion wieder aufkeimen und wachsen konnten. Was nun noch
fehlte, war ein Lehrer, der universelle Ideen in einer verstdndlichen gemeinsamen Sprache
formulieren und Schiiler mit ausreichender Einsicht und Hingabe ausbilden konnte, um diese Ideen
aus jeder Tradition zu extrahieren.

Ammonius Saccas wurde um 175 n. Chr. als Sohn christlicher Eltern geboren, die versuchten, ihn
im Glauben zu erziehen. Von friithester Kindheit an stief3 ihn jedoch der extreme Dogmatismus ab,
der die lautstarke christliche Bewegung in Alexandria kennzeichnete. Angewidert von den medialen
und abergldubischen Tendenzen, denen zahlreiche christliche Anhénger fronten, vertiefte er sich in
die philosophische Erforschung der élteren hellenistischen Religion. Im Gegensatz zu vielen
Intellektuellen seiner Zeit arbeitete Ammonius bereitwillig, um seinen Lebensunterhalt zu
verdienen, und wahrend die vulgére Uberlieferung behauptet, dass der Nachname ,,Saccas” von
seinem Beruf als Sacktriager abgeleitet sei, konnte der Name Auuwvog coxao ebenso gut als
»Schild des Ammon” verstanden werden. Seine Suche nach einem Verstdndnis der Natur der Dinge
wurde von der Uberzeugung genihrt, dass man die Wahrheiten, die man in jedem Kontext lernt,
auch praktizieren muss, um sie vollstdndig zu verwirklichen.

Seine Hingabe an seine Studien fiihrte ihn zu einer tiefen Auseinandersetzung mit den Lehren
Platons, und er fand dort einen Forschergeist, der seinem Bestreben nach einer universellen
Philosophie entsprach. Seine beharrliche Meditation {liber diese Lehren 6ffnete ihm den Weg, um
durch Traume und Visionen erleuchtete Einsichten zu erhalten. Hierokles nannte ihn treffend
Theodidaktos, ,,vom Goéttlichen gelehrt”, denn er verband einen lebhaften Geist mit einer erweckten
Intuition. Diese Kombination verlieh seinem Verstidndnis von Platon und seiner Wertschitzung fiir
Pythagoras eine solche Klarheit und Kraft, dass er allgemein als Begriinder des Neoplatonismus
anerkannt wurde. Diese Bewegung sollte schlieSlich den Akademien in Alexandria und Athen neues
Leben einhauchen und die Studenten dazu ermutigen, das philosophische Leben zu leben, anstatt
nur dariiber zu diskutieren.

Nach einer langen Zeit des Riickzugs zum Studium und zur Meditation griindete Ammonius 193 n.
Chr. eine philosophische Schule in Alexandria. Er lehrte miindlich und weigerte sich standhaft,
seine Gedanken schriftlich festzuhalten.

Porphyrios schrieb: ,,Erennius, Origenes und Plotin versprachen einander, die Lehre des Ammonius
nicht zu verbreiten, aber als Erennius dieses Versprechen brach, fiihlten sich Origenes und Plotin
nicht mehr daran gebunden.* Dennoch hatte Ammonius einen inneren Kreis, zu dem diese drei
gehorten. Wihrend die Offenbarung von Erennius in der Geschichte verloren gegangen ist, gaben
Origenes und Plotin vieles von dem weiter, was Ammonius ihnen gelehrt hatte, allerdings
verschleiert in der Sprache ihrer eigenen Gedanken. Beide ehrten die Mysterien. Clemens von
Alexandria, der Ammonius hoch schétzte, war sich sehr wohl bewusst, dass es im frithen
Christentum eine esoterische Schule gab, denn er war selbst Mitglied dieser Schule, und es ist
wahrscheinlich, dass Origenes ebenso viel dariiber wusste. Plotin kannte laut dem Zeugnis von
Porphyrios die Bedeutung der Mysterien direkt durch seine eigenen ekstatischen Erleuchtungen.

Die Einzelheiten der Lehre des Ammonius mdgen unbekannt sein, aber die Tatsache, dass er so
treue Schiiler aus unterschiedlichen Denkschulen hatte, zeigt, dass seine Lehre so universell war,
dass sie eine Vielzahl von Formulierungen zulieB.



Seine Lehre begann mit der These, dass die Gottheit ein absolutes Prinzip ist, vollig transzendent,
unbeschreiblich und unbegreiflich. Nemesius von Emesa schrieb, dass Ammonius aus dieser
anfanglichen Voraussetzung schloss, dass die menschliche Seele eine unsterbliche Ausstrahlung der
universellen Seele oder des Athers ist, mit ihr im Wesen identisch und daher unvergiinglich.

Wenn die Seele unsterblich und géttlichen Ursprungs ist, dann ist Theurgie — gottliches Wirken, die
Kunst der vollstindigen Selbsttransformation und Umwertung aller Erfahrungen — moglich.
Ammonius bestand darauf, dass es eine universelle Grundlage fiir Ethik im Herzen jedes
metaphysischen Systems gebe und dass der Wert des hochsten abstrakten Denkens in seiner
Féhigkeit liege, die menschliche Natur durch das heilige Licht, das es offenbart, zu transformieren.
Er vertrat die Auffassung, dass jeder Mensch seine Ethik aus dem Kern der Wahrheit in der
Tradition seines eigenen Volkes ableiten und seinen Geist durch Meditation erheben sollte.

Die universelle Weisheit der Alten, war die einzige Mutter aller Wahrheiten, und indem sie
sektiererische Streitigkeiten beiseite lieBen, konnten die Menschen ein Leben voller gegenseitiger
Ehrfurcht, Treue zur Menschheit und Mitgefiihl fiir alle Geschopfe fiihren.

Die Praxis der Kontemplation sollte, wie Plotin angedeutet hatte, die Stufen der Meinung,
verbunden mit Sinn und Wahrnehmung, der Wissenschaft, basierend auf Dialektik, durchlaufen und
schlieBlich zur intuitiven Erleuchtung gelangen. Ammonius lehrte, dass das Gedéchtnis, das
Olympiodorus auch als Phantasie bezeichnete, der Feind der gottlichen Ekstase der Seele und das
grofBte Hindernis fiir spirituelle Hellseherféhigkeiten sei. Aber, so Ammonius, fiir die reine Seele sei
es nicht ungewdhnlich, dass andere verwandte Seelen ihr durch eine Beriihrung edle Visionen und
Vorstellungen offenbarten. Seine wertvollsten Lehren waren geheim, ganz in der Tradition des
Pythagoras, und seine Schiiler gaben sie nicht weiter.

Wie Apollonius vor ihm lehrte Ammonius, dass die tiefgriindigste Weisheit in den altehrwiirdigen
Philosophien des Ostens zu finden sei. Er fiihrte die Lehren seiner Schule auf denselben Ursprung
zurlick wie die von Platon und Pythagoras — auf die Biicher des Thoth-Hermes. Die Lehren dieses
Thoth oder ,,Kollegiums”, so sagte er, stammten von den frithesten brahmanischen Weisen Indiens.

Die universelle Toleranz von Ammonius ist charakteristisch fiir den Kathenotheismus der wahren
hermetischen Tradition, die niemals einen ,,einzigen Gott” verehrte, sondern immer die ,,Gétter als
Einheit” aller Theogonien.

Er lehrte seine Schiiler, nicht die exoterischen und abergldaubischen Bilder verschiedener Goétter zu
verehren, sondern die Hyponia oder ,,untere Bedeutung® dieser Gotter zu suchen. Seine Schiiler
wurden wegen seiner Lehre, dass alle heiligen Legenden, Mythen und Mysterien im Lichte des
Prinzips der Analogie und Entsprechung verstanden werden sollten, wonach alle angeblichen
duBeren Ereignisse innere Prozesse und Vorgénge der Seele darstellen, als Analogetiker bezeichnet.

Dieser Eklektizismus, den Diogenes Laertius auf den Ptoleméer Pot-Ammon zuriickfiihrte, war fiir
Ammonius Saccas von zentraler Bedeutung fiir das Streben nach der universellen gottlichen
Weisheit — Theosophia — der Alten. Unter Anwendung dieser Prinzipien versuchte Ammonius
beispielsweise zu zeigen, dass die Philosophien von Platon und Aristoteles bei richtigem
Verstindnis miteinander in Einklang gebracht werden kdnnten und dass die christliche Lehre als
authentischer Ausdruck der zeitlosen Weisheit angesehen werden konnte, wenn man das
Evangelium nach Johannes als ihre philosophische Grundlage ndhme.

Jesus, so lehrte er, war ein hervorragender Mensch und ,,Freund Gottes*, der danach strebte, die
urspriingliche Weisheit der Alten wiederherzustellen und zu ihrer urspriinglichen Integritét
zuriickzufiihren, indem er die Volksreligion von ihren Verblendungen, Liigen und Aberglauben
reinigte und die philosophischen Prinzipien darlegte, die fiir ein Leben in reiner Hingabe notwendig
sind. Sektierertum entsteht, so Ammonius, durch die Verschmelzung von Aberglauben und
menschlicher Schwiche.

Wer kein philosophisches Leben fiihrt, wird unweigerlich, sowohl die Philosophie, als auch die



Religion, korrumpieren, indem er sie personalisiert und materialisiert.

Die Schule des Ammonius existierte auflerhalb der modischen Kreise der Zeit. Die Schiiler wurden
einzeln zu ihm gezogen, oft nachdem sie die konventionellen Lehren anderer als unfruchtbar
empfanden, und jeder lernte bei ihm und ging dann hinaus in die Welt, um das Gelernte nach
seinem eigenen besten Verstdndnis zu praktizieren. Die Schule des Ammonius war in drei Stufen
unterteilt — Neulinge, Eingeweihte und Meister — und alle waren durch Geliibde und Eide
verpflichtet, die Geheimhaltung der Lehren ihrer jeweiligen Stufe zu wahren. Die Regeln der
Schule leiteten sich aus den Mysterien des Orpheus ab, die laut Herodot aus Indien stammten.

Zu den bedeutenderen Schiilern des Ammonius gehorte Origenes Adamantius, der Christ, der spéter
Leiter der Katechetenschule in Alexandria wurde, wo er sich als der geschickteste Sprecher des
neuen Glaubens im Mittelmeerraum hervorgetan hat. Seine umfangreichen allegorischen und
spirituellen Kommentare zu den Schriften des Alten und Neuen Testaments fiihrten zu einer
dreifachen Auslegung der Schrift — wortlich, symbolisch und spirituell —, die die Denker der
Renaissance, darunter Pico della Mirandola, stark beeinflusste.

Origenes lehrte auch eine Doktrin der Reinkarnation und der Vervollkommnung durch selbst
entwickelte Mittel und Anstrengungen. Origenes wurde von der Kirche gebeten, die Schriften von
Celsus, ebenfalls ein Mitglied der Schule des Ammonius, zu widerlegen. Celsus hatte gezeigt, dass
die urspriinglichen und reineren Formen der christlichen Lehre in den Lehren Platons zu finden
waren. Er hatte auch dem populdren Christentum vorgeworfen, die abergldaubischeren Elemente des
heidnischen Denkens zu akzeptieren und missverstandene Passagen aus den Biichern der Sibylle in
seine Lehren einzufiigen. Origenes gelang es, Celsus ausfiihrlich zu zitieren, aber er unternahm
wenig, um ihn zu widerlegen, so dass die Kirche im fiinften Jahrhundert keine andere Wahl hatte,
als die Vernichtung aller Schriften von Celsus anzuordnen. Es heif3t, dass eine Kopie seines Aoyog
aAnOng (Wahre Lehre) noch immer in den Tiefen des Berges Athos erhalten ist.

Viele der Schiiler des Ammonius versuchten, die universelle Weisheit zu demonstrieren, die
verschiedenen Traditionen zugrunde liegt, darunter ein zweiter Origenes, der bei Ammonius
studierte, ein neuplatonischer Philosoph wurde und Kommentare zu verschiedenen Dialogen
verfasste. Erennius, ein weiterer Schiiler, war dafiir bekannt, die Metaphysik als das zu definieren,
was jenseits der Sphidre der Natur liegt. Longinus, eher Philologe als Philosoph, trug die Ideen von
Ammonius als Minister von Kdnigin Zenobia von Palmyra in die Politik ein. Er gilt als Autor von
,,Uber das Erhabene*, einem umfangreichen und aufschlussreichen Werk iiber Asthetik. Porphyrios
studierte bei Longinus, bevor er Schiiler von Plotin wurde. Plotin selbst war der beriihmteste
Schiiler von Ammonius und studierte elf Jahre lang bei seinem Meister, bevor er in Rom eine eigene
Schule griindete. Wie Ammonius war er fiir sein einfaches, integres und reines Leben bekannt und
schrieb seine Gedanken erst nieder, als ihn seine Schiiler im hohen Alter dazu tiberredeten. Seine
von Porphyrios zusammengestellten ,,Enneaden® gelten als die bedeutendste Errungenschaft des
neuplatonischen Denkens.

Die Schiiler von Ammonius erhielten verschiedene Namen, die mit ithren Aktivititen in Verbindung
standen, aber der vielleicht bedeutendste war Philaletheans — Freunde der Wahrheit —, weil sie offen
waren fiir Weisheit, wo immer sie zu finden war. Sie waren auch als Ekstatiker bekannt, weil sie
durch Meditation die Vereinigung des Bewusstseins mit der unbeschreiblichen Quelle suchten, die
alle Grenzen von Form und Materie iiberschreitet.

Ammonius nannte seine spirituelle Philosophie, ,,eklektische Theosophie”, denn er suchte gottliche
Weisheit in allen Traditionen, die sie in ihren verschleierten Lehren und unbefleckten Fragmenten
der Wahrheit bewahrten. Ammonius starb gegen Mitte des dritten Jahrhunderts, aber seine Schule in
Alexandria blieb bestehen. Sie bestand bis zum Beginn des fiinften Jahrhunderts und den
Verwiistungen durch Theophilus und den Heiligen Cyrill, dem Mdrder von Hypatia.

In Rom, durch die Schule des Plotin, und in Athen, durch die wiederbelebte Akademie unter
Neuplatonikern, wie Proklos, pragten die Lehren des Ammonius die mediterrane Welt bis zum



Beginn des sechsten Jahrhunderts. Dann wurde die Akademie durch den eifrigen Sektierertum
Justinians geschlossen und ihr Besitz beschlagnahmt. Die letzten sieben Weisen des Orients, die
verbliebene Gruppe der Neuplatoniker, wanderten nach Persien und Indien aus, und die Herrschaft
der Weisheit endete. Die Philaletheaner gab es nicht mehr, und die heiligen Biicher des Thoth-
Hermes hatten im christlichen Europa keine Interpreten mehr.

Ammonius hatte die Geheimnisse der Mysterien gelehrt, wann immer es angebracht war, ohne
etwas aufzuschreiben, sondern indem er so viele Tiiren 6ffnete, wie jeder weise betreten konnte. Er
arbeitete fiir die Zukunft inmitten der Beschrdnkungen seiner Epoche. Das Zeichen, das er in der
Geschichte des menschlichen Strebens hinterlassen hat, ist ebenso tiefgreifend und dauerhaft wie
unsichtbar. Selbst als die institutionelle Struktur und Praxis der Mysterien schnell verfiel, stellte er
sie auf eine neue Grundlage, die sie fiir Einzelpersonen sicherte, die zu ihnen kommen wiirden,
bereit und fahig, sich den geistigen und moralischen Disziplinen zu unterziehen, die notwendig
waren, um die Tiir zum unsterblichen Geist zu 6ffnen.

Der Mensch, der spirituelles Wissen und Unterscheidungsvermdgen besitzt,
der auf dem Gipfel steht und seine Sinne geziigelt hat,
fiir den Gold und Stein gleich sind, gilt als hingebungsvoll.
Und er wird von allen geschétzt, ob unter seinen Freunden und Geféhrten,
inmitten von Feinden oder denen, die sich fernhalten oder neutral bleiben,
von denen, die ihn lieben, und denen, die ihn hassen, in der Gesellschaft von Siindern oder
Gerechten, denn er ist ausgeglichen.
Shri Krishna

OM



