AL-FARABI

Es ist sehr schwierig zu wissen, was Gott ist, da unser Verstand begrenzt ist und mit der Materie
verbunden ist. So wie Licht das Prinzip ist, durch das Farben sichtbar werden, scheint es logisch zu
sein, dass ein vollkommenes Licht ein vollkommenes Sehen hervorbringen sollte. Stattdessen
geschieht genau das Gegenteil. Ein vollkommenes Licht blendet das Sehen. Das Gleiche gilt fiir
Gott. Unser unvollkommenes Wissen tiber Gott ist darauf zuriickzufiihren, dass Er unendlich
vollkommen ist. Das erkldrt, warum Sein unendlich vollkommenes Wesen unseren Verstand
verwirrt. Aber wenn wir unsere Natur von allem befreien konnten, was wir ,, Materie” nennen, dann
wadre unser Wissen tiber Sein Wesen sicherlich vollkommen.

Al-Siyasat al-Madaniyyah
Al-Farabi

Als der Islam wie ein Blitzfeuer iiber die Arabische Halbinsel, durch Agypten und ganz Nordafrika
hinwegfegte und sich bis in den Osten und Westen Europas sowie nach Persien und Indien
ausbreitete, schien die Welt, die er verdnderte, bereit zu sein, wie trockenes, reifes Gras zu brennen.
Byzanz hatte den gordischen Knoten der griechisch-persischen Feindschaft geerbt, und hinter den
Masken imperialer Pracht waren beide Seiten psychisch und wirtschaftlich verwundbar. Mit dem
Zusammenbruch Roms zerfiel Nordafrika, das von seinem mediterranen Herrn eher ausgebeutet als
gefordert worden war, in kleine Kdnigreiche, die miteinander kimpften und an den Uberresten
griechischer und romischer Herrlichkeit festhielten, an die sie mit zwiespéltigen Gefiihlen
zuriickdachten. Der christliche Sektierertum schwichte den Willen und untergrub die sozialen
Normen dieser Volker, wodurch ein moralisches und soziales Vakuum entstand, das zu einem
Kreislauf aus Konflikten und enormem Unbehagen fiihrte. Die sehr unterschiedlichen geografischen
und politischen Gebiete, die so schnell der islamischen Expansion erlagen, hatten eines gemeinsam:
Sie waren an komplexe soziale Strukturen gewohnt, die nicht mehr funktionierten. Es gab zwar
einen kosmopolitischen, zusammenhaltenden sozialen Geist, aber es fehlten die Mittel, um ihn zum
Ausdruck zu bringen. Unter der Fiithrung Mohammeds und seiner Nachfolger wurde der Islam zu
einer religiosen Bewegung, die Einfachheit und Inbrunst des Glaubens mit einer allgegenwirtigen
sozialen Ordnung verband, eine alchemistische Legierung, die fiir die Volker, die sie als erste
annahmen, ein therapeutisches Starkungsmittel war.

Der Islam vereinte theologische Offenheit und unverbliimtes 6ffentliches Bekenntnis auf eine
Weise, die die soziale und politische Ordnung als Ausdruck menschlicher Solidaritét betonte und
gleichzeitig eine reiche Vielfalt innerer spiritueller Erfahrungen zulie$3, frei vom Druck der
offentlichen Meinung. Wahrend Imame soziale und religidse Fiihrung boten, wurde manipulative
Priesterschaft aus der muslimischen Gemeinschaft verbannt. Die Flexibilitit und das
Selbstvertrauen der Nomadenstimme, die durch jahrhundertelanges Lernen im Umgang mit dem
Unerwarteten entstanden waren, erfiillten die Muslime mit Ehrfurcht und Einsicht in die
Moglichkeiten, wihrend sie sich zwischen den zerfallenden Uberresten der klassischen Welt
bewegten. Sie empfanden keinen Verlust einer verherrlichten und romantisierten Vergangenheit,
sondern sahen Wege, den in ihnen aufwallenden Lebensimpuls zum Ausdruck zu bringen. Auf die
Eroberung folgte die Renaissance. Die neue soziale und spirituelle Ordnung assimilierte und
transformierte das alte Erbe, und wéhrend seines goldenen Zeitalters bliihte der Islam auf und
forderte kulturelle Wiederbelebungen unter den Juden, Persern und Agyptern, wihrend er den



kiirzlich eingewanderten Volkern Spaniens, Tunesiens und Libyens neues Leben einhauchte und
sogar neue Formen von Kunst und Kultur in Indien schuf. Muslimische Denker nahmen die
Uberlieferungen des Nils, die griechische Philosophie und die persische Kunst von ganzem Herzen
auf. In der neuen Kultur tauchten reflektierende Fragen auf, und das Erbe der halben Welt stand zur
Verfligung, um sie zu beantworten.

Innerhalb von anderthalb Jahrhunderten wurde Arabisch, die Sprache des Handels und des Korans,
zu einer erhabenen philosophischen Sprache. Der Kalif al-Ma'mun al-Rashid griindete zu Beginn
des 9. Jahrhunderts das Haus der Weisheit, um hellenistische Schriften aus dem Syrischen ins
Arabische zu libersetzen. Innerhalb weniger Jahrzehnte legte Prinz Ya'qub ibn Ishaq al-Kindi den
Grundstein fiir die Mu'tazila-Schule und argumentierte, dass der menschliche Wille frei sei, dass
Gott transzendent sei und dass die Vernunft den Unterschied zwischen Recht und Unrecht aufzeigen
konne, wihrend die Offenbarung dies bestitige. Die Mu'taziliten wurden schlieBlich von der
sunnitischen Orthodoxie verdréngt, aber nicht bevor sie den grofiten Philosophen der Vernunft
hervorbrachten, der im Islam und zu seiner Zeit auftauchte — al-Farabi, ein universeller Geist, der
nach Aristoteles, dem ersten, als ,,der zweite Lehrer” bezeichnet wurde.

Muhammad ibn Muhammad ibn Tarkhan ibn Uzalagh al-Farabi, wurde um 878 n. Chr. in Farab in
Transoxiana (heute Otrar in Turkistan) geboren. Obwohl er ein produktiver Schriftsteller war,
hinterlieB er keine biografischen Details, und iiber sein Leben ist nur wenig bekannt. Al-Farabi war
tiirkischer Herkunft, lernte jedoch schon in jungen Jahren Arabisch. Sein erster Lehrer war Yuhanna
ben Hailan, ein nestorianischer christlicher Philosoph, der iiber ein grof8es Wissen iiber das
alexandrinische Denken verfiigte. Als sein Vater an den Hof des Kalifen in Bagdad kam, begleitete
al-Farabi ihn ins Zentrum der islamischen Regierung und der griechischen Philosophie und
Wissenschaft. Uber seine Aktivititen in Bagdad ist nichts bekannt, auBer dass er es ablehnte, in der
Regierung zu dienen, ein asketisches Leben fiihrte und sich dem intensiven Studium der
Mathematik, Medizin, Musik und Philosophie widmete. Als er reif war, war er ein Philosoph, der
seinesgleichen suchte. Dariiber hinaus wurde er ein versierter Musiker und schrieb mehrere Biicher
tiber Musik, die die musikalische Entwicklung an arabischen Hofen, im mittelalterlichen Europa
und sogar in Indien tiefgreifend beeinflussten. Vielleicht waren es eher seine musikalischen
Féhigkeiten als sein philosophischer Scharfsinn, die die Aufmerksamkeit des hamdanidischen
Prinzen Saif al-Dawlah von Aleppo auf sich zogen. Auf Einladung des Prinzen trat al-Farabi in den
Dienst des Hofes von Aleppo und blieb dort bis zu seinem Tod. Dort fand er ein angenehmes
Arbeitsumfeld vor. Um 950 reiste er mit dem Prinzen nach Damaskus, wo er im Dezember
desselben Jahres starb.

Bis zu seinem Tod hatte al-Farabi mehr Abhandlungen und Kommentare verfasst, als sich in einer
ibersichtlichen Liste zusammenfassen lassen. Neben Kommentaren zu Aristoteles' Werken und
Biichern iiber Logik, entwickelte er eine rationale Psychologie durch Essays tiber die Seele und ihre
Krifte, liber Einheit und das Eine, iiber Intelligenz und das Intelligible, und legte in Werken iiber
Substanz, Zeit, Raum, MaR3, Weisheit und Erkenntnis der Gottheit eine metaphysische
Weltanschauung dar. Er skizzierte eine umfassende Sichtweise der Ethik, erarbeitete eine
Musiktheorie und klassifizierte die Wissenschaften. Seine vielleicht originellsten Gedanken finden
sich in seinen Schriften zur politischen Theorie. Etwas von seinem Einfluss 1dsst sich am Schicksal
seines Werks Ibsa’ al-'Ulum (Aufzihlung der Wissenschaften) erahnen. Der arabische Gelehrte Sa'id
ibn Ahmad aus dem elften Jahrhundert bezeichnete es als ,,unverzichtbaren Leitfaden fiir das
Studium der Wissenschaften”, und ein Jahrhundert spiter verwendete Moses ibn Ezra es in
judischen Schulen. Johannes von Sevilla libersetzte es etwa zur gleichen Zeit ins Lateinische, und
als De Scientiis blieb es bis zum sechzehnten Jahrhundert ein wichtiger Bestandteil der Bildung. Als
Handbuch inspirierte es eine Tradition aphoristischer Kompendien, die sich von Europa bis Persien
verbreitete. Obwohl der philosophische Standpunkt, den al-Farabi vertrat, schlieBlich von der
islamischen Orthodoxie abgelehnt wurde, bezeichnete ibn Khallikan ihn als ,,den gréf8ten
Philosophen, den die Muslime je hatten”, und Moses Maimonides erkldrte, dass allein er es wert sei,
iiber Logik gelesen zu werden, denn ,,alles, was er schrieb, ist wie feines Mehl”.



Al-Farabi sah sich selbst als Aristoteliker in der Tradition der Mu'taziliten und al-Kindi. Als sich
muslimische Denker mit der griechischen Philosophie und Wissenschaft befassten, griffen sie auf
die Traditionen zuriick, die in der Levante und in Alexandria bewahrt worden waren, wo die
urspriingliche Meinungsverschiedenheit zwischen der Akademie und dem Lyzeum der Lehre von
der wesentlichen Einheit, wie sie von Ammonius Saccas vertreten wurde, und der theurgischen
Verbindung von Vernunft und Erfahrung, wie sie in lamblichus verkorpert war, gewichen war. Die
michtige deduktive Methode, die in den Posterior Analytics dargelegt wurde, war zu einer
Erginzung der schwer fassbaren Dialektik der Republik geworden, wobei beide in das dreifache
Kriterium fiir Wissen, das von Plotin gelehrt wurde, subsumiert worden waren. Fiir al-Farabi
resultiert Wissen aus der Ubereinstimmung von Vernunft, Intuition und Erfahrung.

Die Ordnung der Welt spiegelt eine emanative Schopfung wider, die zwischen Gott und Materie
entsteht. Wihrend die Vernunft zeigen kann, dass Gott existiert, was durch die Offenbarung
bestitigt wird, kann keine von beiden sagen, was Gott im Wesentlichen ist. Ein unvollkommenes
Wissen ist moglich durch die Methoden der Beseitigung aller begrenzenden Eigenschaften und der
Behauptung von Vollkommenheiten, aber diese Ansdtze erlauben bestenfalls zu sagen, dass Gott
einfach, unendlich, unverdnderlich, intelligent, eine Einheit, die Wahrheit und das Leben selbst ist.
Attribute, die durch das Wegnehmen von Unvollkommenheiten einschranken und durch das
Vorstellen von Vollkommenheiten erweitern, sind nichts anderes als negative und positive
Erweiterungen dessen, was in der emanierten Welt der gewohnlichen Erfahrung allgemein bekannt
ist. Sie entdecken nicht wirklich die selbstindige Natur der Gottheit.

Gott ist erkennbar und unerkennbar, offensichtlich und verborgen, und das beste Wissen tiber ihn
ist zu wissen, dass er etwas ist, was der menschliche Verstand nicht vollstindig verstehen kann.

Gott ist der Schopfer der Welt, wie alle ,,Religionen des Buches” bezeugen, aber dies sollte nicht in
einem groben oder mechanistischen Sinne verstanden werden. Bilder von einem Topfer, der Ton
formt, oder von einem Wesen, das in geformte Muscheln haucht, sind nur anschauliche Analogien,
die die Grenzen des menschlichen Verstandes unterstreichen.

Gott ist der Hochste in der neuplatonischen Philosophie und Aristoteles' hdchste Erste Ursache. Alle
Eigenschaften der Gottheit, einschlieBlich der Schopfungskraft, sind identisch mit seinem Wesen,
und deshalb werden alle fiir den menschlichen Verstand verstandlichen Analogien der strengen
Wahrheit nicht gerecht. Der Eine denkt sich selbst — Gott kontempliert sich selbst — und dieser
ewige Akt der selbstpriifenden Reflexion bringt augenblicklich einen Intellekt hervor, der auch ein
Erzengel ist. Dieses Intellektwesen, die erste Emanation (die keine Emanation im gleichen Sinne
wie nachfolgende Emanationen ist), hat eine duale Natur, die sich auf ihrer eigenen Ebene als
materielle Sphire und aktive Intelligenz manifestiert. Diese doppelte Emanation bringt eine zweite
Emanation hervor, ebenfalls eine Sphére und eine Intelligenz, und der Prozess setzt sich fort, bis es
neun emanierte Sphéren und Intelligenzen gibt. Die Sphéren, beginnend mit dem unsichtbaren, alles
umfassenden Feld, umfassen die Sphéren der Fixsterne, Saturn, Jupiter, Mars, Sonne, Venus,
Merkur und Mond. Die Mond-Sphiére ist auf der spirituellen Seite mit dem Wirkenden Intellekt
verbunden, der auch der Engel Gabriel ist. Gabriel {ibermittelte Mohammed zuerst die Offenbarung
des Korans und présidiert iiber das Reich der platonischen Archetypen.

Diese Perspektive erinnert an den kabbalistischen Sephiroth-Baum der Lichter, dessen zehn
Leuchtkorper sowohl materielle Reiche als auch Engelscharen sind. Die neunfache Emanation ist in
Bezug auf die Zeit unauthorlich, denn sie ist eine zeitlose Notwendigkeit, die sich aus Gottes
Selbstbetrachtung ergibt. Sie bildet das gesamte transzendentale Reich des Seins im Gegensatz zum
irdischen Reich des Werdens. Das Sein, im Gegensatz zum Werden, ist spirituelle Existenz,
bestehend aus sechs unverinderlichen Prinzipien, der ewigen Ausarbeitung des Ur-Aktes. Gott ist
das erste Prinzip des Seins. Seine emanative Selbstbetrachtung durch den aktiven Intellekt,
zusammen mit den neun Sphiren, ist das zweite Prinzip. Der aktive Intellekt, der vom Mond
ausgeht und in die sublunare Welt und den Menschen eintritt, ist das dritte Prinzip, wihrend die
ewigen Seelen das vierte bilden. Materie und Form sind das fiinfte und sechste Prinzip des Seins



und schlieen die Reihe der spirituellen Existenzen ab. Nur das erste Prinzip, Gott, reprisentiert die
totale Einheit, wiahrend die anderen fiinf die Potenziale der Pluralitét darstellen, und nur die ersten
drei sind absolut spirituell, da die letzten drei, die an sich spirituell sind, mit Kérpern verbunden
sind. Entsprechend den sechs ewigen Prinzipien des Seins und verkdrpernd die letzten drei — Seele,
Form, Materie — gibt es sechs Arten von Korpern: himmlische, vernunftbegabte Tiere,
unvernunftbegabte Tiere, Pflanzen, Mineralien und die vier Elemente, genannt Feuer, Erde, Luft
und Wasser. Die sechs Prinzipien und sechs Arten von Koérpern bilden zusammen das Universum.

Al-Farabi verstand sehr gut, dass die hellenistische Philosophie auf die Ewigkeit der Welt hinwies
und behauptete, dass sowohl Geist als auch Materie ungeschaffen seien, ex nihilo nihil fit, wahrend
die semitischen Religionen lehrten, dass die Welt urspriinglich aus dem Nichts geschaffen worden
sei, creatio mundi ex nihilo. Er 16ste diesen eklatanten Widerspruch, indem er die aristotelische
Technik anwandte, die Bedeutung der verwendeten Worter zu unterscheiden.

Wenn Menschen sagen, dass Gott die Welt erschaffen hat, meinen sie damit einfach, dass Gott die
Welt aus Materie hervorgebracht hat, indem er ihr eine bestimmte Form gegeben hat. Die Welt ist
zweifellos Gottes Werk, und obwohl sie als Weltform nach ihm kommt, ist sie ihm in Zeit und
Ewigkeit gleich, denn er konnte nicht beginnen, in der Zeit an ihr zu arbeiten. Gott verhdlt sich zur
Welt wie die Ursache zur Wirkung. Aber hier ist die Ursache untrennbar mit der Wirkung
verbunden, denn wenn es anders wire, wiirde Gott wdhrend der Zeit, in der er die Welt erschuf, auf
ein Ziel hinarbeiten, und das wiirde Unvollkommenheit bedeuten. Dies ist natiirlich unvereinbar mit
der absoluten Vollkommenheit Gottes.

Aus zeitlicher Sicht muss die Erschaffung der Welt augenblicklich erscheinen, denn die Erschaffung
der Welt ist die erste Bewegung, die den Beginn der Zeit signalisiert. Jedes Element der Welt ist die
Wirkung gottlichen Handelns, und die Vorstellung, dass das Bose von Gott getrennt werden kann,
ist fiir al-Farabi ebenso unmdglich wie fiir den Propheten Jesaja.

Gottes Vorsehung erstreckt sich iiber alle Dinge. Was auch immer in der Welt geschieht, ist nicht
dem Zufall zuzuschreiben. Das Bose steht unter gottlicher Fiihrung und ist mit vergdnglichen
Dingen verbunden. Die Tatsache, dass das Bose in der Welt existiert, ist in einem zufdlligen Sinne
gut, denn wenn es nicht existieren wiirde, wiirde vieles Gute in der Welt niemals zustande kommen.

Die Féhigkeit zu denken ist die engste Verbindung des Menschen mit dem Géttlichen. In seiner
Analyse der Psychologie des Aristoteles kam al-Farabi zu dem Schluss, dass der Intellekt in vier
Bedeutungen existiert. Es gibt die Féhigkeit in der menschlichen Seele, die denkt, und dies ist der
potenzielle Intellekt. Wenn diese Kraft wirkt, um die platonischen Archetypen aus materiellen
Substanzen zu extrahieren, wird sie zum tatsdchlichen Intellekt. Dariiber hinaus kann sie dazu
kommen, iiber die Archetypen selbst und damit {iber sich selbst nachzudenken, und dies ist der
erworbene Intellekt. Solche Verdnderungen erfordern eine wirksame Ursache, nimlich den aktiven
Intellekt, den niedrigsten selbst existierenden Intellekt der Mondensphire, der durch Emanation
direkt mit dem ersten Intellekt, dem ewigen gottlichen Akt der Selbstbetrachtung, verbunden ist. Da
der aktive Intellekt die intellektuelle Aktivitét ist, die die zeitliche Welt erzeugt, ist der Mensch der
Hohepunkt dieses Prozesses, ein vollstidndig organisierter Korper auf der materiellen Seite und eine
rationale Seele auf der spirituellen Seite.

Fiir al-Farabi ist das einzig richtige Ziel eines jeden Menschen die Pflege und Entwicklung der
rationalen Kraft durch den Einsatz des Willens. Der weise Mensch wird falsafa (Philosophie)
erreichen, die Erkenntnis und Kontemplation der Prinzipien des Seins. Wer in der verwirrenden
geistigen Eindde des Werdens verweilt, bleibt als rationale Seele unentwickelt. Auch wenn man das
sinnliche Leben der irdischen Karawanserei angenehm und anziehend finden mag, birgt es doch die
grofite Gefahr: Wer seinen rationalen Intellekt nicht pflegt, wird nach dem Tod des Kdorpers nicht
die Unsterblichkeit der Seele erfahren. Indem man sich im Leben seiner Unsterblichkeit bewusst
wird, dem Ziel aller wahren Philosophie, bleibt man auch im Tod, der das Abfallen der
vergénglichen Hiille ist, die die spirituelle Natur verkorpert, seiner Unsterblichkeit bewusst.



Das Einzige, was die Auflosung des Korpers iiberdauert, ist der aktive Intellekt, die gegebene
Form, die unvergdnglich ist.

Es ist notwendig, sich mit dem Unvergénglichen in sich selbst zu identifizieren, und dies muss nicht
nur theoretisch durch starke und konsequente mentale Affirmation geschehen, sondern auch
praktisch durch die Art und Weise, wie man in der Gesellschaft lebt. Die soziale Ordnung ist daher
fiir alle spirituellen Errungenschaften von wesentlicher Bedeutung, und auf dieser Grundlage basiert
die menschliche Gemeinschaft.

Der Zusammenhalt und die moralische Fithrung der Gesellschaft werden durch den Propheten
gewidhrleistet. Da menschliche Gliickseligkeit nur dem bekannt ist, dessen aktiver Intellekt zum
Vehikel des handelnden Intellekts geworden ist, so wie die Materie das Vehikel der Form ist, wird
der Prophet nicht willkiirlich ausgewdhlt, um das gottliche Gebot zu iibermitteln. Der Prophet
besitzt alle menschlichen Vollkommenbheiten, eine gesunde Konstitution, alle moralischen und
intellektuellen Tugenden und eine kraftvolle Vorstellungskraft. Der wahre Philosoph und der
authentische Prophet sind identisch, und als Fiihrer der sich entwickelnden Seelen wird der Prophet
auch ein Staatsmann sein. Er fiihrt durch biirgerliche Fithrung und moralisches Vorbild, und da er
sich um das Gemeinwohl kiimmert, regiert er durch gerechte Gesetze. Der gewohnliche Biirger
wird die gliickselige Erfahrung des Propheten nicht teilen und kann sie philosophisch nicht
verstehen. Er kann das prophetische Beispiel oder die Zuriickhaltung des Propheten, zu fiihren,
leicht missverstehen und glauben, dass der Prophet unpraktisch ist oder es ihm an
Regierungsfahigkeit mangelt. Da gewdhnliche Biirger dem Propheten vertraute Motive zuschreiben
konnen, nutzt er seine Vorstellungskraft, um sie zu iiberzeugen. Alle von Propheten offenbarten
Religionen sind somit Sammlungen ausgedehnter Metaphern, die zwar nicht wortlich wahr sind,
aber die Mittel fiir das Wachstum in allen Aspekten der menschlichen Tugend und der
intellektuellen Kontemplation bereitstellen.

Der ra'is, der Fiihrer eines idealen Staates, leitet andere, ohne dass sie ihn leiten. So spiegelt die
Struktur des Staates die Struktur des Universums wider und entspricht ihr, mit vollstandiger Einheit
an der Spitze, den Prinzipien der Pluralitdt in der Mitte, gefolgt von der manifesten Existenz. Der
Ra'is, Philosoph und Prophet, hat zu seiner Rechten einen zweiten Fiihrer, dessen Tugenden sich in
der Exekutivgewalt konzentrieren. Wenn kein zweiter Fithrer gefunden werden kann, kdnnen seine
Funktionen von einer Gruppe von Personen ausgeiibt werden, so wie die Prinzipien der Pluralitét
selbst pluralistisch sind. Die libergeordnete Regel der idealen Gesellschaft lautet, dass jeder Biirger
die Aufgaben erfiillt, fiir die er am besten geeignet ist. Die intellektuelle Fiihrungselite besteht aus
denen, die die transzendentalen Darstellungen des Propheten-Philosophen verstehen kénnen. Dieses
Verstindnis zeichnet sich durch ihre Fihigkeit aus, das, was sie horen und verstehen, sofort in die
Praxis umzusetzen. Fiir al-Farabi wie flir Pythagoras und Platon ist ein Intellekt, der von der
tdglichen Anwendung getrennt ist, nutzlos und im Grunde falsch. Unter der intellektuellen Elite
befinden sich die Massen der gewohnlichen Biirger, die transzendente Abstraktionen nicht begreifen
konnen, aber durch iiberzeugende Argumente inspiriert werden konnen. Jede Klasse verbessert sich
selbst und das Ganze, indem sie sich um die ihr entsprechenden Aufgaben kiimmert. Wo dieses
System der geteilten und gegenseitigen Verantwortung zusammenbricht, verarmt die Gesellschatft,
die Menschen verkiimmern geistig, und anstelle des Goldes hochster Gliickseligkeit wird die
falsche Miinze vergédnglicher Freuden gesucht. Wo die Elite die Massen ausbeutet oder missbraucht
oder wo die Massen sich ihrer Verantwortung entziehen, die Elite zu unterstiitzen und ihrer Fithrung
zu folgen, hort die Gesellschaft auf, gut zu sein. Je nach Fall kann eine unvollkommene
Gesellschaft ignorant, fehlgeleitet oder zuriickgeblieben sein. Keine davon ist natiirlich wiirdig,
einen Propheten an ihrer Spitze zu haben.

Religion ist das verbindende Prinzip jeder Gesellschaft, und so wie Gesellschaften korrupt und
unvollkommen sein kdnnen, konnen es auch Religionen sein, und beide entwiirdigen ihre
Mitglieder. Wahre Religion ist nichts anderes als die hochste Philosophie, die demjenigen bekannt
ist, der das Menschsein perfektioniert hat, indem er seinen aktiven Intellekt so weit entwickelt hat,
dass er zu einem reinen Kanal des aktiven Intellekts geworden ist. Da der Durchschnittsmensch



dieses hohe Ziel nicht erreicht hat, sind die Religionen, die sich in der Welt verbreiten, mehr oder
weniger wahrheitsgetreue Abbilder der wesentlichen Religion. Als Ansammlungen iiberzeugender
Argumente und Metaphern hat jede ihre Unvollkommenheiten. Viele sind hilfreich, einige wenige
jedoch sind ddmonisch und nekromantisch. Al-Farabi war der Ansicht, dass der Islam der wahren
Religion der philosophischen Einsicht und ewigen Weisheit nahe komme, bestand jedoch darauf,
dass es noch andere gédbe. Er weigerte sich jedoch, diese zu benennen, da er wollte, dass sein
Standpunkt verstanden wurde, und sektiererische Streitigkeiten vermeiden wollte.

Die Geschichte ist ironisch, weil sie an Zeit und Temperament gebunden ist. Orthodoxe
muslimische Intellektuelle lehnten die mu'tazilistische Lehre ab, dass Offenbarung durch Vernunft
als Test ihrer Authentizitdt bestitigt werden konne. Die Ahl al-Sunnah wa'l-Jama'ah missverstand
al-Farabis erhabene und spirituelle Vorstellung von Vernunft und verbannte al-Farabis Lehre aus der
Geschichte des islamischen Denkens. Ohne zu erkennen, dass sein philosophisches Denken trotz
seiner rationalistischen Argumentation auf seinen eigenen mystischen Erfahrungen beruhte,
verboten die Orthodoxen seine Werke und ignorierten seine Lehren. Diese feindselige Haltung trug
dazu bei, dass die Schriften al-Farabis die Aufmerksamkeit der européischen Scholastiker auf sich
zogen, die viele seiner Ideen in die spédtmittelalterlichen Schulen integrierten, von wo aus sie ihren
Weg in die Renaissance fanden. So wurde der Philosoph aus Turkistan, der nie den Nahen Osten
verlassen hatte, zu einem der einflussreichsten Philosophen Europas. Gleichzeitig wurden seine
Lehren in Sufi-Kreisen begriifit, wo erhabene Mystik mit strenger Vernunft einhergeht. Fiir die Sufi-
Gefahrten, wie fiir viele, die seinen Namen noch nie gehdrt haben, bleibt al-Farabi ,,der zweite
Lehrer”.



