ALBINUS

Platos Lehre vom Schicksal lautet in etwa wie folgt: Alle Dinge, so sagt er, unterliegen dem
Schicksal, aber nicht alles ist vom Schicksal bestimmt. Denn obwohl das Schicksal den Rang eines
Gesetzes hat, schreibt es nicht vor, dass eine Person dies tun und eine andere das erleiden soll,
denn wenn es das tdte, wiirde es unendlich viele Dinge und unendlich viele damit verbundene
Zufdlle hervorbringen. Aufserdem wdre nichts mehr in unserer Macht, und Lob und Tadel sowie
alles dergleichen wiirden verschwinden. Vielmehr bestimmt das Schicksal, dass, wenn eine Seele ein
Leben dieser Art wihlt und bestimmte Handlungen vollzieht, bestimmte Dinge auf diese Wahl
folgen werden.

Die Seele hat also keinen Herrn, und es liegt an ihr selbst, eine Handlung zu vollziehen oder zu
unterlassen: Sie wird nicht gezwungen, dies oder jenes zu tun. Nichtsdestotrotz wird alles, was aus
einer Handlung folgt, vom Schicksal vollbracht. Wenn beispielsweise Paris Helena entfiihrt, tut er
dies aus freiem Willen, aber es folgt daraus, dass die Griechen wegen ihr gegen die Trojaner Krieg
fiihren werden.

Didaskalikos XXVI
Albinus

Academeca, ein groBer offentlicher Park, lag etwa eine Meile nordwestlich des Dipylon-Tors des
antiken Athen. Inmitten seiner Wiesen und Haine — von denen ein Olivenbaum noch heute steht —
versammelten sich Platon und einige seiner Anhénger, um die Musen durch philosophische
Diskurse zu ehren. Um 385 v. Chr. hatte Platon dort ein Mouseion (ein Heiligtum des Lernens)
errichtet und eine Schule gegriindet, die als Akademie bekannt war, bis Justinian sie 529 n. Chr.
schloss. Obwohl Platons Dialoge die Menschheit seit dreiundzwanzig Jahrhunderten inspirieren,
wurden die reifen Uberlegungen seiner fiihrenden Schiiler nicht aufgezeichnet und bleiben bis heute
ein Ritsel. Seine Nachfolger und Schiiler schrieben, lehrten und leiteten die Aktivitdten der
Akademie, aber die spannenden Fragmente ihrer Werke zeigen nur, dass das Spektrum ihrer
Interessen immens war, dass Platon sie lehrte, alle geschétzten Ideen und Ideale rigoros zu
hinterfragen, und dass der einzige verbotene Standpunkt der Dogmatismus war. Die dialektische
Methode wurde gepflegt und die Ideen des Pythagoras begriif8t, sogar bis zu dem Punkt, dass
platonische Ideen mit Zahlen gleichgesetzt wurden. Gliick wurde mit einem Leben im Einklang mit
der Natur gleichgesetzt, eine Anweisung, die unzihligen Interpretationen unterliegt und von den
stoischen Philosophen libernommen wurde.

Der Aufstieg der stoischen Philosophie, die in ihrer anspruchsvollen Lebensweise streng und
bewundernswert war, aber aus platonischer Sicht metaphysisch begrenzt war, zog schlief8lich die
Aufmerksamkeit der Akademie auf sich. Wahrend sich die Alte Akademie mit Fragen befasste, die
von Platon aufgeworfen wurden, konzentrierte sich die Mittlere Akademie, die durch die Wahl von
Krates im Jahr 270 v. Chr. geprédgt war, auf detaillierte Antworten auf die stoische Philosophie.
Diese kritische und sogar negative Verwendung der Dialektik fiihrte zu einer stetigen Tendenz zum
Skeptizismus, einer Reaktion auf alle dogmatischen Schulen, die bestimmte Lehren vertraten. Mit
der Wahl von Karneades, der 128 v. Chr. starb, wurde die Neue Akademie streng skeptisch;
Karneades betonte epoche, die Aussetzung des Urteils, in der Erkenntnistheorie und Metaphysik
sowie die Wahrscheinlichkeit als Leitfaden fiir das Handeln. Um die Jahrhundertwende erkannten
Philo von Larissa, der platonische Lehrer von Cicero, und sein Nachfolger Antiochus von Askalon
in der Neuen Akademie eine Fehlinterpretation von Platons Absicht. Sie beriefen sich auf die



Selbstverstindlichkeit bestimmter Wahrheiten und verfolgten einen eklektischen Ansatz, der davon
ausging, dass sich sowohl die stoischen als auch die aristotelischen peripatetischen Philosophen in
ithrer Form, aber nicht in ihrem Inhalt von der urspriinglichen Akademie unterschieden.

Die von Philo und Antiochus ins Leben gerufene Bewegung wurde zu einer Briicke, die die
Tradition der Akademie mit dem Wiederaufleben der kreativen Vorstellungskraft verband, das
spater als Neoplatonismus bekannt wurde und dessen Hohepunkt die Wahl des brillanten
Neoplatonikers Proclus zum Nachfolger in der Athener Akademie war. Antiochus akzeptierte nicht
die stoische Ansicht, dass sich Tugenden von anderen Giitern in ihrer Art unterscheiden, sondern
hielt wie die alte Akademie daran fest, dass sie sich in ihrem Ausmal} unterscheiden. Dies
veranlasste ihn, auf einem Konzept der Perfektibilitit der menschlichen Natur zu bestehen, das
nicht nur den hochsten, spirituellen Teil, sondern alle Aspekte des Individuums umfasste,
einschlieBlich der Beziehungen des Individuums zu anderen und zur Gemeinschaft als Ganzes.
Antiochus hatte einen bedeutenden Einfluss auf die Mitglieder der Akademie, aber sein Einfluss
reichte weit liber deren verehrten Bezirk hinaus. Er beeinflusste sowohl Cicero als auch Arius
Didymus, den stoischen Doxographen, der am Hofe von Augustus Caesar lehrte, tiefgreifend. Im
Ostlichen Mittelmeerraum hinterlieBen seine Ansichten Spuren bei Gaius und seinem
bemerkenswerten Schiiler Albinus.

Uber Gaius ist absolut nichts bekannt, und fast dasselbe gilt fiir das Leben von Albinus. Galen
schrieb, dass er kurzzeitig bei einem Schiiler von Gaius in Pergamon studiert hatte, und Porphyrios
sagte, dass einige Kommentare von Gaius in den Seminaren von Plotin gelesen wurden. Albinus ist
fast ebenso geheimnisumwittert. Alles, was iiber sein Leben bekannt ist, stammt aus einer einzigen
Aussage von Galen, dass er irgendwann zwischen 149 und 157 n. Chr. die Vorlesungen von Albinus
in Smyrna besucht habe. Albinus war ein Zeitgenosse von Theon von Smyrna, der eine
mathematische Einfiihrung in Platon verfasste, eine Zusammenstellung von Zitaten zur platonischen
Philosophie, die einen starken pythagoreischen Einfluss vermuten lassen. Albinus sammelte die
Ansichten seines Lehrers in einer Reihe von Notizbilichern, verfasste Kommentare zu platonischen
Dialogen, gab Anweisungen zum Studium der Dialoge und schrieb eine Zusammenfassung der
platonischen Lehren. Leider sind nur die letzteren Dokumente erhalten geblieben, da sie zu
beliebten Lehrbiichern wurden, wihrend seine originelleren Werke mit dem Verlust des klassischen
Wissens nach der SchlieBung nichtchristlicher Schulen durch Justinian verschwanden.

Die Eisagoge, eine Einfiihrung in Platons Dialoge, enthélt Vorschldge fiir die Verwendung der
Dialoge, und der Didaskalikos ist ein Leitfaden zu ihren Lehren. Zusammen offenbaren sie die Art
des Denkens, die den Boden fiir die eklektische Philosophie des Ammonius Saccas und das
ausgekliigelte System des Plotin bereitete.

Fiir Albinus ist ein ordentliches Studium der Dialoge gleichbedeutend mit einer echten hoheren
Bildung, die die gesamte Natur des Studenten beeinflusst. In der Eisagoge betonte Albinus, dass ein
solches Unterfangen eine sorgfiltige Vorbereitung erfordert.

Denn da es notwendig ist, Zuschauer seiner eigenen Seele, sowie der gottlichen Dinge und sogar
der Gotter selbst zu werden und den schonsten Geist zu erlangen, muss er seine Vorstellungen von
falschen Meinungen reinigen. Denn nicht einmal Arzte halten den Kérper fiir fiihig, die ihm
zugefiihrte Nahrung zu genief3en, wenn der Mensch nicht zuvor die Hindernisse in ihm beseitigt hat.

Sobald der Geist grundlegend agnostisch geworden ist, miissen auch die Gefiihle und Emotionen
herangezogen und von alten Reaktionsmustern befreit werden, damit sie als reine Prinzipien
hervortreten konnen. Nur dann kénnen bestimmte Lehren eingefiihrt und auf eine Weise assimiliert
werden, die die Seele vervollkommnen und die gesamte Natur erheben kann. Diese Lehren miissen
aus der Seele herausgearbeitet, von falschen (und daher schidlichen) Ansichten getrennt und durch
die Vernunft gestirkt werden, die Kontemplation und Aktion vereint.

Albinus unterteilte die Dialoge in zwei groBle Klassen, hyphegetikos und zetetikos, erklirend und
forschend, wobei die erste Lehren vermittelt und die zweite die Seele reinigt und erweckt. Er lehnte



die traditionelle Reihenfolge des Studiums ab, die auch heute noch verwendet wird und mit
Euthyphro (der Anklage gegen Sokrates) beginnt, gefolgt von der Apologie (seinem Prozess),
Kriton (seiner Inhaftierung) und Phaidon (seinem letzten Tag und seinem Tod). Die Weisheit
gebietet, so argumentierte Albinus, dass die Dialoge jeweils vollstindig und unabhingig sind und
dennoch ein Ganzes bilden wie ein Kreis, der keinen erkennbaren Anfang und kein erkennbares
Ende hat. Der moralische und intellektuelle Zustand des Schiilers sollte den Ausgangspunkt und die
Reihenfolge der zu studierenden Dialoge bestimmen. Fiir jemanden, der durch seine Herkunft, sein
Alter und seine Bildung gut vorbereitet ist, ist Alcibiades ein guter Anfang, da es sich um
Selbsterkenntnis handelt, den Anfang aller Weisheit. Mit der Zeit sollte man sich dem Phaidon
zuwenden, der angesichts der Unsterblichkeit der Seele die Bedeutung des philosophischen Lebens
lehrt. Dann kann man sich mit der Republik befassen, da sie eine umfassende Theorie der Bildung
darstellt. Schlief3lich kann man sich dem Timaios zuwenden, der sich mit der Natur und den
gottlichen Dingen befasst und zu einer Erinnerung an die Géttlichkeit fiihrt. Ein solcher Kurs ist
nicht nur eine Einfiihrung in die Werke eines groflen Denkers: Er ist ein Weg der moralischen und
spirituellen Entwicklung, der das eigene Wesen verwandelt, die Kréfte der Seele erweckt und seine
Apotheose in einer Vision des Gottlichen erreicht. Ausgehend von den geburtshilflichen oder
maieutischen Dialogen gelangt man iiber positive Lehren zu einem Bewusstseinszustand, der jede
Beschreibung iibersteigt, eine Reise, die Selbstverwirklichung umfasst und zur universellen
Erleuchtung beitrigt.

Albinus nahm eine charakteristisch platonische Definition von Philosophie als Ausgangspunkt fiir
den Didaskalikos.

Philosophie ist eine Sehnsucht nach Weisheit oder eine Befreiung oder ein Riickzug der Seele aus
dem Kérper, wihrend wir uns dem zuwenden, was vom Verstand wahrgenommen wird, und den
Dingen, die wirklich existieren.

Fiir Albinus ist periagoge, das Abwenden der Seele vom Korper, die grundlegende Haltung, die
echtes Wissen und richtiges Verhalten ermoglicht. Diese Neuausrichtung des Bewusstseins ist
notwendigerweise erleuchtend und therapeutisch, sie heilt die Seele, damit sie ihre angeborene
Weisheit zur Entfaltung bringen kann. Obwohl Albinus die traditionelle Einteilung der platonischen
Studien in Logik, Physik und Ethik zu Lehrzwecken akzeptierte, dnderte er die Bezeichnungen
dieser Bereiche in dialektike, theoretike und praktike und verdnderte ihre Reihenfolge, indem er die
Physik an die erste Stelle setzte, gefolgt von Ethik und Logik. Theoria, oder kontemplative
Philosophie, umfasst das Studium der physikalischen Natur, der Mathematik und der gottlichen
Dinge; Praxis umfasst Wirtschaft (als Verwaltung des Haushalts) und Politik sowie Ethik; und
Dialektik deckt alle Aspekte der Logik, Konzeptualisierung und Argumentation ab.

Wenn das Vertrauen auf Sinneseindriicke, als Quelle des Wissens zu Skepsis neigt, ist die
Behauptung selbstverstindlicher Wahrheiten zu vereinfachend. Fiir Albinus sind die Objekte sowohl
der noesis als auch der aisthesis, also des Verstandes und der Sinneswahrnehmung, primitiv und
unanalysiert, und beide erfordern logos zum Verstdndnis, was bedeutet, dass die priméren
Eindriicke (die das unmittelbare Denken ausmachen) einem sekundéren Prozess (dem diskursiven
Denken) unterliegen, der die Objekte des Wissens bildet. Epistemonikos logos, die Féhigkeit,
intelligible Objekte zu erfassen, verbindet sich mit noesis zu episteme, abstraktem Wissen, wiahrend
doxastikos logos, die Fihigkeit, mit Sinneseindriicken umzugehen, sich mit aisthesis zu doxa,
Meinung, verbindet. Noesis erfasst platonische Ideen in ihrem rein transzendenten Aspekt, so wie
aisthesis Eigenschaften wahrnimmt, aber die /ogoi ermdglichen die Erkennung von Formen in der
Materie und die mentale Konstruktion von Objekten aus Eigenschaften. Die rechte Vernunft
beurteilt, was im Bereich der theoria wahr und was im Bereich der praxis richtig ist. Da dies einen
Bewertungsmalstab voraussetzt, muss jede Seele liber physikai ennoiai verfiigen, natiirliche oder
angeborene Begriffe, die zur Messung von Kontemplation und Verhalten verwendet werden.

Albinus stie3 bei dem Versuch, die genaue Natur der platonischen Dialektik zu beschreiben, auf die
gleichen Schwierigkeiten wie seine Vorgénger. Thr logischer Charakter lédsst sich durch eine Vielzahl



von Schemata verdeutlichen, aber die Art und Weise, wie sie die Seele dazu veranlasst, sich ihrer
innewohnenden Allwissenheit zu erinnern, kann nur durch Erfahrung erfasst werden. Albinus
behauptete, dass die gesamte aristotelische Logik bei Platon, dem wahren Begriinder der formalen
Logik, zu finden sei. Aristoteles' Kategorien sind platonisch, obwohl sie unter Platons
grundlegender Unterscheidung zwischen absolut und relativ subsumiert werden miissen. Substanz
kann a priori durch Herabsteigen von ersten Prinzipien oder a posteriori durch Aufsteigen durch
Analyse untersucht werden. Zufélle konnen durch syllogistische Logik oder durch Induktion
untersucht werden. Obwohl Induktion keine Gewissheit liefern kann, ist sie niitzlich, um
angeborene Konzepte zu wecken. Die philosophischen und mythischen etymologischen Studien, die
in Kratylos zu finden sind, konnen niitzlich sein, denn zusétzlich zur wortlichen Geschichte der
Wortentwicklung werden Worter durch Konventionen gebildet, die mit der Natur zusammenhéingen.

Theoretike umfasst Theologie, Mathematik und Physik. Die Mathematik schérft den Verstand und
bereitet ihn auf ein transzendentaleres Verstdndnis der letzten Wurzeln der Natur vor. Die Materie,
die potenziell fleischlich ist, ist das erste Prinzip der korperlichen Dinge. Die platonischen Ideen
sind jedoch paradigmatische erste Prinzipien.

Eine Idee, betrachtet in Bezug auf Gott, ist sein Gedanke (noesis), in Bezug auf den Menschen ist
sie das primdre Objekt der Intellektion (proton noeton), in Bezug auf die Materie ist sie das Mafs;
in Bezug auf den sinnlich wahrnehmbaren Kosmos ist sie das Modell; in Bezug auf sich selbst ist
sie Substanz.

Eine Idee ist ,,ein ewiges Paradigma natiirlicher Dinge”, aber Albinus widerspricht der Tendenz,
schopferische Krifte, platonische Ideen und eine iibergeordnete Gottheit voneinander zu trennen,
indem er bekriftigt, dass diese Ideen — die Urbilder all dessen, was die Natur manifestieren kann —
ewige Gedanken im gottlichen Geist sind. Fiir Albinus existieren solche Ideen notwendigerweise,
denn ob die Gottheit nun Geist ist oder einen Geist besitzt, sie hat Gedanken, die ewig und
unverinderlich sein miissen. Wenn Materie an sich ohne Mal3 und Verhéltnis ist, muss ihr etwas
Mal} geben, und wenn der Kosmos kein Zufallsereignis ist, muss ihn etwas nach einem Modell
geformt haben. Wenn Wissen sich von Meinung unterscheidet, muss es verstindliche Ideen geben,
die es sichern.

Aus jeder Perspektive miissen Ideen existieren. Da Ideen mit den Begriffen Seele, Geist und Gott
verbunden sind, verwechseln Menschen, die ihre Intellektualitdt unweigerlich beeintrdchtigen,
indem sie materielle Eigenschaften in den intelligiblen Bereich einschleusen, die Gottheit mit ihrer
gottlichen Aktivitt.

Da der Geist der Seele iiberlegen ist und da der Geist in seiner Aktivitdt, der alle Dinge gleichzeitig
und ewig versteht, dem Verstand in seiner Potenzialitdt iiberlegen ist, und da die Ursache dafiir
edler ist als dieser, da sie ihm iiberlegen ist, wdre dies der Urgott — die Ursache der ewigen
Aktivitit des Geistes des gesamten Kosmos. Die Urgottheit, die selbst ohne Bewegung ist, richtet
ihre Aktivitdt auf den Geist des Kosmos, so wie die Sonne auf das Sehen, wenn ein Mensch sie
betrachtet, oder wie ein Objekt der Begierde die Begierde in Bewegung setzt, wihrend es selbst
unbeweglich bleibt, so wird dieser Geist den Geist des gesamten Himmels bewegen.

Da aber der erste Geist das Edelste aller Dinge ist, muss auch das Objekt seines Denkens das
Edelste sein, und doch gibt es nichts Edleres als ihn selbst. Daher miisste er ewig tiber sich selbst
und seine eigenen Gedanken nachdenken, und diese Aktivitdt ist die ldee.

Die Gottheit ist somit der unbewegte Beweger, die ursachenlose Ursache, die unbeschreiblich ist
und von der man nicht sagen kann, dass sie etwas tut oder sich in etwas einmischt, au3er in die
Betrachtung ihrer selbst und ihrer eigenen Gedanken. Diese ewige schopferische Tatigkeit ist
energeia, die die Idee bildet, aus der alle platonischen Ideen abgeleitet sind. Die Gottheit ist Geist —
oder eher Geist als jede andere verstindliche Abstraktion —, aber sie ist unbeschreibbar und
undefinierbar. Albinus vertrat die Auffassung, dass dieser ewige und vollkommene Urgott durch
seine Gegenwart Geist und Seele zum Handeln aufruft, aber er lehnte die traditionelle



Unterscheidung zwischen ihnen ab. Fiir ihn hat die Weltseele einen rationalen und einen irrationalen
Aspekt. Der erste wird direkt von der Gottheit erweckt und macht sich daran, den zweiten zu
organisieren. Obwohl die beiden zum Zwecke des klaren Verstdndnisses unterschieden werden
konnen, sind sie in Wirklichkeit keine getrennten Hypostasen, sondern bilden eine Einheit, die eng
mit der Gottheit verbunden ist. Obwohl Gott nicht definiert werden kann, kann er existentiell (wenn
auch nicht intellektuell) beschrieben werden, indem man einem der drei Wege folgt.

Der Weg der Negation (spéter via negationis genannt) geht davon aus, dass man der Vorstellung von
Gott Attribute entzieht, wie in der ersten Hypothese von Parmenides. Der Weg der Analogie (via
analogiae) lasst sich durch das Gleichnis der Sonne in Buch VI der Politeia veranschaulichen. Der
anagogische Weg (via eminentiae) fithrt durch die fortschreitende Universalisierung der Erfahrung
nach oben. Fiir Albinus ist das wichtigste Beispiel fiir diesen spirituellen Weg Diotimas Diskurs
iiber die Liebe im Gastmahl. Obwohl die ersten beiden Wege zeigen, dass Gott ohne Teile oder
Korper, unverdnderlich und ewig ist, fithrt nur der letzte Weg zu jener mystischen Intimitit, die das
direkte Verstindnis des Unaussprechlichen vorwegnimmt. Albinus verbindet somit die
verschleierten Andeutungen in Platons Schriften — insbesondere im Siebten Brief — mit den
mystischen Lehren des Plotin.

Die Physik des Albinus ist in den meisten Punkten traditionell, obwohl er das Dodekaeder fest mit
den zwolf Tierkreiszeichen und jedes der dreihundertsechzig Dreiecke des Dodekaeders mit einem
Grad des Himmelskreises in Verbindung bringt. Er lehnte zwar die Vorstellung ab, dass die Welt in
der Zeit erschaffen wurde, da sie ewig im Entstehen begriffen ist, lehrte jedoch, dass die Weltseele
schlummert und nur periodisch vom Urgott geweckt wird, indem dieser den rationalen Aspekt auf
sich selbst richtet, so dass dieser wiederum den irrationalen Aspekt aktiviert. So wie die hochsten
Gotter Teil des rationalen Prozesses sind, so bewohnen die Daimonen die Elemente der irrationalen
Dimension der Weltseele und bilden, wenn sie durch das Rationale erweckt werden, die manifeste
Welt. Diese Periodizitit von Schopfung und Auflésung ist kein zeitlicher Prozess, denn Zeit entsteht
innerhalb der geschaffenen Natur, sondern so wie die Daimonen durch transzendente Krifte zum
Handeln angeregt werden, so ist Zeit ein Spiegelbild der dynamischen Ewigkeit.

Albinus akzeptierte die platonische Dreiteilung der Seele, konzentrierte sich jedoch auf die
Unterteilung der Seele in rational und pathetikon, leidenschaftlich und irrational. Er flihrte Platons
Argumente fiir die Unsterblichkeit der Seele weiter aus, war jedoch mehr daran interessiert, den
Abstieg der Seele in eine Abfolge von Korpern zu erkldren. Alle Platoniker waren sich einig, dass
die rationale Seele unsterblich ist, aber das Schicksal des leidenschaftlichen Aspekts der Seele war
Gegenstand erheblicher Kontroversen. Albinus 10ste die Frage zu seiner eigenen Zufriedenheit,
indem er die Sterblichkeit der irrationalen Seele bekriftigte. Die dreiteilige Unterteilung gilt jedoch
sowohl fiir die korperlose Seele als auch fiir die inkarnierte Seele. In der korperlosen Seele sind die
drei Aspekte gnostikon (kognitiv), parastatikon (dispositional) und oikeiotikon (appropriativ), die in
der inkarnierten Seele rational, temperamentvoll und begehrlich sind. Wéhrend also der irrationale
Aspekt mit dem Tod vergeht, gibt es den archetypischen Aspekt der unsterblichen Seele, der dem
sterblichen Teil entspricht. Ohne iiber eine Sprache zu verfiigen, die seinen Gedanken angemessen
Ausdruck verleihen konnte, wies Albinus dennoch auf eine Vorstellung von der Seele hin, in der die
sterblichen und verkorperten Aspekte als Vehikel fiir die unsterblichen Aspekte fungieren.

Albinus sah im Abstieg der Seele in die verkorperte Existenz ein Element der Notwendigkeit und
den Willen der Gétter, sich durch Seelen zu manifestieren. Er glaubte jedoch, dass der Hauptgrund
fiir die Verkorperung akolasia, Ziigellosigkeit, eine unrechtmiflige Bereitschaft der Seele sei, sich
auf das korperliche Leben einzulassen. Er schrieb der Seele keine siindhafte Sinnlichkeit zu,
sondern betrachtete akolasia als das fehlerhafte Urteil eines freien Willens. Dariiber hinaus leidet
die Seele natiirlich unter Philosomatia, einer Liebe oder Affinitit zum Korper. ,,Korper und Seele®,
schrieb er, ,,haben eine Art Affinitdt zueinander, wie Feuer und Asphalt.“ Durch die Entscheidungen
eines freien Willens néhert sich die Seele manchmal dem Korper, und wenn das geschieht, wird sie
von ithm angezogen. Sobald die Verbindung hergestellt ist, findet Reinkarnation statt, bis sich die
Seele durch philosophisches Verstindnis befreit. So lehrte Albinus die Lehren vom freien Willen



und vom Schicksal. ,, Alle Dinge liegen im Schicksal, aber nicht alles ist schicksalhaft. *“ Die Seele
wiéhlt frei, aber nachdem sie gewihlt hat, sind die Konsequenzen unvermeidlich. Die Subtilitét
dieser Lehre ldsst sich vielleicht durch die Betrachtung des Mythos von Er am Ende des Buches X
der Republik nachvollziehen. Albinus bemiihte sich, eine Lehre vom Schicksal zu formulieren, die
der indischen Vorstellung vom Karma auffallend dhnlich ist.

Obwohl die platonische Metaphysik des Albinus komplex war, lie sie sich in eine einfache Ethik
ibersetzen. Das Gute fiir den Menschen ist die Erkenntnis und Betrachtung des Urgutes, das die
Gottheit ist. Alle anderen Giiter leiten sich von diesem hochsten Gut ab. Gliick findet man jedoch
nur in den Giitern, die allein die Seele betreffen, denn andere Giiter sind nur Materialien, die fiir
Wohl oder Wehe verwendet werden konnen. Die Tugend als Kraft der Seele ist autark und benétigt
weder eine externe Rechtfertigung noch kann sie eine solche haben. Telos, das Ziel oder der Zweck
des Lebens, ist das Erlangen der ,,Gottesédhnlichkeit”, was bedeutet, die eigene Intelligenz so weit
wie moglich in Richtung Gottheit zu entwickeln. Obwohl ein Leben im Einklang mit der Natur ein
bewundernswerter und sogar notwendiger Schritt ist, ist es entgegen der stoischen Auffassung nicht
der Zweck der menschlichen Existenz. Der Gott, dem ein Individuum dhnlich werden kann, ist nicht
der unbeschreibliche Urgott, sondern der rationale Aspekt der Weltseele oder des kosmischen
Geistes, obwohl dies durch Meditation und tiefes Verstidndnis dessen erreicht wird, was keine
Ahnlichkeit haben kann. So wie die Zeit auf geheimnisvolle Weise zum bewegten Bild der Ewigkeit
wird und der irrationale Aspekt der Weltseele irgendwie den rationalen Aspekt widerspiegelt, der
selbst das Unaussprechliche widerspiegelt, so kann auch das menschliche Verhalten die Tugend der
Seele widerspiegeln, und die Seele in vollkommener Tugend kann das géttliche Mysterium
widerspiegeln.

Wir konnen das Ziel erreichen, Gott dhnlich zu werden, indem wir die geeigneten natiirlichen
Fihigkeiten (physis) beherrschen, durch richtige Gewéhnung, Ubung und Disziplin (askesis) und
insbesondere durch den Gebrauch der Vernunft und Lehre (didaskalia) und die Weitergabe von
Lehren, um die meisten menschlichen Ablenkungen zu iiberwinden und immer in Kontakt mit
verstindlichen Realitdten zu sein.

Fiir Albinus sind die gewohnlichen Studien seiner Zeit und der heutigen Zeit bestenfalls
Vorbereitungen und Liuterungen, die den ernsthaften Schiiler auf die Hoheren Mysterien
vorbereiten, die reines Denken mit spiritueller Einsicht in der Kontemplation des Gottlichen
verschmelzen. Leider hat die Geschichte jene kreativen Werke nicht bewahrt, die der Originalitat
und Genialitét, die Albinus in seine scholastischen Zusammenfassungen der platonischen Studien
einflieBen lieB, vollends gerecht geworden wiren. Wére dies der Fall, konnte man sehen, dass
Albinus das starke Fundament legte, auf dem die eklektische Schule und die neuplatonische
Philosophie ihre kunstvollen und anmutigen Gebédude errichteten.

Die souverdne Seele
Desjenigen, der selbstbestimmt und in Frieden lebt
Ist in sich selbst zentriert und nimmt gleichermafien
Freude und Schmerz, Hitze und Kdlte, Ruhm und Schande an.
Shri Krishna
oM



