ALBERTUS MAGNUS

Betrachten wir das Beispiel des Bergsteigers. Wenn unser Geist sich in der Sehnsucht nach den
Dingen verliert, die weit unter ihm liegen, verfingt er sich bald in einem Labyrinth aus unendlichen
Ablenkungen und krummen Wegen; die Seele wird von sich selbst getrennt, zerstreut und in so viele
Teile zerrissen, wie es Objekte ihrer Begierde gibt. Dies fiihrt zu einem instabilen Aufstieg, einer
Reise ohne Ende und einer Miihe ohne Ruhe.

Wenn jedoch Herz und Seele sich durch Begierde und Liebe von dem erheben, was unter ihnen liegt
und sie in vielen Ablenkungen zu verstricken droht, und wenn die Seele, indem sie diese Dinge
aufgibt, sich in dem einen, unverdnderlichen, allgeniigenden Guten wiederfindet, sich dem Dienst
dieses Guten widmet und durch die Kraft ihres Willens bestdndig daran festhdlt, dann wird diese
Seele umso gesammelter und stdirker sein, je mehr ihre Gedanken und Begierden zu Gott aufsteigen.

De Adhaerendo Deo
Albertus Magnus

Zwischen dem Aberglauben, der wie ein {ibler Geruch aus dem Verfall der klassischen mediterranen
Religionen aufstieg, und dem Dogmatismus, der aus dem Christentum hervorging, das auf die totale
politische und soziale Kontrolle des zersplitterten romischen Imperiums ausgerichtet war, fanden
Wabhrheit und Einsicht wenig Raum, um zu gedeihen. Als die Kaiser die republikanischen Ideale der
humanitas aufgaben, verdorrte die Staatsreligion, die sie genéhrt hatte. Mysterien und geheime
Riten, die bereits durch Popularisierung materialisiert waren, wurden gleichzeitig begrii3t und
herabgewiirdigt. Die friihen Kirchenviter, die darauf bedacht waren, der neuen Religion Respekt zu
verschaffen und die Kontrolle iiber die Ziigel und Geldborsen der kaiserlichen Verwaltung zu
erlangen, waren so besessen davon, gegensétzliche Philosophien auszurotten, dass sie hdufig sogar
den Anschein ethischen Denkens und Handelns aufgaben. Wéhrend der Einzelne in den Lehren Jesu
Nahrung fiir die Seele fand, so wie er einst in den Hymnen des Orpheus Nahrung gefunden hatte,
wurde die institutionalisierte Religion zu einer seltsamen Mischung aus furchtsamem Aberglauben
und herzlosem Dogma. Expansion und Kontrolle wurden nur durch Gier und Selbstverherrlichung
gemildert, und die nach dem Mann der Schmerzen benannte Religion breitete sich wie eine dunkle
Wolke iiber Europa aus.

Lange bevor Luther sich fast gegen seinen Willen gezwungen sah, die Fackel des Protests im
Namen der Fahigkeit des Geistes, rational, ehrfiirchtig und frei zu sein, zu erheben, hatten andere
bereits gesplirt, dass grundlegende Verzerrungen die Kirche durchdrangen. Das muslimische
Spanien fiihrte Platon wieder auf dem Kontinent ein, und scharfsinnige Menschen reagierten auf die
Erinnerung daran, dass das spirituelle Leben unsichtbar, unmoglich zu formulieren und letztlich
unbeschreiblich ist. Als einige Jahrzehnte spiter die Schriften von Aristoteles folgten, sahen viele
Lehrer und Denker in ihnen einen Hebel, um das Bewusstsein von den leeren Abstraktionen der
zensierten Theologie weg und hin zu einem ungehinderten Denken zu bewegen, das von einer
freien Untersuchung der Natur inspiriert war. Da sie relativ frei waren, liber die zuvor unbeachtete
Natur zu diskutieren, wurden Mdénche und Lehrer mutig und begannen, institutionelle Praktiken in
Frage zu stellen. Fragen zur Struktur fiihrten schlieBlich zu Fragen zur Lehre. Die kirchliche



Nachsicht und der wachsende Reichtum der Kirche beunruhigten viele, die nicht bereit waren,
Glaubensgrundsitze in Frage zu stellen, aber die Bergpredigt kannten und Platon lasen. In den
frithen Jahren des 13. Jahrhunderts entstanden religiose Orden, die sich dem Prinzip der freiwilligen
Armut verschrieben hatten, insbesondere im Gedenken an Franz von Assisi und das Werk von
Dominikus von Spanien. Roger Bacon war Franziskaner und Albertus Magnus trat dem
Dominikanerorden bei.

Obwohl die friihen Lebensjahre von Albertus Magnus im Dunkeln liegen, stimmen Uberlieferungen
und Indizien darin iiberein, dass er 1193 als éltester Sohn des Grafen von Bollstiidt in Lauingen in
Schwaben geboren wurde. In seiner Jugend wuchs er auf den Léndereien seiner Familie auf und
erhielt eine fiir den niederen Adel angemessene Ausbildung. Offenbar zeigte sich seine Faszination
fiir die Vorgidnge und Prozesse der Natur schon in sehr jungen Jahren; in seinen reifen Jahren
verfasste Albertus Abhandlungen iiber Falknerei und Reitkunst, die zu ihrer Zeit die besten waren
und in denen er oft aus seiner umfangreichen Erfahrung heraus Fehler korrigierte, die durch die
Tradition geheiligt waren. Als er schrieb, dass ,,das Ziel der Naturwissenschaft nicht nur darin
besteht, die Aussagen anderer zu akzeptieren, sondern die in der Natur wirkenden Ursachen zu
untersuchen”, fasste er eine lebenslange Neigung zusammen. Nach einer langeren Ausbildung zu
Hause schrieb sich Albertus an der kiirzlich gegriindeten Universitét von Padua ein. Wéhrend seine
Seele in Platon Nahrung fand, wurde sein forschendes Temperament durch die Schriften von
Aristoteles geschérft. Getreu diesen beiden Interessen stand seine Gleichgiiltigkeit gegeniiber den
Feinheiten theologischer Argumentation — die durch eine platonische Perspektive gelockerte
Orthodoxie stellte ihn zufrieden — im Einklang mit der Herausforderung der aristotelischen
Naturwissenschaft. Die Verehrung fiir den Meister zeigt sich in der Organisation seiner eigenen
Schriften als allgemeiner Kommentar zu Aristoteles' Biichern, und seine Forschungslust zeigt sich
in seiner Bereitschaft, durch Experimente die Wahrheit oder Falschheit jeder Schlussfolgerung zu
entdecken.

Albertus besal} eine bemerkenswerte Begabung fiir das Lehren wie auch fiir das Lernen, und er
fand, dass die Verwaltung der Landereien seiner Vorfahren und die Freizeitbeschiftigungen des
Adels weniger reizvoll waren als intensives Studium und stille Kontemplation. Im Jahr 1223 kam
Jordan von Sachsen, Generaloberer des Dominikanerordens, nach Padua, um neue Mitglieder zu
rekrutieren. Bald iiberzeugte er zehn Studenten, dem Orden beizutreten, darunter auch Albertus, der
den heftigen Widerstand seiner Familie ertragen und iiberwinden musste. Seine intellektuellen und
padagogischen Talente wurden schnell erkannt, und er wurde angewiesen, sein Studium in Padua
und spéter in Bologna fortzusetzen, auch wéhrend er dem Orden als Lektor diente. Jahrelang reiste
er als Lehrer und Prediger, dessen Integritét seiner Brillanz in nichts nachstand, zu
Dominikanerhdusern in Italien, Frankreich und den deutschen Staaten. Wahrend diese Kombination
von Eigenschaften Albertus besonders fiir das zuriickgezogene, kontemplative Leben eines
Studenten und Schriftstellers begeisterte, erkannten andere seinen Wert als Verwalter und
Schiedsrichter, sowohl in kirchlichen Angelegenheiten, als auch in der sdkularen Gesellschaft.

Um 1243 wurde Albertus in das Dominikanerkloster Saint-Jacques an der Universitéit von Paris
entsandt. Hier fand er Aristoteles' eigene Worte, die kiirzlich aus dem Griechischen und Arabischen
iibersetzt worden waren, erginzt durch Ubersetzungen von Kommentaren von Averroes. Nachdem
er Vorlesungen tiiber die Bibel und iiber Peter Lombards Sententiae, das Standardwerk der
Theologie des Mittelalters, gehalten hatte, wurde Albertus 1245, dem Jahr, in dem Thomas von
Aquin nach Paris kam, um Theologie zu studieren, der Master-Grad verliehen und er erhielt den
Lehrstuhl fiir Auslédnder. Vielleicht wurde Thomas durch seine frithen Kontakte zu Albertus, der
begonnen hatte, eine monumentale Darstellung aller Erkenntnisse aus allen Fachbereichen und
Studiengéngen zu verfassen, erstmals zu seinem umfangreichen Werk Summa Theologiae inspiriert.

Uber einen Zeitraum von zwei Jahrzehnten hinweg, lieferte Albertus, als einziger unter den
Denkern seiner Zeit, Kommentare zu allen Aristoteles zugeschriebenen Abhandlungen. Dartiiber
hinaus verfasste er wegweisende Abhandlungen zu allen Bereichen der Naturwissenschaften, Logik
und Rhetorik, Mathematik und Astronomie, Ethik und Metaphysik, Wirtschaft und Politik. Trotz



seiner Liebe zu solchen Aktivitidten wurden sein Charakter und seine Talente als wertvoll fur das
Wachstum seines Ordens und das Programm der Kirche anerkannt.

1248 wurde Albertus als Regent der Studien nach Kdln entsandt, um das erste studium generale —
das allgemeine Studienhaus — des Dominikanerordens zu organisieren. Thomas wurde sein
wichtigster Schiiler, und obwohl Thomas 1252 nach Paris zuriickkehrte, nachdem theologische
Differenzen zwischen ihnen immer deutlicher zutage traten, blieben die beiden ihr Leben lang eng
miteinander verbunden.

1254 wurde Albertus zum Provinzial von Teutonia, der deutschen Provinz des Ordens, ernannt, eine
Aufgabe, die er hervorragend, aber ohne Begeisterung erfiillte. Bis 1256 hatten die Universititen
Bedenken hinsichtlich der Lebensweise der Bettelorden, insbesondere hinsichtlich der Entsagung
allen personlichen und gemeinschaftlichen Eigentums und der Obdachlosigkeit der Mdnche, die
thnen grofle Reisefreiheit ermdglichte. Paris versuchte, Dominikaner und Franziskaner am Lehren
zu hindern, der einzigen Existenzgrundlage der Bettelmdnche, und Papst Alexander IV. berief eine
Konferenz in Anagni ein, um diese Frage zu erortern. Auf pépstlichen Befehl hin vertraten Thomas
von Aquin und Albertus Magnus die Dominikaner, wéhrend Bonaventura fiir die Franziskaner
sprach. Trotz heftiger Proteste des regulidren Klerus erhielten die Bettelmdnche das Recht, in Paris
und anderen Universitdten zu lehren. Fiir Albert war der Sieg durchwachsen: Er konnte 1257 als
Provinzial zuriicktreten, um wieder lehren zu konnen, aber 1259 ernannte ihn der Papst zum
Bischof von Regensburg. Albert hatte sich bereits durch die Beilegung von Streitigkeiten zwischen
den religidsen und politischen Fraktionen in K6ln Anerkennung verschaftt, eine anhaltende
Spannung, mit der er sich in seinem spéteren Leben noch mehrfach befassen musste. Missbrauche,
Ineftizienz und UnregelméBigkeiten in Regensburg hatten die Kirchenverwaltung in Verruf
gebracht. Albertus brachte die Angelegenheiten in Ordnung, und der Tod von Alexander IV.
ermoglichte es thm, 1261 sein Amt niederzulegen. Er kehrte nach K&ln zuriick, war aber als Bischof
in gewisser Hinsicht von den Regeln seines Ordens befreit und konnte so seine Zeit und sein Erbe
freier als zuvor gestalten.

Als Papst Urban IV. beschloss, einen weiteren Kreuzzug zu starten, wiéhlte er Albertus zu seinem
Legaten fiir Deutschland und Bohmen. Ein Jahr lang reiste Albertus umher und predigte angeblich
den Kreuzzug, doch schnell wurde ihm klar, dass fast niemand Interesse an einem Unternehmen
hatte, das sich wiederholt als kostspielig, ergebnislos und sinnlos erwiesen hatte. Er nutzte die
Gelegenheit, um die Flora, Fauna und Geologie der Landschaften zu studieren, durch die er reiste.
Er hielt Vortrdge in verschiedenen Stiddten und kiimmerte sich allgemein um die Angelegenheiten
seines schnell wachsenden Ordens, doch 1270 kehrte er gerne endgiiltig nach Kdln zuriick. Obwohl
er offiziell im Ruhestand war, schlichtete Albertus einen weiteren Streit zwischen dem Erzbischof
und der Stadt und unternahm zwei weitere Reisen, eine 1274 zum Konzil von Lyon, um Rudolf von
Habsburg fiir die Konigswiirde Deutschlands zu unterstiitzen, die andere 1277 nach Paris. Thomas
von Aquin war einige Jahre zuvor gestorben, und seine Schriften wurden als ketzerisch verurteilt.
Albertus verteidigte den Namen Thomas' und die aristotelischen Lehren, die sie gemeinsam
vertraten.

Trotz seiner administrativen Belastungen und erzwungenen Reisen schrieb Albertus zahlreiche
Werke und fiihrte viele praktische Experimente durch. Sein lebenslanges Interesse an der
Moglichkeit, Automaten zu erschaffen, 14sst vermuten, dass er dies tatsédchlich getan hat. Der
Uberlieferung zufolge betrat Thomas einmal ungebeten das Laboratorium von Albertus und fand
dort eine Figur, die einem jungen Médchen dhnelte und dreimal das Wort ,,salve” (,,Griille”)
aussprach. Erschrocken iiber das, was er fiir ein ddimonisches Phinomen hielt, zerschlug Thomas
die Figur, gerade als Albertus den Raum betrat. ,,Thomas! Thomas!“, rief Albertus, ,,was hast du
getan? Du hast die Arbeit von dreiBBig Jahren zerstort!“ In seinen letzten Jahren in Kéln wurde
Albertus mit dem Titel Magnus, ,,der Grof3e*, geehrt, als einziger mittelalterlicher Gelehrter, der
diese Auszeichnung zu Lebzeiten erhielt. Sein franziskanischer Zeitgenosse Roger Bacon, der in
vielen Fragen nicht mit ihm {ibereinstimmte, nannte ihn ,,den beriihmtesten christlichen Gelehrten®.
Albertus Magnus starb am 15. November 1280 in Kdln, sehr zur Erleichterung vieler, die ihn als



Alchemisten und Magier flirchteten, und zum grof3en Leidwesen vieler anderer, die in ihm das
Leuchtfeuer der scholastischen Wissenschaft und das Vorbild des forschenden Geistes sahen. Er
wurde 1931 heiliggesprochen und ein Jahrzehnt spéter zum Schutzpatron der Naturwissenschaften
ernannt. Er ist als ,,Doctor Universalis” bekannt fiir sein immenses Wissen, das zum Ideal der
Renaissance wurde und in spéteren Epochen als unmoglich galt.

Albertus war in seinem religiosen Leben ein Anhénger der platonischen Lehren und in seiner
Beobachtung der Natur ein Anhénger der aristotelischen Methoden. Wihrend er klar zwischen
Wissen durch Offenbarung durch den Glauben und Wissen durch Philosophie und Wissenschaft
unterschied, lehnte er jede Andeutung von ,,zwei Wahrheiten” ab. Alles, was wirklich wahr ist,
lehrte Albertus, harmoniert sowohl mit dem Glauben als auch mit der Vernunft. Es gibt
Geheimnisse, die nur dem Glauben zuganglich sind, aber viele christliche Lehren sind auch mit der
Vernunft erkennbar, z. B. die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele. Obwohl Albertus durchaus
bereit war, die aristotelische Tradition und die christliche Lehre in erheblichen Details zu
korrigieren, zogerte er, die Voraussetzungen beider in Frage zu stellen. Dennoch prégte seine tiefe
und meist unausgesprochene Uberzeugung, dass das spirituelle Leben im Wesentlichen in der
leidenschaftlichen Hinwendung der Seele zum Géttlichen besteht, alle seine Bemiihungen. Dazu
tragt auch ein wachsendes Bewusstsein fiir die Natur, das Werk der Gottlichkeit, bei. Die Autoren
der Antike teilten dieselbe Ehrfurcht vor dem filigranen Gefiige der Kausalitit und verdienen daher
selbst hochsten Respekt, aber sie wéren schockiert, wenn sie wiissten, dass nachfolgende
Generationen sie dazu neigten, sie zu vergottern, um ihre Meinungen ohne ausreichende
Uberlegungen oder unabhiingige Untersuchungen zu akzeptieren. Da Albertus keinen Widerspruch
zwischen der Wiirdigung der Errungenschaften der Vergangenheit und dem energischen
Hinterfragen der Gegenwart sah, demonstrierte er wahre geistige Freiheit und setzte Malstibe fiir
die Forschung, die das Goldene Zeitalter der Scholastik dazu ermutigten, die Grundlagen fiir die
Renaissance zu legen. Albertus betrachtete das manifeste Universum als eine riesige hierarchische
Prozession, die aus der schopferischen Tatigkeit der Gottheit hervorgeht oder aus ihr hervorflieft,
und lehrte, dass das Studium der Vorgénge in der Natur Hinweise auf die Geheimnisse des Seins
liefert.

Neben seinen erfrischenden Darstellungen von Pferden und Falken in einem langen Werk iiber das
Tierreich schrieb Albertus so maBgeblich iiber Kriauter und Pflanzen, dass vierhundert Jahre lang
nachfolgende Krauterbiicher — oft mit vielen Fehlern — aus seinen Schriften kopiert wurden. Beim
Studium der Alchemie erkannte er die Tendenzen zu Scharlatanerie und Missbrauch von Wissen. In
seinem Libellus de Alchimia (Kleines Buch iiber Alchemie) warnte er:

Das erste Gebot lautet, dass der Praktizierende dieser Kunst still und verschwiegen sein und sein
Geheimnis niemandem offenbaren darf, da er genau weif3, dass das Geheimnis, wenn es vielen
bekannt ist, auf keinen Fall bewahrt werden kann und dass es, wenn es preisgegeben wird, mit
Fehlern wiederholt wird. So geht es verloren, und die Arbeit bleibt unvollkommen.

Angesichts der Geheimhaltung seiner eigenen Laborarbeit und der Reaktion von Thomas auf seinen
Automaten verstand Albertus aus erster Hand die Bedeutung dieser Anweisung. Mehr noch als er
vermittelte, wusste er auch, dass derselbe Grundsatz fiir die spirituelle Alchemie gilt.

Teile das Ei der Philosophen in vier Teile, von denen jeder eine Natur hat, dann fiige sie
gleichmdfsig und proportional zusammen, damit es keine Unstimmigkeiten gibt, und du wirst das
erreichen, was vorgeschlagen wurde, so Gott will. Dies ist eine universelle Methode.

De Mineralibus befasst sich ausfiihrlich mit der Zusammensetzung und den Eigenschaften von
Edelsteinen und Halbedelsteinen, in Stein gemeiflelten Bildern, der Natur von Metallen und Salzen.
In seiner Erorterung des Wertes von in Stein gemeiflelten Bildern und Siegeln weist Albertus darauf
hin, dass astrologische Prozesse Merkmale einer Spezies auf das Material einer anderen iibertragen
konnen.

Manchmal treffen sich die Himmelskorper und die anderen Planeten an einem Ort, der eine so



grofpe Kraft zur Erzeugung von Menschen besitzt, dass er sogar einem Samen einer ganz anderen
Art eine menschliche Form aufprdgt, die im Gegensatz zu der diesem Samen innewohnenden
Formkraft steht. ... Das ist der Grund, warum selbst in durch Ddmpfe gehdrteten Steinen die Form
eines Menschen oder einer anderen Spezies der Natur in das Material eingeprdgt ist. ...

In seinem Liber de Natura Locorum, einer Abhandlung iiber Geographie, zeigte Albertus, dass das
Klima und damit auch Flora und Fauna sowohl von der Breite als auch von den lokalen
Bedingungen bestimmt werden. Die Erde ist in Klimazonen von tropisch bis kalt unterteilt, aber
ausgedehnte Wilder, Fliisse und Gebirgsketten konnen die Temperaturen und Niederschlige
innerhalb dieser allgemeinen Zonen radikal verdndern. Albertus spekulierte auf der Grundlage von
Wissen aus zweiter Hand iiber Indien, dass die siidliche Hemisphére der Erde die gleichen Giirtel in
umgekehrter Reihenfolge aufweise. Albertus argumentierte fiir einen einigermaf3en genauen
Durchmesser einer kugelformigen Erde und lehnte die verbreitete Meinung, dass die siidliche Halfte
des Globus unbewohnbar sei, weil Menschen, die dort lebten, herunterfallen wiirden, als absurd ab.

Naturphdnomene sind es wert, studiert zu werden, weil sie den Geist mit der wundersamen Aktivitit
des Gottlichen erfiillen. Die unreflektierte Akzeptanz von Traditionen in Verbindung mit einer
weltlichen Haltung macht die Seele blind und verkriippelt sie, zerstort das spirituelle Leben des
Einzelnen und verschwendet so die kostbare Zeit zwischen Geburt und Tod. In De Adhaerendo Deo
(Uber das Festhalten an Gott) schrieb er:

Der wahre Grund, warum wir in vielerlei Hinsicht von der Erfahrung und Freude des inneren
Lebens ausgeschlossen sind und keinen Einblick darin gewinnen kénnen, liegt darin, dass der
abgelenkte, sorgenvolle menschliche Geist nicht in sich selbst eintritt, indem er sich an Gott
erinnert. Das Missverstindnis des Menschen ist so sehr mit irdischen Bildern iiberladen, dass er
weder den Weg zuriick in sein eigenes inneres Herz finden noch seinen Begierden entgegenwirken
und in sich selbst eintreten kann, indem er sich nach dem inneren Licht der spirituellen Freude
sehnt.

Albertus Magnus lebte in einer Zeit, in der das Denken und der Ausdruck stark eingeschrankt
waren, und doch zeigte er, wie der Geist, unterstiitzt durch ein erwachtes Bewusstsein fiir das
Gottliche im Herzen, iiber die Hindernisse einer Epoche hinausgehen und nach héheren Ebenen des
Bewusstseins streben kann.

Lasst uns unser Herz von den Ablenkungen dieser Welt zuriickziehen und es zu den Freuden des
inneren Lebens zuriickrufen, damit wir in geringem MafSe wiirdig sein mogen, unsere Bleibe im
Licht der géttlichen Kontemplation zu finden. Denn dies ist das Leben und der Friede unserer
Seele.



