R —— T — — " T ——
AESCHYLUS

Hort die traurige Geschichte der Menschheit:
Zuerst waren sie sinnlos, ich gab ihnen Verstand und Vernunft.
Ich spreche nicht, um die Menschen zu verachten.

Sondern um zu zeigen, dass meine Gaben von gutem Willen geleitet waren.
Denn obwohl sie sahen, sahen sie nicht; obwohl sie horten, konnten sie nicht zuhoren.
Ihr ganzes Leben verbrachten sie wie Gestalten in Trdumen,
verwirrt und ohne Ziel.

Sie handelten ohne Wissen, bis ich kam.

Ich erfand fiir sie die Zahlen, die Konigin der Wissenschaften,
und wie man Worte schriftlich festhdlt,
die Fdhigkeit des Erinnerns, die Mutter der Musen.

Ich unterschied die verschiedenen Arten der Prophezeiung
und war der Erste, der aus Trdumen erkannte,
was das Schicksal bestimmt hatte.

Ich gab den verborgenen Sinn von Stimmen,

Gerduschen und Bildern, denen man zufiillig auf der Straf3e begegnete.
Ich fiihrte die Menschheit zu einer verborgenen Kunst
und las ihnen die Zeichen der Altarflammen vor.

Der gefesselte Prometheus

Aischylos

Das archaische Griechenland wich in einer rasanten Bewegung aus Licht und Schatten, voller
Begeisterung und Angst, der klassischen Epoche. Als die Hellenen die fritheren Achéer iiberrannten
und absorbierten, wurden Werte, die einst in den Mysterien artikuliert und etwas grob auf den
sozialen Bereich angewendet wurden, mit einem neuen intellektuellen Bewusstsein und einer neuen
politischen Sensibilitidt formuliert.

Familidre Tyranneien wurden zu Oligarchien, und in Athen zu Demokratien reduziert. Soziale
Spaltungen, die nur fiir bestimmte dramatische Zwecke beiseite geschoben worden waren — die
Riickholung der Helena aus Troja, die Suche nach dem Goldenen Vlies in Kolchis —, wurden durch
kiihne neue Allianzen umgangen, die durch die Ausweitung kommerzieller und politischer
Interessen, Kolonisierung und ein Gefiihl der ,,GroBgriechenland” sowie durch wiederholte Einfille
Persiens geschmiedet wurden. Fragen und Experimente waren reichlich vorhanden, was den alten
Idealen neue Vitalitdt verliech und neue Perspektiven erdffnete, wihrend gleichzeitig die Grundlagen
der Mysterien untergraben wurden. In der befreienden und beunruhigenden Aufregung der neuen
Ordnung sahen einige wenige scharfsinnige Denker die gefdahrliche Moglichkeit, dass die Mysterien
an Bedeutung verlieren konnten, und die Notwendigkeit, der wachsenden Kluft zwischen der



Kenntnis ewiger Wahrheiten und ihrer zeitgemid3en Anwendung im 6ffentlichen Bereich,
entgegenzuwirken. Zu den Ersten, die diese Notwendigkeit erkannten und ihr durch eine kiihne
Umgestaltung, bestehender Materialien, begegneten, gehorte Aischylos, der ,,Vater der griechischen
Tragodie”.

Uber das Leben von Aischylos, ist auBer einer allgemeinen Skizze in einer Handschrift aus dem 11.
Jahrhundert, die mehrere Theaterstiicke enthilt und heute in Florenz aufbewahrt wird, fast nichts
bekannt. Der Verfasser und die Originalquellen sind verloren gegangen.

Aischylos wurde 525 v. Chr. in Eleusis als Sohn von Euphorion und Nachkomme der Eupatridae,
des alten Athener Adels, geboren. Seine Familie war zweifellos hoch angesehen, in den 6ffentlichen
Angelegenheiten prominent und laut Uberlieferung tief in die Eleusinischen Mysterien
eingebunden, die Demeter, der Gottin der Erde und der Auferstehung des Lebens, geweiht waren.

Jedes Jahr zog eine aufwendige Prozession durch die unwirtliche Landschaft von Athen nach
Eleusis, wo eine grole Menschenmenge der dffentlichen Feier der Kleinen Mysterien beiwohnte.
Die wenigen engagierten und selbst gepriiften Schiiler des Lebens wurden in die hoheren Mysterien
aufgenommen, und Aischylos schloss sich seinem Vater darin an. Vermutlich erhielt Aischylos eine
fundierte Ausbildung, die fiir eine Person seines traditionellen Ranges die Pflege eines tiefen
Verantwortungsbewusstseins fiir den athenischen Staat beinhaltete.

Wihrend des langwierigen Kampfes mit Persien von 490 bis 479 v. Chr. kimpfte Aischylos in den
Schlachten von Marathon, Artemision, Salamis und Plataiai. Bei Marathon sah er, wie sein Bruder
Kynaegiros, in einem Akt der Tapferkeit, getdtet wurde. Die Briider kdmpften so edelmiitig, dass sie
durch die Aufnahme in das Bild von Marathon in der Bemalten Séule (Stoa) verewigt wurden.
Obwohl niemand weif3, wann Aischylos seinen scharfsinnigen Verstand dem poetischen Ausdruck
zuwandte, muss er relativ jung gewesen sein, denn er nahm erstmals im Alter von 26 Jahren am
Athener Theaterwettbewerb von 499 v. Chr. teil. Sein erster dokumentierter Sieg erfolgte 484 v.
Chr., und zwischen dieser Zeit und seinem letzten Zyklus von Theaterstiicken, die 458 v. Chr.
aufgefiihrt wurden, gewann er den Preis mehr als zwolf Mal. Laut Suidas schrieb Aischylos neunzig
Theaterstiicke, von denen Titel und Fragmente von tliber achtzig erhalten geblieben sind. Dennoch
sind nur sieben vollstidndige Stiicke als Zeugnis seines aullergewohnlichen Genies erhalten
geblieben.

Aischylos erlebte die spirituellen und psychischen Turbulenzen, die den Ubergang von einer Homer
vertrauten Welt, zu der Welt kennzeichneten, in der Sokrates seine Jugend verbrachte. Vielleicht von
Anfang an, sicherlich aber wihrend seiner reifen Jahre, versuchte Aischylos, ewige Wahrheiten in
einer Sprache auszudriicken, die im Bewusstsein der Zeit geschmiedet war und iiber diese
hinauswies. Er iiberwand die unvermeidliche Verdichtung der Geschichte, indem er Rituale in
Dramen verwandelte, eine Kunstform, die universelle Wahrheiten in zeitlichen Formen darstellen
kann, die der Kontemplation und Beobachtung zugénglich sind. Aischylos wihlte als Medium die
Tragddie, was wortlich ,,Ziegengesang” bedeutet. Nach Ansicht der alten Griechen erhielt diese
Form des Dramas ihren Namen entweder von der Opferung einer Ziege, wenn die Lieder gesungen
wurden, oder von dem Preis einer Ziege, der fiir das beste Lied vergeben wurde. Die alten Lied-
Mimen, die in Verbindung mit dem Friihlingsfest des Dionysos aufgefiihrt wurden, schienen das
Thema der Auferstehung in Dionysos, dem Sonnengott, dem Herrn der universellen Fruchtbarkeit
und dem Schutzpatron der Ekstase — die die Fesseln der Form sprengt — zu feiern.

Selbst vor Aischylos befassten sich nur wenige dieser Auftithrungen direkt mit Dionysos. Thespis
fithrte gesprochene Verse in den Chor ein, und 534 v. Chr. fiihrte Athen jéhrliche Auffithrungen
dieser neuen Kunstform ein. Peisistratos genehmigte die Hinzufiigung eines zweiten Schauspielers
und legte die Anzahl der Chorsénger auf flinfzehn fest. Die archaische Tenne — wo das Korn von der
Spreu getrennt wird — wich einer halbkreisformigen Biihne und einer Standardkulisse. Im Laufe



eines Tages schrieb ein Dramatiker vier Stiicke, drei Tragddien und ein Satyrspiel, ein leichtes
Stiick mit den Gefahrten des Dionysos. Antike Tragodien mogen ein gliickliches, sogar glorreiches
Ende haben, aber sie versdumten es nie, durch ihre ernsthafte Auseinandersetzung mit der
Beziehung zwischen Menschen und Gottern auf die Mysterien hinzuweisen.

Das Thema einer Tragddie ist die Verwirrung in dieser Beziehung, und ihr Ende ist die Vernichtung
oder Wiederherstellung.

Mythen werden in Dramen zum Leben erweckt, die, wie ein sich drehender Spiegel, eine doppelte
Reflexion erzeugen, indem sie den Menschen den Weg der Gotter zeigen und ihnen gleichzeitig ihre
eigene sich entfaltende Natur widerspiegeln.

Aischylos nutzte all diese Elemente in vollem Umfang und fiihrte eine Mischung aus Dialogen,
Chor-Kommentaren, dramatischer Handlung und brillanten Effekten ein, um die antiken Mythen
zum Leben zu erwecken. Indem er die Zeit als bewegtes Bild der Ewigkeit erkannte, zeigte er vor
dem Schleier des proskenion das Bild der geheimen Weisheit dahinter, das gleichzeitig verbarg und
offenbarte.

Aischylos erkannte die Mdglichkeiten der Tragddie in atemberaubendem Maf3e und verdiente sich
den Titel ,,Vater der griechischen Tragddie”. Da das gewdhnliche Leben oft eine Mischung aus
Schwichen, Unklarheiten, guten Absichten und schlechten Erinnerungen ist, verwendete Aischylos
die archetypischen Leben von Géttern und archaischen Helden, deren Stérken und Fehler klar
erkennbar sind, um zu zeigen, wie das Verhéltnis zwischen Mensch und Gott unausgewogen ist und
wiederhergestellt wird, sowie die jeweiligen Konsequenzen. Dazu stellte er mutige Fragen tiber
menschliches Denken und Handeln und iiber die Natur und Bedeutung géttlicher Antworten.

Da seine Figuren jeden Menschen reprisentieren, der sich in vertrauten Umstédnden befindet,
wurden Eigenheiten minimiert, Schicksal und Charakter hervorgehoben, und innerhalb der relativ
kurzen Spanne eines Stiicks war die aufmerksame Aufmerksamkeit des Publikums unerlésslich. Das
Ergebnis ist eine archetypische, intensive Erfahrung, die auf die undurchsichtigen Stringe des
tidglichen Lebens angewendet werden kann.

Generationen von Gelehrten haben tiber die Reihenfolge nachgedacht, in der Aischylos seine Stiicke
geschrieben hat, und iiber spannende Fragmente spekuliert, die der Geschichte verloren gegangen
sind. Trotz dieser Ungewissheiten ldsst sich offenbar ein allgemeines Bild zeichnen. Die Perser
wurden 472 v. Chr. aufgefiihrt, die Sieben gegen Theben 467 v. Chr. Die Tetralogie (einschlieBlich
des Satyrspiels), von der nur die Supplianten erhalten geblieben sind, wurde wahrscheinlich 466
oder 463 v. Chr. aufgefiihrt. Die Orestie, die einzige intakte Trilogie, stammt aus dem Jahr 458, und
die Prometheia, bekannt aus Prometheus gebunden und einigen Fragmenten, wurde in den letzten
beiden Lebensjahren des Autors geschrieben. Obwohl es unmoglich ist, zu erkennen, wie sich das
Denken und Schaffen von Aischylos im Laufe seines duf3erst produktiven Lebens entwickelt hat,
sind seine reifsten Uberlegungen vertreten.

In den friiheren erhaltenen Stiicken wird die gottliche Architektur nicht in Frage gestellt. Die
Herrschaft des Zeus mag hart und sogar grausam sein, aber der Kosmos ist insofern angenehm, als
er vorhersehbar ist. Vergangene Handlungen haben gegenwirtige Konsequenzen, und Nachkommen
konnen die Folgen der Fehler ihrer Vorfahren ernten. Ungleichgewichte gleichen sich nicht von
selbst aus, sondern werden mit Hilfe der unbewussten Komplizenschaft der Betroffenen tiber
Generationen hinweg weitergegeben.

In den Persern berichtet der Geist des Darius von einem alten Orakel, das den Untergang der
persischen Armee durch Hybris vorhergesagt hat, aber Xerxes wird von seinem eigenen Stolz
getrieben, das Orakel zu erfiillen. In Sieben gegen Theben ertridgt Eteokles, der unter einem Fluch
gelebt hat, edelmiitig den Schock, als er entdeckt, dass die Stadt von seinem Bruder Polyneikes
angegriffen werden soll. Die Katastrophe ist perfekt, als Eteokles beschlief3t, mit derselben



wiitenden Leidenschaft zu kimpfen, die Polyneikes entflammt hat. Er verkiindet seine Absicht:
,Herrscher, gegen den, der die Herrschaft an sich reilen will, Bruder gegen Bruder, Feind gegen
Feind, werde ich mich der Herausforderung stellen. An die Mauer!* Der Chorfiihrer ruft:
O du treues Herz, o Kind des Odipus,
sei nicht in deinem Zorn zu sehr wie der Mann, dessen Name ein boses Omen murmelt!
Es reicht dass der Stamm des Kadmos mit dem Heer von Argos kampft,
denn es gibt Blut, das diesen Fleck siihnen kann!
Aber — Bruder gegen Bruder, der den Tod bringt —
nicht einmal die Zeit selbst, kann diese Siinde siihnen!

Aischylos zeigt, dass die Gotter, insbesondere Zeus, die Regeln des Lebens mit schrecklichen
Alternativen festlegen konnen, aber das katastrophale Ungleichgewicht wird durch den Menschen
ausgelost, der sich bereitwillig auf einen uniiberlegten Kurs einlésst.

In den spiteren Stiicken wird diese Perspektive als selbstverstindlich angesehen und auf eine
andere Ebene gehoben. Die Gotter bilden nicht mehr den kosmischen Hintergrund und
kommentieren die Ereignisse, sondern treten als Parteigéinger unterschiedlicher Standpunkte auf.

Der Konflikt im Herzen des Menschen ist ein Spiegelbild des Krieges im Himmel. Wenn der
Mensch das Spielzeug der Gétter ist, so ist er auch das wesentliche Instrument, durch das die
Versohnung der Kréfte bewirkt wird. In den Supplianten flichen die fiinfzig Tochter des Danaus vor
den fiinfzig S6hnen seines Bruders Aegyptus, die sie zu ihren Frauen nehmen wollen. Sie suchen
Zuflucht in Argos, der Heimat ihrer Vorfahrin lo, und widersetzen sich der Heirat. In der verlorenen
Fortsetzung, ,,Aigyptioi, zwingen die fiinfzig Sohne des Aegyptus die Heirat durch, ohne von
Danaus' Befehl zu wissen, dass jede Tochter ihren ungewollten Ehemann ermorden soll.
Neunundvierzig Tochter gehorchen, aber die fiinfzigste, Hypermnestra, weigert sich aus Liebe, dies
zu tun. Im dritten Stiick, das ebenfalls verloren gegangen ist, verteidigt Aphrodite, die Gottin der
Liebe, Hypermnestra.

Aischylos hatte viele Fragen zu Ehe, Liebe, Pflicht und Gehorsam aufgeworfen, und es ist
unmoglich zu sagen, wie er sie behandelt hat. Ein Fragment von Aphrodites Rede ist jedoch
erhalten geblieben und gibt einen Hinweis auf seine Herangehensweise.

Nun sehnt sich der reine Himmel danach, die Erde zu durchdringen;
Nun ist die Erde von Sehnsucht nach ihrer Hochzeit erfiillt.
Der Regen, der vom sich vereinigenden Himmel herabfallt

Erfiillt sie mit Leben, und sie gebiert fiir den Menschen
Schatherden und lebensspendenden Weizen.
Und aus dieser fliissigen Freude entspringt
Perfekt die Zeit der Bdume. Daran habe ich Anteil.

Wenn die soziale Ordnung im Umbruch ist, reicht es nicht aus, an ritualisierten Wertvorstellungen
festzuhalten. Homer eignet sich nicht mehr als Enzyklopidie der Etikette, geschweige denn der
Ethik. Um das Recht und Unrecht von Handlungen zu verstehen, muss man sich an universellen
Urspriingen orientieren. Im Falle von Mann und Frau muss man die Natur der kosmischen Polaritét
(vertreten durch Aphrodite) verstehen und dann eine Wahl treffen. So forderte Aischylos von seinem
Publikum ein neues, tieferes ethisches Bewusstsein.

Ein dhnliches Muster findet sich in der Oresteia, einer Trilogie von fast unfassbarer Komplexitét.
Das Unrecht der Vorfahren infiziert das Leben der Nachkommen, und Mord fiihrt zu Rache, ein
scheinbar endloser Kreislauf, bis gottliches Eingreifen das Muster verwandelt. Hier wird Zeus als
ein Mysterium dargestellt, das will, dass die Menschheit weise wird.



Zeus — wenn zum Unbekannten
Dieser Name von vielen Namen gut erscheint —.
Zeus allein zeigt den perfekten Weg der Erkenntnis:
Er hat entschieden,
dass der Mensch durch Leiden Weisheit erlangen soll.

Die Briider Atreus und Thyestes wurden zu Feinden, und als Thyestes die Frau von Atreus unrecht
tat, totete Atreus die Kinder seines Bruders und servierte sie bei einem grauenhaften Bankett. So
wurde das Haus des Atreus mit einem Fluch belegt. Seine S6hne Agamemnon und Menelaos
heirateten Klytaimnestra und Helena, die von Paris nach Troja entfiihrt worden war. Menelaos
forderte Agamemnon auf, diese Schmach zu richen, und die Briider stellten eine Armee auf. Von
Artemis gesandte ungiinstige Winde hinderten die griechische Flotte daran, in See zu stechen, bis
Agamemnon seine Tochter Iphigenie opferte. Nachdem dies geschehen war, segelten die Griechen
nach Troja, wo sie zehn Jahre lang kimpften, wihrend Klytaimnestra in Argos briitete. Der Verlust
ihrer Tochter fiir die zweifelhafte Ehre, Helena zu retten, traf sie tief, und mit der Zeit nahm sie
Aigisthos, einen Sohn des Thyestes, als ihren Liebhaber und schwor Rache an Agamemnon.
Agamemnon, das erste Stiick der Oresteia, dreht sich um diese Rache. Als Agamemnon mit der
visiondren Kassandra als Konkubine nach Argos zuriickkehrte, empfing Klytaimnestra ihn und
breitete einen Teppich aus koniglichem Purpur aus. Zunéchst zogerte er, einen Weg zu betreten, der
den Goéttern wiirdig war, doch Klytaimnestra ermutigte ihn, seine Hybris zu zeigen, und noch als er
iiber den purpurfarbenen Teppich (Symbol der Konigswiirde) in den Palast schritt, sah Kassandra
bereits voraus, wie es enden wiirde. Sowohl Agamemnon als auch Kassandra wurden von einer
triumphierenden Klytaimnestra ermordet. Auch wenn sie ein Ende des BlutvergieBens fordert, endet
das Stiick mit einem Gefiihl der Vorahnung des Untergangs.

Die Choephori greift die Geschichte Jahre spiter wieder auf. Orestes war versteckt worden, als sein
Vater Agamemnon ermordet wurde, und seine Schwester Elektra blieb im Palast zuriick. Sie trafen
sich scheinbar zufillig an Agamemnons Grab, wo Elektra Orestes davon iiberzeugte, dass er seine
Mutter toten miisse, um seinen Vater zu richen. Zunéchst verkleidet betrat Orestes den Palast mit
der Nachricht von seinem eigenen Tod. Wihrend Klytaimnestra aufrichtig trauerte, totete Orestes
Aigisthos, und Klytaimnestra erkannte die Wahrheit.

Ach, ich habe deine Rétsel nur zu gut verstanden —
Wir haben durch List getdtet und werden durch List sterben..

So lautet der Fluch, und so stelle ich mich ihm hier.

Nachdem Orestes seine Mutter getdtet hatte, wurde er von den rachenden Furien verfolgt. In den
Eumeniden ist Orestes, verfolgt von den Furien, nach Athen geflohen. Dort gab Athene den Furien
ihre gerechte Strafe als Kréfte der Vergeltung in einem Universum des Rechts, besinftigte sie
jedoch durch die Einrichtung des Areopags, eines Gerichts zur Beurteilung von Verbrechen. Athene
ersetzte das blinde Prinzip der Rache durch das Gesetz und iiberredete die Furien, der Menschheit
als Eumeniden, den Gnaden, zu helfen.

Die alchemistische Verwandlung der Furien in die Eumeniden entspricht der alchemistischen
Verwandlung der Rache in Vergeltung. Beides sind Wege des Zeus, aber da die ethische
Wahrnehmung der Menschheit zu einer Anerkennung des universellen Gesetzes erhoben wird,
werden die Krifte im Kosmos in einem neuen Licht gesehen. Wenn die Menschheit Erkenntnis
erlangen soll, miissen ihre Institutionen die Struktur des lebendigen Kosmos, die Herrschaft des
Zeus, widerspiegeln. Die menschliche Verantwortung fiir das Ungleichgewicht, die in den frithen
Dramen dargelegt wird, verwandelt sich hier in die Idee, mit dem gottlichen Gesetz zu arbeiten,
anstatt gegen es. Der Mensch lernt durch Leiden, das ihn gottdhnlicher macht. In der letzten



Trilogie, der Prometheia, wird der mystische Grund fiir diese Verdnderung offenbart. Von den drei
Dramen ist nur Prometheus Bound erhalten geblieben, aber es gibt Hinweise auf den Inhalt von
Prometheus Unbound und Prometheus Pyrphoros oder Fire-Bringer.

Unter Verwendung der siebenfachen Interpretation der Gotter wies H.P. Blavatsky darauf hin, dass
die Gotter gottliche Hierarchien, intelligente Krifte in der Natur, Menschheitsrassen und Prinzipien
in der menschlichen Konstitution représentieren. Als Letzteres ist der Zeus aus ,,Prometheus
Bound* Kama Manas, die notwendigen Grenzen des projizierten Strahls, wiahrend Prometheus
Manas ist, der nach Buddhi strebt, dem, was seine Projektion transzendieren kann, selbst wahrend
er sie nutzt.

In ,,Prometheus Bound* ist Prometheus als Titan dlter als Zeus, aber dennoch sein Untertan. Indem
er den Menschen das Feuer — das universelle Symbol fiir spirituelle Intelligenz oder wahres
Selbstbewusstsein — gab, verstie3 Prometheus wissentlich gegen den Willen des Zeus. Er wurde
angekettet und mit einer Kette an der Brust an einen Felsvorsprung in Skythen gefesselt, wo der
Adler des Zeus téglich seine Leber herausriss und verschlang. In der griechischen biologischen
Symbolik stellte die Leber den Sitz des menschlichen Willens dar, und so versuchte Zeus, den
Willen von Prometheus zu zerstéren. Aber der Titan hatte alles vorausgesehen, was auf seine
Opferhandlung folgen wiirde, und obwohl er unertrigliche Schmerzen litt, weigerte er sich, Zeus
nachzugeben. In Prometheus Unbound befreite Herakles, ein Sohn des Zeus, Prometheus mit der
geheimen Zustimmung seines Vaters und erlangte dadurch seine Unsterblichkeit. Der Inhalt des
dritten Dramas — hochstwahrscheinlich ein echtes Mysterienspiel — ist zwar unbekannt, aber darin
versOhnten sich Prometheus und Zeus. Im Gegensatz zu allen anderen Tragddien kommen in der
Prometheia keine Menschen vor. Sie ignoriert Konflikte auf der Erde und konzentriert sich ganz auf
den himmlischen Kampf.

Aischylos zeigte hier, dass es keine Dichotomie zwischen dem Gesetz des Himmels und dem
irdischen menschlichen Willen gibt. Letzterer kann Ersteres widerspiegeln, weil beide eins sind.
Wenn Prometheus die Hierarchie der Sonnenviter ist, die den Geist im Menschen beleben, indem
sie in die menschlichen Gewénder eintreten, dann ist der Mensch die Inkarnation der himmlischen
Heerscharen. Der Mensch leidet nicht, weil er ein Opfer der Goétter ist, sondern weil er ein Gott ist.

Die Prometheia ist die Geschichte des inneren und damit realen Lebens der Menschheit. Zeus wird
von einem Thron gestiirzt, den er nie innehatte, durch die Versohnung von Zeus und Prometheus,
zwei Aspekten der Notwendigkeit, was gleichzeitig die Auflosung der Unwissenheit ist, die
scheinbar Gott und Mensch, Schicksal und freien Willen, Gesetz und Handlung, Himmel und Erde
trennt. Die Prometheia ist die wahre Geschichte der Menschheit und steht als solche auf3erhalb der
Geschichte.

Aischylos iiberbriickte so erfolgreich die Kluft, die sich zwischen spiritueller Weisheit und sozialer
ZweckmaBigkeit zu 6ffnen drohte, dass er beschuldigt wurde, die Mysterien offenbart zu haben. Die
Achtung vor thm war so grof3, dass seine Leugnung, dies wissentlich getan zu haben, fiir einen
Freispruch ausreichte.

Im hohen Alter zog er sich nach Gela zuriick, wo er 456 v. Chr. starb. Auf seinem Grabstein steht
das Epitaph, das er selbst verfasst hat: ,,Unter diesem Stein ruht Aischylos, Sohn des Euphorion, der
Athener, der in der weizenreichen Landschaft von Gela ums Leben kam; von seiner edlen
Tapferkeit kann der Hain von Marathon erzihlen, oder der langhaarige Perser, der sie gut kennt.* Er
erwihnte seine Schriften mit keinem Wort.

Athen ehrte ihn, indem es per Gesetz festlegte, dass jeder, der dies wiinschte, seine Stiicke bei den
Dionysien auffiihren durfte, was eine Ausnahme von der Tradition darstellte.

Seit Jahrhunderten ist er weniger fiir seine Tapferkeit bei Marathon bekannt als fiir seinen Mut, den
Menschen zu sagen, wer und was sie sind. Vielleicht ist das Epitaph, das am besten zu ithm passt,



das, was er in Prometheus gebunden geschrieben hat:

Klar habe ich alles dargelegt, was ihr lernen wolltet;
Ich habe nicht in dunklen Rétseln gesprochen, sondern einfach,
Wie es sich zwischen Freunden gehort.
Seht, ich, den ihr vor euch seht, bin Prometheus,
Der den Menschen das Feuer gebracht hat.



