
Die eklektische Philosophie
Teil I + II

von Dr. Alexander Wilder

Aus dem Neoplatonismus 

und der Alchemie

Der Name, mit dem Ammonias Saccas sich selbst und seine Schüler bezeichnete, war der der 
Philaletheians, also der Liebhaber der Wahrheit. 
Manchmal wurden sie auch als „Analogisten” bezeichnet, da sie alle heiligen Legenden und 
Erzählungen, Mythen und Mysterien nach einer Regel oder einem Prinzip der Analogie und 
Entsprechung interpretierten, sodass Ereignisse, die sich in der Außenwelt zugetragen hatten, als 
Ausdruck der Vorgänge und Erfahrungen der menschlichen Seele betrachtet wurden. Es war jedoch 
üblich, sie als „Neoplatoniker” oder „Neue Platoniker” zu bezeichnen, und unter diesem Namen 
sind sie auch allgemein bekannt.

Autoren haben die Entstehungszeit des eklektischen theosophischen Systems im Allgemeinen auf 
das dritte Jahrhundert der christlichen Ära festgelegt. Es scheint jedoch schon viel früher entstanden
zu sein und wird von Diogenes Laertius auf einen ägyptischen Propheten oder Priester namens Pot-
Amun (1) zurückgeführt,  (1) (Dieser Name ist koptisch und bedeutet „der Amun Geweihte”, dem 
Gott oder Genius der Weisheit) der in den frühen Jahren der Ptolemäer-Dynastie wirkte.

Auf die Gründung des makedonischen Königreichs in Ägypten folgte die Eröffnung von 
Wissenschafts- und Philosophieschulen in der neuen Hauptstadt. 
Alexandria wurde bald als Metropole der Literatur berühmt; jede Glaubensrichtung und Sekte hatte 
dort ihre Vertreter. Es hatte schon immer einen Austausch zwischen den Weisen von Baktrien und 
Oberindien und den Philosophen des Westens gegeben. Die Eroberungen Alexanders, Seleukos' und
der Römer hatten diese Bekanntschaft noch verstärkt. Die Gelehrten strömten nun nach Alexandria. 
Die Platoniker scheinen am zahlreichsten gewesen zu sein und sich am längsten behauptet zu 
haben. Unter Philadelphus wurde auch das Judentum dort eingeführt, und die hellenistischen Lehrer
wurden zu Rivalen des Rabbinerseminars von Babylon. Die buddhistischen, vedantischen und 
magischen Systeme wurden zusammen mit den Philosophien Griechenlands dargelegt. 
Es war nicht verwunderlich, dass nachdenkliche Menschen annahmen, dass der Streit der Worte 
aufhören sollte, und es für möglich hielten, aus den verschiedenen Lehren ein harmonisches System
zu extrahieren.
Es kam tatsächlich zu einer Annäherung der Ansichten. 
Der Jude Aristobulos erklärte, dass die Ethik des Aristoteles aus dem Gesetz des Moses abgeleitet 
sei, und nach ihm versuchte Philo, den Pentateuch im Einklang mit den Lehren des Pythagoras und 
der Akademie zu interpretieren. Bei Josephus heißt es, dass Moses im Buch Genesis philosophisch 
geschrieben habe – das heißt, in bildlicher Sprache; und die Essener vom Karmel fanden ihre 
Entsprechung in den Therapeuten Ägyptens, die wiederum von Eusebius für identisch mit den 
Christen erklärt wurden, obwohl sie tatsächlich lange vor der christlichen Ära existierten. 



Tatsächlich wurde auch das Christentum in Alexandria gelehrt und durchlief eine ähnliche 
Metamorphose. 

Panteanus, Athenagoras und Clemens wurden gründlich in der platonischen Philosophie unterrichtet
und verstanden deren wesentliche Einheit mit den orientalischen Systemen.
Ammonius Saccas, der große Lehrer, der offenbar dazu bestimmt war, die verschiedenen Systeme 
miteinander zu versöhnen, stammte aus Alexandria und war Sohn christlicher Eltern, obwohl er viel
mit denen verkehrte, die der etablierten Religion des Reiches angehörten. 
Er war ein Mann von seltener Gelehrsamkeit und Begabung, von untadeligem Leben und 
liebenswürdigem Wesen. Sein fast übermenschliches Wissen und seine vielen Vorzüge brachten ihm
den Titel theodidaktos, „von Gott gelehrt”, ein; aber er folgte dem bescheidenen Beispiel des 
Pythagoras und nahm nur den Titel philaletheian, „Liebhaber der Wahrheit”, an.

Die erste These, die Ammonius aufstellte, war die eines urzeitlichen Systems der Theosophie, eines 
Systems, das anfangs in allen Ländern im Wesentlichen gleich war. Sir William Jones hat dies in 
seiner Vorlesung über die Perser in folgender prägnanter Form dargelegt:
„Die ursprüngliche Religion des Iran war, wenn wir uns auf die von Mohsani Fani angeführten 
Quellen verlassen können, diejenige, die Newton als die älteste (und zu Recht auch als die edelste) 
aller Religionen bezeichnet – ein fester Glaube, dass ‚ein höchster Gott die Welt durch seine Macht 
erschaffen hat und sie fortwährend durch seine Vorsehung regiert; eine fromme Furcht, Liebe und 
Verehrung vor ihm und gebührende Ehrfurcht vor Eltern und älteren Menschen; eine brüderliche 
Zuneigung zu der gesamten Menschheit und eine mitfühlende Zärtlichkeit sogar gegenüber den 
Tieren.'“ Es war sein Ziel und Zweck, alle Sekten und Völker unter seinem gemeinsamen Glauben 
zu versöhnen, sie dazu zu bewegen, ihre Streitigkeiten und Zwistigkeiten beiseite zu legen und sich 
als eine Familie, als Kinder einer gemeinsamen Mutter, zu vereinen. 

Ein Autor der Edinburgh Encyclopaedia schreibt:
Er übernahm die in Ägypten verbreiteten Lehren über das Universum und die Gottheit, die als ein 
großes Ganzes betrachtet wurden, über die Ewigkeit der Welt, die Natur der Seelen, die Herrschaft 
der Vorsehung und die Regierung der Welt durch Dämonen. 
Er schuf auch ein System moralischer Disziplin, das es dem Volk im Allgemeinen ermöglichte, nach
den Gesetzen ihres Landes und den Geboten der Natur zu leben; aber es verlangte von den Weisen, 
ihren Geist durch Kontemplation zu erheben und den Körper zu kasteien, damit sie fähig seien, die 
Gegenwart und Hilfe der Dämonen zu genießen und nach dem Tod in die Gegenwart des Höchsten 
Vaters aufzusteigen. 
Um die Volksreligionen, insbesondere das Christentum, mit diesem neuen System in Einklang zu 
bringen, machte er die gesamte Geschichte der heidnischen Götter zu einer Allegorie und 
behauptete, dass sie nur himmlische Diener seien, die Anspruch auf eine minderwertige Art der 
Verehrung hätten; und er erkannte an, dass Jesus Christus ein hervorragender Mensch und Freund 
Gottes war, behauptete jedoch, dass es nicht seine Absicht gewesen sei, die Verehrung der Dämonen
vollständig abzuschaffen, sondern dass seine einzige Absicht darin bestanden habe, die alte Religion
zu reinigen.

Der Kirchenhistoriker Mosheim erklärt, dass;
„Ammonius, der der Ansicht war, dass nicht nur die Philosophen Griechenlands, sondern auch alle 
Philosophen der verschiedenen barbarischen Völker, in allen wesentlichen Punkten vollkommen 
übereinstimmten, machte es sich zur Aufgabe, die Lehren all dieser verschiedenen Sekten so zu 
mäßigen und zu erläutern, dass es den Anschein hatte, als stammten sie alle aus ein und derselben 
Quelle und führten alle zu ein und demselben Ziel“.

Mosheim sagt weiter, dass Ammonius lehrte; 
„... die Religion der Massen gehe Hand in Hand mit der Philosophie und habe mit ihr das Schicksal 



geteilt, nach und nach durch bloße menschliche Einbildungen, Aberglauben und Lügen verdorben 
und verdunkelt worden zu sein, dass sie daher durch die Reinigung von diesem Schlacke und die 
Erläuterung philosophischer Prinzipien, zu ihrer ursprünglichen Reinheit zurückgeführt werden 
müsse und dass das gesamte Vorhaben Christi darin bestand, die Weisheit der Alten 
wiederherzustellen und ihr ursprüngliches Integritätsniveau wiederzuerlangen, die allgegenwärtige 
Herrschaft des Aberglaubens einzudämmen und die verschiedenen Irrtümer, die Eingang in die 
verschiedenen Volksreligionen gefunden hatten, teilweise zu korrigieren und teilweise auszurotten.“

Ammonius erklärte, dass das System der Lehre und des moralischen Lebens, das als Weisheit 
bezeichnet wurde, in den Büchern des Thoth oder Hermes Trismegistos gelehrt wurde, aus denen, 
sowohl Pythagoras, als auch Platon, ihre Philosophie ableiteten. Er betrachtete sie als im 
Wesentlichen identisch mit den Lehren der Weisen des fernen Ostens. 
Da der Name Thoth „Hochschule“ oder „Versammlung“ bedeutet, ist es nicht ganz 
unwahrscheinlich, dass die Bücher so benannt wurden, weil sie die gesammelten Orakel und Lehren
der Priesterbruderschaft von Memphis enthielten. Rabbi Wise hat eine ähnliche Hypothese in Bezug
auf die göttlichen Äußerungen in den hebräischen Schriften aufgestellt. Indische Schriftsteller 
behaupten jedoch, dass während der Herrschaft von König Kansa die Yadus oder der heilige Stamm
Indien verließen und nach Westen wanderten, wobei sie die vier Veden mitnahmen. 

Es gab sicherlich eine große Ähnlichkeit zwischen den philosophischen Lehren und religiösen 
Bräuchen der Ägypter und der östlichen Buddhisten; aber ob die hermetischen Bücher und die vier 
Veden in irgendeinem Sinne identisch waren, ist heute nicht mehr bekannt.
Sicher ist jedoch, dass es in jedem alten Land, das Anspruch auf Zivilisation erhob, eine esoterische 
Lehre gab, ein System, das als Weisheit (2) bezeichnet wurde; (2) In den Schriften aus alter Zeit 
wurde die Weisheit oft als Emanation und Gefährtin des Schöpfers personifiziert. So haben wir den 
hinduistischen Buddha, den babylonischen Nebo, den Thoth von Memphis, den Hermes von 
Griechenland; außerdem die weiblichen Gottheiten Neitha, Metis, Athena und die gnostische 
Potenz Achomoth oder Sophia. 
Der samaritanische Pentateuch bezeichnete das Buch Genesis als Akamauth oder Weisheit, und zwei
Überreste alter Abhandlungen, die Weisheit Salomos und die Weisheit Jesu, beziehen sich auf 
dasselbe Thema. 
Das Buch Mashalim – Die Reden oder Sprichwörter Salomos – personifiziert somit die Weisheit als
Helferin des Schöpfers:

„Jehova besaß mich, den Anfang seines Weges,
Das Fasten seiner Emanationen aus der Zeit
ich aus der Antike hervorging, dem Anfang –

den frühesten Zeiten der Erde
Als es noch keine Tiefen gab, wurde ich geboren –

sogar als es noch keine Wasserquellen gab.
Als er die Himmel vorbereitete, war ich dabei,

als er einen Kreis auf der Oberfläche der Tiefe beschrieb,
war ich bei ihm, Amun,

und war Tag für Tag seine Freude.“
Und diejenigen, die sich seiner Lehren verschrieben hatten, wurden zunächst als Weise oder Weisen
bezeichnet. Später wurde der Beiname Philosophen, oder Liebhaber der Weisheit, übernommen. 

Pythagoras bezeichnete dieses System als [griechische Buchstaben], die Gnosis oder Erkenntnis der
Dinge, die sind. Unter der edlen Bezeichnung „Weisheit“ fassten die alten Lehrer, die Weisen 
Indiens, die Magier Persiens und Babylons, die Seher und Propheten Israels, die Hierophanten 
Ägyptens und Arabiens und die Philosophen Griechenlands und des Westens, alles Wissen 
zusammen, das sie als im Wesentlichen göttlich betrachteten, wobei sie einen Teil als esoterisch und
den Rest als äußerlich klassifizierten. 



Die hebräischen Rabbiner nannten die äußere und weltliche Reihe „Mercavah”, als den Körper oder
das Vehikel, das das höhere Wissen enthielt. Theologie, Gottesdienst, Weissagung, Musik, 
Astronomie, Heilkunst, Moral und Staatskunst waren somit alle darin enthalten.

So fand Ammonius seine Arbeit bereits vorgefertigt vor. 
Seine tiefe spirituelle Intuition, sein umfangreiches Wissen, seine Vertrautheit mit den christlichen 
Vätern Pantaenus, Clemens und Athenagoras, sowie mit den gelehrtesten Philosophen seiner Zeit, 
machten ihn für die Aufgabe, die er so gründlich ausführte, prädestiniert. 
Es gelang ihm, die größten Gelehrten und Persönlichkeiten des öffentlichen Lebens des Römischen 
Reiches für seine Ansichten zu gewinnen, die wenig Lust hatten, ihre Zeit mit dialektischen 
Beschäftigungen, oder abergläubischen Bräuchen zu verschwenden. 
Die Ergebnisse seines Wirkens sind bis heute in jedem Land der christlichen Welt spürbar; jedes 
bedeutende Lehrsystem trägt heute die Spuren seiner plastischen Hand. Jede antike Philosophie hat 
ihre Anhänger unter den Modernen gefunden, und selbst das Judentum, das älteste von allen, hat 
Veränderungen vorgenommen, die von dem „von Gott gelehrten” Alexandriner angeregt wurden.

Wie Orpheus, Pythagoras, Konfuzius, Sokrates und Jesus selbst hat Ammonius nichts schriftlich 
festgehalten. Stattdessen prägte er seinen Zuhörern, nur moralische Wahrheiten ein, während er 
seine wichtigeren Lehren an Personen weitergab, die entsprechend unterwiesen und diszipliniert 
waren, und ihnen die Verpflichtung zur Geheimhaltung auferlegte, wie es vor ihm schon Zarathustra
und Pythagoras getan hatten und wie es in den Mysterien üblich war. 
Abgesehen von einigen wenigen Abhandlungen seiner Schüler, haben wir nur die Aussagen seiner 
Gegner, um festzustellen, was er tatsächlich lehrte.
Dies war jedoch keine Ausnahme von der allgemeinen Regel. Der ältere Kult, der in gewissem 
Maße in den Mysterien bewahrt wurde, verlangte von den Neophyten oder Katechumenen einen 
Eid, das Gelernte nicht weiterzugeben. Der große Pythagoras teilte seine Lehren, in exoterische und
esoterische.

Die Essener von Judäa und Karmel machten ähnliche Unterscheidungen und teilten ihre Anhänger 
in Neophyten, Brüder und Vollkommene ein. Iamblichus berichtet, dass Pythagoras einige Zeit in 
Karmel verbracht habe. Jesus selbst folgte dem gleichen Brauch und erklärte seinen Jüngern, dass 
ihnen die Geheimnisse des Himmelreichs offenbart worden seien, während dies der Menge nicht 
gegeben sei, und deshalb sprach er in Gleichnissen, die eine doppelte Bedeutung hatten. Er 
rechtfertigte sich dabei mit dem Gebot:

„Gebt das Heilige nicht den Hunden,
und werft eure Perlen nicht vor die Schweine;

denn die Schweine werden die Perlen unter ihren Füßen zertreten,
und die Hunde werden sich umdrehen und euch zerreißen.“ – Matthäus vii

Die Magier (3), (3) Das Wort magh bedeutet „weiser oder gelehrter Mann“. Waren, die gelehrte 
und priesterliche Klasse, unter den alten Persern, entsprechend den Brahmanen von Hindostan, den 
Chaldäern von Babylonien, den Leviten von Palästina und den Priestern von Ägypten. 

Das Lernen wurde von den Ungebildeten, als etwas angesehen, das seinen Besitzern 
außergewöhnliche Kräfte verlieh: Und im Laufe der Zeit wurde die Magie oder das Wissen der 
Magier als etwas angesehen, das zu bösen und dämonischen Mächten gehörte. 

Dennoch waren der Prophet Daniel und, wenn die Überlieferung stimmt, König Salomon, Meister 
ihres Fachs, und mehrere von ihnen begaben sich nach Bethlehem, um Jesus zu verehren. 
Die Magier des Ostens erhielten ihre Unterweisung und Einweihung in den Höhlen und geheimen 
Logen von Baktrien, und der Prophet Daniel, soll von Nebukadnezar zum Rab Mag, dem Oberhaupt
des Gelehrtenordens, ernannt worden sein. 



Aus den Schriften von Josephus, Philo und Moses Maimonides geht hervor, dass auch die Hebräer 
Geheimlehren besaßen. Josephus behauptet, dass Moses im Buch Genesis, philosophisch oder 
esoterisch geschrieben habe, und Philo versucht, deren innere Bedeutung zu erklären. 

Maimonides erklärt Folgendes:
„Wer den wahren Sinn des Buches Genesis herausfindet, sollte darauf achten, ihn nicht 
preiszugeben. Dies ist eine Maxime, die alle unsere Weisen uns wiederholen, vor allem in Bezug 
auf das Werk der sechs Tage. Wenn jemand die wahre Bedeutung davon selbst, oder mit Hilfe eines 
anderen entdeckt, dann sollte er schweigen; oder wenn er darüber spricht, sollte er nur vage und 
rätselhaft darüber sprechen, so wie ich es selbst tue, und den Rest denen überlassen, die mich 
verstehen können.“

Abraham, dessen Name einen brahmanischen Klang hat, soll aus einer Hochschule, oder Kommune 
der Kasdeer, oder Magier, ausgewandert sein; und Josephus erklärt, dass er Mathematik lehrte. 
Im pythagoreischen Vokabular bedeutet Mathematik, esoterisches Wissen. 

Moses, der M’usa (4), (4 In der Sanskritsprache, scheint der Name Moses von den Wörtern maha, 
groß, und musa, ein Weiser, abgeleitet zu sein. Er würde Musa ausgesprochen werden.) oder große 
Weise der Israeliten, soll in der gesamten Weisheit der Ägypter unterrichtet worden sein und so zu 
einem Priester ihrer Religion und einem Eingeweihten, oder Meister ihres geheimen Wissens 
geworden sein. 

Paulus erklärt die Geschichte von Abraham und seinen beiden Söhnen, zu einer Allegorie, die das 
jüdische und christliche System vorwegnimmt. 

Clemens, der in die eleusinischen Mysterien eingeweiht worden war, soll erklärt haben, dass die 
dort gelehrten Lehren das Ende aller Unterweisung enthielten und von Moses und den Propheten 
übernommen worden seien.

Angesichts der allgemeinen Ähnlichkeit der alten religiösen und philosophischen Ansichten, schien 
der Weg für Ammonius vorgezeichnet zu sein. Mit der Unterstützung von Clemens und Athenagoras
in der Kirche und von Gelehrten der Synagoge, der Akademie und des Hains erfüllte er seine 
Aufgabe, indem er, eine für alle, gemeinsame Lehre verkündete. Er musste seine Lehren nur 
„gemäß den alten Säulen des Hermes, die Platon und Pythagoras zuvor kannten und aus denen sie 
ihre Philosophie ableiteten“, darlegen. 
Da er dieselben Ansichten im Prolog des Johannesevangeliums fand, nahm er ganz richtig an, dass 
es das Ziel Jesu war, die große Lehre der Weisheit in ihrer ursprünglichen Integrität 
wiederherzustellen. Die Erzählungen der Bibel und die Geschichten der Götter betrachtete er als 
Allegorien, die die Wahrheit veranschaulichten, oder als Fabeln, die es abzulehnen galt.

Die Besonderheit der Philalethäer, ihre Unterteilung in Neophyten, Eingeweihte und Meister, war 
den Mysterien und philosophischen Systemen nachempfunden. Es ist überliefert, dass Ammonius 
seine Schüler durch einen Eid verpflichtete, seine höheren Lehren nicht weiterzugeben, außer an 
diejenigen, die gründlich unterwiesen und geübt worden waren. 
Wie weit diese Bedingung angemessen war, lässt sich leicht erkennen, wenn man den 
eigentümlichen mystischen, tiefgründigen Charakter der Lehren betrachtet, die aus der Krypta 
entkommen sind.

Das eklektische System zeichnete sich durch drei besondere Merkmale aus, nämlich: seine Theorie 
der Gottheit, seine Lehre von der menschlichen Seele und seine Theurgie. 
Moderne Autoren haben sich zu den eigentümlichen Ansichten der Neuplatoniker zu diesen Themen
geäußert, sie jedoch selten korrekt dargestellt, selbst wenn dies gewünscht oder beabsichtigt war. 



Außerdem hat der immense Unterschied in der Natur des antiken und modernen Lernens, die 
Studenten der späteren Jahrhunderte in hohem Maße unfähig gemacht, die vorherrschenden 
Elemente der philaletischen Theosophie richtig zu verstehen. 
Die Begeisterung, die heutzutage oft als Frömmigkeit angesehen wird, wäre kaum geeignet, die 
Begeisterung der alten mystischen Philosophen zu erforschen oder etwas mit ihr gemeinsam zu 
haben.

Die frühere Vorstellung der Neuplatoniker war die einer einzigen höchsten Essenz. Dies ist der Diu 
oder „Herr des Himmels” der arischen Völker, identisch mit dem Iao der Chaldäer und Hebräer, 
dem Iabe der Samariter, dem Tiu oder Tuisco der Nordmänner, dem Duw der Briten, dem Zeus der 
Thraker und dem Jupiter der Römer. Er war das Wesen, der Facit, der Eine und Höchste. Von ihm 
gingen alle anderen Wesen durch Emanation hervor. Die Modernen scheinen diese Theorie durch 
die Evolutionstheorie ersetzt zu haben. Vielleicht wird ein weiserer Gelehrter beide Hypothesen 
miteinander verbinden. 
Diese Götternamen scheinen oft ohne, oder mit nur geringem Bezug zur etymologischen Bedeutung
erfunden worden zu sein, sondern hauptsächlich aufgrund einer mystischen Bedeutung, die mit der 
numerischen Bedeutung der spezifischen Buchstaben verbunden ist, die in ihrer Rechtschreibung 
verwendet werden.

Alle alten Philosophien enthielten die Lehre, dass [Deoi] theoi, Götter, oder Verfüger, Engel, 
Dämonen und andere geistige Wesen, vom höchsten Wesen ausgingen. 
Ammonius akzeptierte die Lehre der Bücher des Hermes, dass aus dem göttlichen All die göttliche 
Weisheit, oder Amun hervorging, dass aus der Weisheit der Demiurg, oder Schöpfer, hervorging und
aus dem Schöpfer die untergeordneten geistigen Wesen, wobei die Welt und ihre Völker die letzten 
waren. Das Erste ist im Zweiten enthalten, das Erste und Zweite im Dritten und so weiter, durch die 
gesamte Reihe. (5) (5 Ähnlich ist die Lehre der jüdischen Kabbala, die von den Pharsi, oder 
Pharisäern, gelehrt wurde, die sie, wie ihre sektiererische Bezeichnung vermuten lässt, 
wahrscheinlich von den Magiern Persiens übernommen haben. Sie ist im Wesentlichen in der 
folgenden Zusammenfassung enthalten.)
Das göttliche Wesen ist das All, die Quelle allen Seins, das Unendliche; und Er kann nicht erkannt 
werden. Das Universum offenbart Ihn und besteht durch Ihn. Am Anfang strahlte Seine Herrlichkeit
überallhin. Schließlich zog Er sich in sich selbst zurück und bildete so, um sich herum, einen leeren 
Raum. In diesen übertrug Er Seine erste Emanation, einen Strahl, der die schöpferische und 
empfängnisfähige Kraft enthielt, daher der Name IE oder Jah. Dieser wiederum brachte den Tikkun 
hervor, das Muster oder die Idee der Form; und in dieser Emanation, die auch das Männliche und 
Weibliche, oder die schöpferischen und empfängnisbereiten Kräfte, enthielt, war das Leben. Dieser 
Tikkun ist mit dem Strahl, oder der ersten Emanation vereint und von ihm durchdrungen; und er 
steht in ständiger Verbindung mit der unendlichen Quelle. Er ist das Muster, der Urmensch, der 
Adam Kadmon, der Makrokosmos von Pythagoras und anderen Philosophen. Aus ihm gehen die 
Sephiroth hervor – zehn Emanationen, die keine individuellen Existenzen sind, sondern 
Eigenschaften und Namen wie folgt: die Krone, Weisheit, Großartigkeit, Klugheit, Strenge, 
Schönheit, Eroberung, Ruhm, Fundament, Herrschaft. Aus den zehn Sephiroth gingen wiederum die
vier Welten hervor, wobei jede aus der unmittelbar darüber liegenden hervorgeht und die untere die 
über ihr liegende umhüllt. Diese Welten werden mit ihrem Abstieg auf der Skala immer unreiner, 
wobei die unterste von allen, die materielle Welt ist. 
Aber es gibt nichts rein Materielles; alles existiert durch Gott; der Strahl, seine erste Emanation, 
durchdringt alle Schöpfungen und ist das Leben des Lebens; daher ist alles göttlich. 

Die erste Welt, Aziluth, wird von den reinsten Emanationen bevölkert; die zweite, Beriah, von einer
niedrigeren Ordnung, den Dienern der ersteren; die dritte, Jezirah, von den Cherubim und 
Seraphim, den Elohim und B'ni Elohim. Die vierte Welt, Asiah, wird von den Klipputh bewohnt, 
deren Anführer Belial ist. Die menschliche Seele bezieht ihre Elemente aus den vier Welten: 



spirituelles Leben, Intellekt, Leidenschaften und körperliche Begierden. 
Durch einen Konflikt zwischen den Bewohnern der vierten Welt, Asiah, und den höheren 
Emanationen, sind das Böse und die Unordnung entstanden. Da die Menschheit bei ihren ersten 
Eltern gesündigt hat, aus deren Seele, jede menschliche Seele eine Emanation ist, werden sie in 
materielle Körper verbannt, um diese Sünde zu sühnen und sich in Güte zu üben. Sie werden so 
lange in neuen Körpern wiedergeboren werden, bis sie rein genug sind, um in eine höhere 
Existenzform einzutreten. Dies wurde als Anastasis, oder fortgesetztes Dasein bezeichnet, auch als 
[Greek Characters] oder Veränderungen der Seele.

In den Briefen des Paulus finden wir diese Lehre, die mehr oder weniger in den Kirchen vermittelt 
wurde. Daher finden sich Passagen wie diese: „Ihr wart tot in Irrtümern und Sünden; ihr wandeltet 
nach dem Äon dieser Welt, nach dem Archom, der die Herrschaft über die Luft hat.“ „Wir kämpfen 
nicht gegen Fleisch und Blut, sondern gegen die Herrschaften, gegen die Mächte, gegen die Fürsten 
der Finsternis und gegen die Bosheit der Geister in den himmlischen Regionen.“ 

Paulus stand jedoch den Versuchen, sein Evangelium mit den gnostischen Ideen der hebräisch-
ägyptischen Schule zu vermischen, wie sie offenbar in Ephesus unternommen wurden, feindlich 
gegenüber und schrieb dementsprechend an seinen Lieblingsschüler Timotheus: 
„Bewahre, das dir anvertraute kostbare Gut und lehne die neuen Lehren und die 
antagonistischen Prinzipien, der fälschlicherweise so genannten Gnosis ab, zu denen sich 
einige bekannt haben und dadurch vom Glauben abgekommen sind.“

Die Verehrung dieser untergeordneten Wesen, stellte, die den Alten vorgeworfene Götzenverehrung 
dar, eine Anschuldigung, die die Philosophen nicht verdient hatten, die nur ein einziges höchstes 
Wesen anerkannten und vorgaben, die Hyponia, oder tiefere Bedeutung, zu verstehen, durch die 
Engel, Dämonen und Helden zu betrachten waren. 

Epikur sagte: „Die Götter existieren, aber sie sind nicht das, was die [hoi polloi], die gewöhnliche 
Menge, für sie hält. Nicht der ist ein Ungläubiger oder Atheist, der die Existenz der Götter leugnet, 
die die Menge verehrt, sondern der, der diesen Göttern die Meinungen der Menge zuschreibt.“

Aristoteles erklärt: „Das göttliche Wesen durchdringt die gesamte Welt der Natur; was als die 
Götter bezeichnet wird, sind nur die ersten Prinzipien. Die Mythen und Geschichten wurden 
erfunden, um die religiösen Systeme für die Menschen verständlich und attraktiv zu machen, die 
ihnen sonst keine Beachtung oder Verehrung schenken würden.“ So waren die Geschichten von 
Jupiter, der Belagerung Trojas, den Irrfahrten des Odysseus und den Abenteuern des Herkules nur 
Erzählungen und Fabeln, die eine tiefe Bedeutung hatten. „Alle Menschen sehnen sich nach den 
Göttern“, sagt Homer. 

Alle alten Kulte weisen auf die Existenz 
einer einzigen, ihnen vorausgehenden 

Theosophie hin. 

„Der Schlüssel, der einen öffnet, 
muss alle öffnen; 

sonst kann es nicht der richtige Schlüssel sein.“

Die Eklektiker oder Philaletheer akzeptierten im Wesentlichen diese Lehren, wobei der 
Hauptunterschied in den Namen lag. Sie lehrten, wie alle alten Weisen, dass alle Wesen und Dinge 
aus der höchsten Gottheit in Reihen, oder diskreten Emanationsstufen hervorgegangen seien. Es 
gibt vier Ordnungen der Existenz, sagt Iamblichus – Götter, Dämonen, Helden und Seelen. 
Diese Theosophie würde die Aussage des Paulus erklären, dass „alle Dinge aus Gott 



hervorgegangen sind“, und die Behauptung Jesu, dass „das Reich Gottes in uns ist“. 

Es war kein Versuch, sich dem Christentum zu widersetzen oder das Heidentum wiederzubeleben, 
wie Lloyd, Mosheim, Kingsley und andere behaupten, sondern aus all ihren wertvollsten Schätzen 
das Wesentliche zu extrahieren und, ohne sich damit zufrieden zu geben, neue Untersuchungen 
anzustellen. Natürlich gab es keinen Avatar.

Plotin, gebürtig aus Lycopolis in Ägypten, war der erste große Exeget des neuplatonischen Systems.
Im Jahr 233, im Alter von achtundzwanzig Jahren, begann er in Alexandria mit dem Studium von 
Platon und Aristoteles und stieß kurz darauf auf das berühmte Werk von Philostratus. Das Leben 
des Apollonius von Tyana, sowie auf die Schriften von Plutarch und Apuleius. 
Während dieser Studien, lernte er Ammonius Saccas kennen. Die Lehren dieses großen Lehrers 
fanden in ihm einen würdigen Schüler. Was Platon für Sokrates und der Apostel Johannes für den 
christlichen Glauben war, wurde Plotin für den von Gott gelehrten Ammonius. 
Plotin, Origenes und Longinus verdanken wir das, was wir über das philalethische System wissen. 
Sie wurden ordnungsgemäß unterwiesen, eingeweiht und mit den inneren Lehren betraut. Von 
Origenes ist nur wenig erhalten geblieben. Longinus reiste viele Jahre lang und ließ sich schließlich 
in Palmyra nieder. Eine Zeit lang war er Berater der berühmten Königin Zenobia. Nach der 
Eroberung dieser Stadt versuchte sie, Kaiser Aurelian zu besänftigen, indem sie die Schuld für ihre 
Tat, Longinus zuschob, der daraufhin hingerichtet wurde.

Der Jude Malek, allgemein bekannt als der angesehene Autor Porphyrios, war ein Schüler von 
Plotin und sammelte die Werke seines Meisters. Er verfasste auch mehrere Abhandlungen, in denen 
er Teile der Schriften Homers allegorisch interpretierte. Iamblichos schrieb ebenfalls ein Werk über 
die Lehren, die in den Mysterien vermittelt wurden, sowie eine Biografie über Pythagoras. Letztere 
ähnelt dem Leben Jesu so sehr, dass sie als Travestie angesehen werden kann. Diogenes Laertius 
und Plutarch erzählen die Geschichte Platons in einem ähnlichen Stil.

Plotin begleitete im Alter von neununddreißig Jahren die Armee des römischen Kaisers Gordian in 
den Osten, um sich direkt von den Weisen Baktriens und Indiens unterweisen zu lassen. Der Kaiser 
wurde jedoch unterwegs getötet, und der Philosoph entkam nur knapp mit seinem Leben. 
Er kehrte nach Hause zurück und zog später nach Rom, wo er eine Schule für philosophischen 
Unterricht in Form von Gesprächen gründete. Diese wurde von Männern und Frauen jeden Alters 
und Standes besucht. Der Kaiser und die Kaiserin schätzten ihn sehr, und seine Schüler verehrten 
ihn fast wie ein übergeordnetes Wesen. Einer von ihnen, der Senator Rogentianus, befreite seine 
Sklaven und legte seine Würden nieder, um sich ganz der Pflege der Weisheit widmen zu können. 
Der Ruf des Plotin war so hoch, dass er immer wieder zum Vormund für Waisenkinder gewählt und 
mit der Verwaltung großer Ländereien betraut wurde. Er lebte achtundzwanzig Jahre lang in Rom 
und machte sich unter denen, denen er gedient hatte, keinen einzigen Feind.
Er lehrte, dass die Gnosis oder Erkenntnis drei Stufen hat – Meinung, Wissenschaft und 
Erleuchtung. „Das Mittel oder Instrument der ersten Stufe ist der Sinn oder die Wahrnehmung, der 
zweiten die Dialektik und der dritten die Intuition. Der letzten Stufe ist die Vernunft untergeordnet; 
sie ist absolutes Wissen, das auf der Identifikation des Geistes mit dem bekannten Objekt beruht.“ 
Man muss anerkennen, dass dieses System die höchste spirituelle Entwicklung ermöglichte. 

Plutarch sagt: „Das Ziel der ägyptischen Riten und Mysterien war, die Erkenntnis des einen Gottes, 
der der Herr aller Dinge ist und nur von der Seele erkannt werden kann. 
Ihre Theosophie hatte zwei Bedeutungen – die eine heilig und symbolisch, die andere populär und 
wörtlich. 
Die Tierfiguren, die in ihren Tempeln reichlich vorhanden waren und die sie angeblich verehrten, 
waren nur Hieroglyphen, die die göttlichen Eigenschaften darstellten.“ Diese Mysterien sollen, wie 
bemerkt werden soll, die Grundlage des eklektischen Systems gebildet haben.



Da die menschliche Seele als Nachkomme, oder Emanation der Gottheit angesehen wurde, war das 
gesamte Philalethische System auf die Entwicklung und Vervollkommnung ihrer göttlichen 
Fähigkeiten ausgerichtet. 
Plotin lehrte, dass es in der Seele einen zurückkehrenden Impuls gebe, die Liebe, die sie nach innen 
zu ihrem Ursprung und Zentrum, dem ewigen Guten, ziehe. Während der Mensch, der nicht 
versteht, wie die Seele das Schöne in sich selbst enthält, mühsam danach strebt, das Schöne 
außerhalb von sich zu verwirklichen, erkennt der Weise es in sich selbst, entwickelt die Idee, indem 
er sich in sich selbst zurückzieht, seine Aufmerksamkeit konzentriert und so nach oben schwebt, hin
zum göttlichen Quell, dessen Strom in ihm fließt. 

Das Unendliche wird nicht durch die Vernunft erkannt, die unterscheidet und definiert, sondern 
durch eine der Vernunft überlegene Fähigkeit, indem man in einen Zustand eintritt, in dem der 
Einzelne sozusagen aufhört, sein endliches Selbst zu sein, und in dem ihm das göttliche Wesen 
mitgeteilt wird. Dies ist Ekstase, die Plotinus als die Befreiung des Geistes von seinem endlichen 
Bewusstsein definiert, der eins wird und sich mit dem Unendlichen identifiziert. Dieser erhabene 
Zustand ist nicht von dauerhafter Dauer, sondern wird in Abständen genossen, und sein Erreichen 
wird durch Enthaltsamkeit erleichtert und wiederholt, die dazu neigt, den Geist zu reinigen und zu 
erheben. Die Mittel, um dies zu erreichen, sind folgende: die Liebe zur Schönheit beim Dichter, die 
Hingabe an die Wissenschaft beim Philosophen, die Liebe und das Gebet beim Frommen.
Plotin behauptet, diese erhabene Ekstase sechs Mal erlebt zu haben, und Porphyrios erklärt, dass 
Apollonius von Tyana vier Mal in seinem inneren Leben mit der Gottheit vereint war und er selbst 
einmal, als er über sechzig Jahre alt war. (6), (6 Kingsley behandelt im 25. Kapitel von „Hypatia” 
und Bulwer im 4. Buch von „Zanoni” denselben psychologischen oder hypnotischen Zustand).

Der Ausfluss aus dem göttlichen Wesen wurde dem menschlichen Geist in uneingeschränkter Fülle 
vermittelt, wodurch für die Seele eine Vereinigung mit dem Göttlichen erreicht wurde und sie, 
während sie im Körper war, an dem Leben teilhaben konnte, das nicht vom Körper ist. 
So, sagt Iamblichus, erlangt die Seele, wenn sie selige Schauspiele betrachtet, ein anderes Leben, 
wirkt nach einer anderen Energie und wird daher zu Recht, als nicht mehr zur gewöhnlichen 
Ordnung der Menschheit gehörig angesehen. Ebenso gibt sie häufig ihr eigenes Leben auf und 
tauscht es gegen die glückseligste Energie der himmlischen Wesen ein. Durch Flehen werden wir 
zum Gegenstand des Flehens geführt; durch diese Vertrautheit erlangen wir seine Ähnlichkeit und 
erreichen allmählich göttliche Vollkommenheit. Da wir so dazu befähigt sind, an der göttlichen 
Natur teilzuhaben, besitzen wir Gott selbst.

Dies ist eine wörtliche Wiedergabe von Platons Worten: 
„Das Gebet ist die inbrünstige Hinwendung der Seele zu Gott; nicht um ein bestimmtes Gut 
zu erbitten, sondern um das Gute an sich – um das universelle höchste Gut. Oft verwechseln 
wir das Schädliche und Gefährliche mit dem Nützlichen und Wünschenswerten. Darum 
schweige in der Gegenwart der Gottheiten, bis sie die Wolken von deinen Augen nehmen und 
dich befähigen, durch das Licht, das von ihnen selbst ausgeht, nicht das zu sehen, was dir als 
gut erscheint, sondern das, was wirklich gut ist.“

Plotin lehrte auch, dass jeder Mensch einen inneren Sinn oder eine innere Fähigkeit besitzt, die als 
intuitio oder spiritueller Instinkt bezeichnet wird, die durch richtige Kultivierung entwickelt wird 
und es ermöglicht, tatsächliche und absolute Tatsachen, vollkommener wahrzunehmen und zu 
begreifen, als dies durch die bloße Ausübung der Vernunft und der äußeren Empfindsamkeit 
möglich ist. 
Es handelt sich um eine Projektion des Bewusstseins vom Subjektiven ins Objektive, so dass das, 
was zum Selbst des Menschen gehört – was in seinem Geist und Herzen ist – als die Dinge 
erscheint, die um ihn herum zu sehen sind. 
Auf diese Weise entstehen Träume; wir sehen und unterhalten uns mit Menschen um uns herum und



beobachten Objekte und Ereignisse – die alle nur Schöpfungen unseres eigenen Geistes sind, oder 
Reflexionen unseres Geistes in einem Medium, das einem umgebenden Spiegel ähnelt. Menschen 
haben sich selbst dabei beobachtet, wie sie im Wachzustand scheinbar ernsthaft mit einem 
unsichtbaren Wesen sprachen, aber dann erkannt, dass es sich nur um ein Selbstgespräch oder einen 
Denkprozess handelte, der eigentlich subjektiv war, obwohl er objektiv erschien.

„Es gibt eine Fähigkeit des menschlichen Geistes“, sagt Iamblichus, „die allem überlegen ist, was 
geboren oder gezeugt wurde. Durch sie sind wir in der Lage, die Vereinigung mit den höheren 
Intelligenzen zu erreichen, über die Szenen und Anordnungen dieser Welt, hinausgetragen zu 
werden und am höheren Leben und den besonderen Kräften der Himmlischen teilzuhaben. 
Durch diese Fähigkeit werden wir von der Herrschaft des Schicksals befreit und sozusagen zu 
Schiedsrichtern unseres eigenen Schicksals gemacht. 
Denn wenn die besseren Teile unseres Wesens mit Energie erfüllt werden und die Seele zu einer 
höheren Natur erhoben wird, löst sie sich von den Bedingungen, die sie unter der Herrschaft des 
gegenwärtigen Alltagslebens der Welt halten, tauscht das gegenwärtige Leben, gegen ein anderes 
ein und gibt die konventionellen Gewohnheiten auf, die zur äußeren Ordnung der Dinge gehören, 
um sich der Ordnung hinzugeben und sich mit ihr zu vermischen, die zum höheren Leben gehört.“

Wir beginnen mit dem Instinkt; das Ziel ist Allwissenheit. Es ist wie eine direkte Betrachtung; was 
Schelling als Verwirklichung der Identität von Subjekt und Objekt im Individuum bezeichnet, die 
ihn mit jener Identität von Subjekt und Objekt verschmelzen lässt, die man Gottheit nennt; 
so dass er, sozusagen aus sich selbst herausgehoben, göttliche Gedanken denkt, alle Dinge von 
ihrem höchsten Standpunkt aus betrachtet und, um einen Ausdruck von Emerson zu verwenden, 
„zum Empfänger der Seele der Welt wird“. 

Platon selbst drückte diesen Gedanken prägnanter aus: 
„Das Licht und der Geist der Gottheit sind wie Flügel für die Seele, die sie in die 
Gemeinschaft mit ihm selbst und über die Erde erheben, mit der sich der Geist des Menschen 
gerne beschmutzt.” „Wie Gott zu sein bedeutet, heilig, gerecht und weise zu sein. Dies ist das 
Ziel, für das der Mensch geboren wurde, und es sollte sein Ziel bei der Suche nach Wissen 
sein.”

Die Kraft der Weissagung, im Volksmund als „zweites Gesicht“ bezeichnet, scheint diesen Männern
eigen gewesen zu sein. Apollonius behauptet, selbst über diese Fähigkeit zu verfügen, wie folgt:
„Ich kann die Gegenwart und die Zukunft in einem klaren Spiegel sehen. Der Weise muss nicht auf 
die Dämpfe der Erde und die Verunreinigung der Luft warten, um Seuchen und Fieber 
vorauszusehen; er muss sie später als Gott, aber früher als die Menschen erkennen. 
Die theoi oder Götter sehen die Zukunft; gewöhnliche Menschen sehen die Gegenwart; Weise sehen
das, was geschehen wird. Meine besondere enthaltsame Lebensweise führt zu einer solchen Schärfe
der Sinne, oder schafft eine andere Fähigkeit, sodass die größten und bemerkenswertesten Dinge 
vollbracht werden können.“

Dies kann man als spirituelle Fotografie bezeichnen. Die Seele ist die Kamera, in der Tatsachen und
Ereignisse, Zukunft, Vergangenheit und Gegenwart gleichermaßen festgehalten werden; und der 
Geist wird sich ihrer bewusst. Jenseits unserer alltäglichen Welt der Grenzen, ist alles wie ein Tag, 
oder ein Zustand – Vergangenheit und Zukunft sind in der Gegenwart enthalten. 
Wahrscheinlich ist dies der „große Tag“, der „letzte Tag“, der „Tag des Herrn“ der Bibelschreiber – 
der Tag, in den jeder durch den Tod, oder die Exstase eintritt. 
Dann wird die Seele von den Fesseln des Körpers befreit, und ihr edlerer Teil vereint sich mit der 
höheren Natur und wird Teilhaber an der Weisheit und Vorherwissen der höheren Wesen.

Die Schüler des Plotin schrieben ihm wundersame Kräfte zu. Sie behaupteten, er könne die 



geheimen Gedanken der Menschen lesen; als Porphyrios Selbstmord begehen wollte, erkannte er 
dies, ohne einen äußeren Hinweis erhalten zu haben. Als in seinem Haus ein Diebstahl begangen 
wurde, rief er die Dienerschaft zusammen und wies auf den Schuldigen hin. 
Er lehnte die volkstümliche Religionsausübung nicht ab, aber als einer seiner Freunde ihn bat, an 
den öffentlichen Gottesdiensten teilzunehmen, antwortete er: „Es ist ihre Aufgabe, zu mir zu 
kommen.“ Als Jesus erklärte, dass der Menschensohn der Herr über den Sabbat sei, äußerte er 
genau denselben Gedanken, den Plotin wiederholte, als er forderte, dass die Opfer zu ihm kommen 
sollten.

Plotin, Iamblichos und Apollonius von Tyana sollen über wundersame Kräfte der Vorhersage und 
Heilung verfügt haben. Die erstgenannte Kunst wurde von den Essener und den B’no Nabim unter 
den Hebräern, sowie in den heidnischen Orakeln gepflegt. „Ich bin kein Prophet und auch nicht der 
Sohn eines Propheten“, sagte Amos, als er beschuldigt wurde, Unglück vorherzusagen, „aber der 
Herr hat mich berufen.“ Apollonius soll laut seinem Biographen Philostratus, Kranke geheilt und 
Tote auferweckt haben, und auch andere Menschen jener Zeit, sollen außergewöhnliche Heilungen 
vollbracht haben. „Was die Bruderschaft besonders auszeichnete“, so ein deutscher Schriftsteller, 
„war ihr erstaunliches Wissen über alle Mittel der Heilkunst. Sie wirkten nicht durch Zauber, 
sondern durch einfache Mittel.“ Vielleicht verschaffte ihnen ihre Heilkunst oft den Ruf, Wunder zu 
vollbringen.
Es ist jedoch mehr als wahrscheinlich, dass sie sich der allgemein als Tiermagnetismus bekannten 
Kraft bedienten. Üblicherweise wurde diese Kraft ausgeübt, indem man die Hand sanft auf, oder in 
die Nähe der erkrankten Stelle legte, sie sanft streichelte und einen Gesang oder eine 
Beschwörungsformel aussprach. Es ist in Mode gekommen, diese Praktiken als Scharlatanerie zu 
verurteilen, aber sie scheinen in allen Zeitaltern und bei verschiedenen Völkern existiert zu haben. 
In der Antike glaubte man, Dämonen und Krankheiten durch heilige Gesänge besiegen zu können.
Es ist offensichtlich, dass diese Mystiker die Kunst der Medizin beherrschten und mit der 
Kräuterkunde vertraut waren, aber ihre Entdeckungen gingen durch die Zerstörung der Bibliothek 
von Alexandria verloren. Ohne diesen Umstand hätte es vielleicht eine eklektische Schule der 
Medizin in der Welt gegeben, die aus dem Wissen dieser „Weisen aus dem Osten” hervorgegangen 
wäre. (7) (7 Ein französischer Schriftsteller, der im Journal of Psychological Medicine zitiert wird, 
unterstellte den Neuplatonikern, bei der Behandlung von Kranken, Zauber und thaumaturgische 
Künste, anzuwenden.) 
Plotinus jedoch spricht in seiner Abhandlung gegen die Gnostiker seine Mitstreiter vollständig von 
diesem Vorwurf frei. Er sagt: „Sie (die Gnostiker) geben ebenfalls vor, Krankheiten vertreiben zu 
können. Wenn sie dies durch Mäßigung und eine geordnete Lebensweise erreichen, sprechen sie 
richtig und wie Philosophen. Wenn sie nun aber behaupten, dass Krankheiten Dämonen sind und 
dass sie diese durch Worte vertreiben können, und verkünden, dass sie diese Macht haben, mögen 
sie vielleicht der Menge, die die Kräfte der Magier bewundert, ehrwürdiger erscheinen; aber sie 
werden intelligente Menschen nicht dazu bringen zu glauben, dass Krankheiten nicht ihre Ursachen 
in übermäßiger Arbeit, Übersättigung, unzureichender Ernährung oder Fäulnis haben, kurz gesagt, 
in Veränderungen, die entweder einen äußeren oder einen inneren Ursprung haben. Dies wird 
jedoch durch die Art und Weise der Heilung von Krankheiten deutlich. Denn Krankheiten werden 
nach unten abgeleitet, um durch einen Stuhlgang oder die Wirkung von Medikamenten nach außen 
abzugehen. Krankheiten werden auch durch Aderlass und Fasten geheilt.
„Vielleicht werden sie jedoch sagen, dass der Dämon dann hungrig ist und die Medizin ihn 
dahinschwinden lässt; aber das wird manchmal plötzlich dadurch erreicht, dass der Dämon den 
Körper verlässt oder im Körper verbleibt. Wenn dies jedoch geschieht, während der Dämon noch im
Körper verbleibt, warum ist die Person dann nicht mehr krank, solange er im Körper ist? Und wenn 
er verschwindet, was ist der Grund für sein Verschwinden? Wofür hat er die Krankheit verursacht? 
Die Krankheit war also etwas anderes, als der Dämon.
„Wenn der Dämon ohne Grund eindringt, warum ist der Körper dann nicht immer krank? Aber 
wenn er eindringt, wenn die Ursache der Krankheit vorhanden ist, warum ist dann der Dämon 



notwendig, damit der Körper krank wird? Die Ursache reicht aus, um das Fieber zu verursachen. 
Die Vorstellung, dass der Dämon, sobald die Ursache der Krankheit vorliegt, sofort anwesend sein 
muss, als ob er in Verbindung mit der Ursache existierte, ist lächerlich.“
Stattdessen hinterließen sie jedoch eine Alchemie oder mystische Philosophie, die spätere Forscher, 
die sie zu wörtlich auslegten, aus den Augen verloren und, indem sie die Sache weiterverfolgten, die
Wissenschaft der Chemie ins Leben riefen.

Iamblichus übertraf die anderen Eklektiker und fügte ihrer Theosophie, die Lehre von der Theurgie 
hinzu. 
Er lehrte, dass der Einzelne zu einer Verbindung mit spirituellen und himmlischen Wesen erhoben 
werden müsse, zum Besitz ihres Wissens und Willens und zur Fähigkeit, als Gott niedere Naturen 
zu kontrollieren. Er scheint mit den Phänomenen der mesmerischen Trance und der Hellsichtigkeit 
gründlich vertraut gewesen zu sein und beschreibt sie mit großer Genauigkeit. Er lehrte, dass die 
Vorstellung von Gott, nicht durch Vernunft, oder logisches Denken, in die Seele eingeprägt werde, 
sondern durch eine spirituelle Vorstellung, die ewig und zeitgleich mit der Seele sei. Die 
verschiedenen Ordnungen geistiger Wesen sind Vermittler zwischen Gott und Mensch. Ihre 
Vorherwissen erstreckt sich über alles und erfüllt alles, was dazu fähig ist. Sie geben auch während 
der Wachstunden Hinweise und vermitteln der Seele die Kraft einer umfassenderen Wahrnehmung 
der Dinge, die Gabe der Heilung, die Fähigkeit, Künste und neue Wahrheiten zu entdecken. Es gibt 
verschiedene Grade dieser Inspiration; manchmal besitzt man sie im höchsten, manchmal im 
mittleren und manchmal nur im niedrigsten Grad.
Gebet, Enthaltsamkeit – in manchen Fällen bis hin zur Askese – und Kontemplation gehören zu den
Disziplinierungsmitteln, die für den Theurgen erforderlich sind. Iamblichus spricht über das Gebet 
mit der ganzen Ernsthaftigkeit eines christlichen Theologen. Der Supernaturalismus, so widerwärtig
er auch für die allgemeine Vorstellung sein mag, geht nicht über das hinaus, was in der Bibel 
dargelegt ist, und war auch den jüdischen Essener eigen, von denen Plinius sagt, dass sie sich seit 
Tausenden von Jahren an den Ufern des Toten Meeres niedergelassen hatten. Die legitime Wirkung 
bestand nicht darin, die Praxis der Thaumaturgie, Zauberei, Totenbeschwörung und Wahrsagerei zu 
entwickeln, sondern die höheren Fähigkeiten und Gefühle. Bulwer, der sich offenbar intensiv mit 
dem Neoplatonismus und verwandten Themen beschäftigt hat, beschreibt dessen Wirkungsweise 
und Einfluss anschaulich:
„Endlich brach aus dieser Dunkelheit in einigen Augen das Licht hervor; aber man darf nicht 
glauben, dass denen, über die der Ursprung des Bösen herrschte, diese Erleuchtung zuteilwurde. Sie
konnte damals, wie heute, nur den reinsten Ekstasen der Vorstellungskraft und des Intellekts 
zuteilwerden, die nicht durch die Sorgen eines vulgären Lebens und die Begierden des 
gewöhnlichen Menschen abgelenkt waren. 
Weit davon entfernt, sich auf die Hilfe eines Unholds einzulassen, war es ihr erhabener Ehrgeiz, 
sich der Quelle des Guten zu nähern; je mehr sie sich aus diesem Limbus der Planeten befreiten, 
desto mehr wurden sie von der Pracht und Güte Gottes durchdrungen. Und wenn sie suchten und 
schließlich entdeckten, wie sich dem Auge des Geistes alle subtileren Veränderungen des Seins und 
der Materie offenbaren konnten; wenn sie entdeckten, wie für die Flügel des Geistes der gesamte 
Raum vernichtet werden könnte; und während der Körper hier schwer und fest stand, könnte die 
befreite Idee von Stern zu Stern wandern: Wenn solche Entdeckungen tatsächlich ihre eigenen 
wurden, war der erhabenste Luxus ihres Wissens nur dieser – zu staunen, zu verehren und 
anzubeten!“

Proclus war der letzte große Lehrer der eklektischen Schule. Seine Schriften sind, wenn möglich, 
noch gründlicher und ausführlicher, als die seiner Vorgänger. Er verfeinert die Theurgie des 
Iamblichus, und so wie dieser Schriftsteller das Gebet als Mittel zur spirituellen Erlangung preist, 
preist er den Glauben.
Laut Proclus waren die Lehren des Orpheus der Ursprung der später verbreiteten Systeme. Er sagt: 
„Was Orpheus in verborgenen Allegorien überlieferte, lernte Pythagoras, als er in die orphischen 



Mysterien eingeweiht wurde; und Platon erhielt als Nächster ein vollkommenes Wissen darüber aus 
den orphischen und pythagoreischen Schriften.“
Er wiederholt auch die Worte von Aristoteles: „Es gibt viele minderwertige theoi, aber nur einen 
Beweger. Alles, was die menschliche Gestalt und die Eigenschaften dieser Gottheiten betrifft, ist 
reine Fiktion, erfunden, um das einfache Volk zu unterweisen und seinen Gehorsam gegenüber den 
guten Gesetzen zu sichern. 

Aber das Erste Prinzip, ist weder Feuer noch Erde noch Wasser noch irgendetwas, das Gegenstand 
der Sinne ist. Eine spirituelle Substanz ist die Ursache des Universums und die Quelle aller 
Ordnung, aller Schönheit, aller Bewegungen und aller Formen, die darin so sehr bewundert werden. 
Alles muss zu dieser einen ursprünglichen Substanz geführt werden, die in Unterordnung unter das 
Erste herrscht. Dies ist die allgemeine Lehre der Alten, die glücklicherweise dem Untergang der 
Wahrheit inmitten der Felsen populärer Irrtümer und poetischer Fabeln entgangen ist.“

„Nach dem Tod verbleibt die Seele im ätherischen Körper, bis sie vollständig von allen zornigen 
und sinnlichen Leidenschaften gereinigt ist; dann legt sie durch ein zweites Sterben den ätherischen 
Körper ab, wie sie es mit dem irdischen getan hat. Deshalb sagen die Alten, dass es einen 
himmlischen Körper gibt, der immer mit der Seele verbunden ist, der unsterblich, leuchtend und 
sternförmig ist.“
Proclus entwickelte die gesamte Theosophie und Theurgie seiner Vorgänger zu einem vollständigen 
System. Wie die Rabbiner und Gnostiker verehrte er den Abraxas, den ehrwürdigen Namen, oder 
das Wort, mit vollkommener Ehrfurcht; und er glaubte mit Iamblichus an das Erlangen einer 
göttlichen Kraft, die das weltliche Leben überwindet und den Menschen zu einem Organ der 
Gottheit macht, der eine Weisheit verkündet, die er selbst nicht versteht, und zum Sprachrohr eines 
höheren Willens wird. Er vermutete sogar, dass es mystische Passwörter geben könnte, die einen 
Menschen von einer Ordnung spiritueller Wesen, zu einer anderen, immer höheren führen würden, 
bis er das absolut Göttliche erreichte. Der Glaube, so lehrte er, würde einen zum Besitzer dieses 
Talismans machen.

Die Eklektiker blühten mehrere Jahrhunderte lang und zählten die fähigsten und gelehrtesten 
Männer ihrer Zeit zu ihren Reihen. Ihre Lehren wurden von Heiden und Christen in Asien und 
Europa übernommen, und eine Zeit lang schien alles günstig für eine allgemeine Verschmelzung der
religiösen Überzeugungen. 
Die Kaiser Alexander Severus und Julian schlossen sich ihnen an. Ihr vorherrschender Einfluss auf 
religiöse Ideen, weckte die Eifersucht der Christen von Alexandria. Hypatia, die berühmte 
Dozentin, Lehrerin des Bischofs Synesius und Tochter von Theon, wurde von einem Mob unter der 
Führung eines Geistlichen angegriffen, in eine Kirche geschleppt und brutal ermordet. Die Schule 
wurde nach Athen verlegt und schließlich von Kaiser Justinian geschlossen. Ihre Professoren zogen 
sich nach Persien zurück, wo sie viele Schüler gewannen.

Der Einfluss dieser großen Lehrer hielt über alle folgenden Jahrhunderte hinweg an. 
In verschiedenen Perioden des Mittelalters traten bemerkenswerte Männer auf, die die eine, oder 
andere, der grundlegenden hermetischen Lehren vertraten. Die Mystiker und Quietisten, Sufis und 
Theosophen aller Grade schöpften reichlich aus dem Schatz, den die philalethischen Neuplatoniker 
so großzügig gefüllt hatten. Emanuel Swedenborg und Jacob Böhme scheinen keine Ausnahmen 
gewesen zu sein, und Madame Guyon wäre eine glorreiche Entsprechung zu Iamblichus gewesen. 
Es gibt kaum eine religiöse Glaubensrichtung in der christlichen Welt, die nicht auf diese Weise 
bereichert worden wäre, und die Literatur hat daraus ihre kostbarsten Verzierungen gewonnen.
Wie von Menschen mit einem so raffinierten Lehrsystem zu erwarten war, entsprach ihr Charakter 
auf wunderbare Weise diesem System. 
Plotin wurde überall für seine Rechtschaffenheit verehrt, Apollonius für seine fast übernatürliche 
Reinheit der Sitten, Ammonius für seine Liebenswürdigkeit, Iamblichus für seine Frömmigkeit und 



Proclus für sein heiteres Gemüt. Ihr Moralkodex wird in dieser Sprache von M. Matter in seiner 
Abhandlung über den Gnostizismus gut beschrieben:
„Die Moral, die die Gnosis dem Menschen vorschrieb, entsprach vollkommen seinem 
Zustand. Den Körper mit dem zu versorgen, was er braucht, und ihn in allem Überflüssigen 
zu beschränken; den Geist mit allem zu nähren, was ihn erleuchten, stärken und ihm Gott 
ähnlich machen kann, dessen Ebenbild er ist; ihn eins zu machen mit Gott, von dem er eine 
Emanation ist – das ist diese Moral.“ 
Es ist die des Platonismus und die des Christentums.“

Unabhängig von den offensichtlichen Nachteilen der philalethischen Lehren muss es eine 
allgemeine Zustimmung, zu den großen zugrunde liegenden Ideen der menschlichen Brüderlichkeit 
und Perfektibilität geben. 
Ihr eigentliches Ziel war die vollständige Errichtung, der Herrschaft des Friedens auf Erden, 
anstelle der Herrschaft des Schwertes, die in früheren Zeiten gedient hatte und die in den folgenden 
Jahrhunderten dazu bestimmt war, Millionen von Menschen in tödliche Kriege gegeneinander zu 
schicken und Länder und Gebiete im Namen der Religion zu entvölkern.

Teil II

Alchemie 
oder 

hermetische Philosophie

Ein Jahrhundert ist vergangen, seit die Verfasser der französischen Enzyklopädie die zivilisierte 
Welt mit Skepsis infizierten und es verpönt machten, an die tatsächliche Existenz von etwas zu 
glauben, das nicht im Schmelztiegel getestet, oder durch kritisches Denken bewiesen werden kann. 
Selbst heute noch erfordert es Offenheit und Mut, sich an ein Thema heranzuwagen, das seit vielen 
Jahren verworfen und verachtet wird, weil es nicht richtig, oder gar nicht verstanden wurde. 
Man muss mutig sein, um die hermetische Philosophie, als etwas anderes, als eine wissenschaftliche
Täuschung zu betrachten und, wenn man dies glaubt, geduldiges Gehör für ihre Darlegung zu 
verlangen. Doch ihre Professoren waren einst die Fürsten der gelehrten Forschung und Helden unter
den einfachen Menschen. Außerdem darf nichts verachtet werden, woran die Menschen ehrfürchtig 
geglaubt haben, und die Verachtung der ernsthaften Überzeugungen anderer, ist selbst ein Zeichen 
von Unwissenheit und eines kleinmütigen Geistes.

Die Meinung, dass die Alchemie eine vorgetäuschte Wissenschaft sei, mit der Gold und Silber 
durch die Umwandlung der Elemente, der unedlen Metalle, hergestellt werden sollten, ist fast 
allgemein verbreitet, und ihre Anhänger werden heute als Opfer von Betrug angesehen und als 
Betrüger und Scharlatane betrachtet. In diese Kategorie werden sie von den Verfassern von Büchern
eingeordnet, und das Vorurteil wird seit so langer Zeit gepflegt, dass es derzeit wenig Grund zur 
Hoffnung gibt, dass es ausgerottet werden könnte. 
Die eigentümliche Sprache, die von den Alchemisten verwendet wird, wird heute gemeinhin als 
„Jargon” bezeichnet, und diese Bezeichnung scheint für diejenigen, deren Überzeugungen 
hauptsächlich durch die Verwendung von Schimpfwörtern hervorgerufen werden, eine schlüssige 



Logik zu sein.
Eine unvoreingenommene und kritische Untersuchung der hermetischen Schriften wird jedoch, wie 
wir meinen, jeden intelligenten Menschen vollständig eines Besseren belehren. Es ist offensichtlich,
dass ihre Anweisungen zur Umwandlung von Metallen, kaum etwas mit den heute als „chemisch” 
bekannten Verfahren zu tun haben. Dennoch wäre es vermessen, Männer, wie Roger Bacon, 
Boerhave und Van Helmont, als unwissend zu verunglimpfen, oder sie der Betrügerei zu 
bezichtigen. 

Wir schlagen daher in diesem Aufsatz vor, die Untersuchung in eine andere Richtung zu lenken, um
aufzuzeigen, was wirklich der Umfang der Wissenschaft, oder Philosophie war, die früher unter 
dem Namen Alchemie existierte.

Das erste Auftreten dieses Systems ist nicht bekannt. Einige Autoren behaupten, dass Adam der 
erste Adept war; andere, dass die „Söhne Gottes”, von denen im sechsten Kapitel der Genesis die 
Rede ist und die sich die Töchter der Menschen zur Frau nahmen, ihnen das Wissen über die 
seltsamen Geheimnisse der geschaffenen Welt vermittelten. 
Auch Moses und Salomo wird der erste Rang in der Kenntnis der hermetischen Lehre zugewiesen –
dem ersteren, weil er „die ganze Weisheit der Ägypter” gelernt hat, und dem anderen, weil er der 
weiseste aller Menschen war und durch sein mystisches Siegel und sein Passwort, Geister 
befehligen konnte. 
Wir finden in alten Schriften Hinweise auf die Existenz einer solchen Wissenschaft. „Ihre Wiege”, 
sagt Olaus Borrichius, „ist in längst vergangenen Zeiten zu suchen.” 
Clemens von Alexandria erwähnt sie. Demokrit von Abdera war ebenfalls ein hermetischer 
Philosoph. Aber es ist kaum notwendig, weiter zu zitieren.

Unter dem alten Begriff „Magie”, einem persischen Wort, das „Wissen” bedeutet, wurden alle 
Natur- und Metaphysikwissenschaften zusammengefasst, die kultiviert wurden. Die Priester- und 
Gelehrtenklasse wurde als Magier, oder Zauberer bezeichnet. Wir finden sie auch unter dem Namen
Chaldäer. Der Patriarch Abraham, wie man sich erinnern wird, soll ein Chaldäer, oder Kasdeer 
gewesen sein: Und laut Josephus lehrte er in Ägypten Mathematik, oder esoterisches Wissen. 
Astrologische Literatur wurde ebenfalls als Teil des antiken Wissens gepflegt: Und der Magier war 
wahrscheinlich auch ein Astrologe.
Die Alchemie kann jedoch kaum als Teil der alten Lehre der Magier und Chaldäer angesehen 
werden. Sie scheint vielmehr ihr Erbe angetreten zu haben. 

William Godwin, der Verfasser der berühmten Abhandlung über „Politische Gerechtigkeit” und 
Vater der verstorbenen Mrs. Shelley, hat einen Überblick über ihre frühere Geschichte gegeben.
„Zu den verschiedenen Beschäftigungen”, so schreibt er,
 „die die Neugierde aktiver Geister in diesen unaufgeklärten Zeiten weckten, gehörte die 
Umwandlung gewöhnlicher Metalle in Gold und Silber. Diese Kunst war zwar nicht wirklich 
nekromantischer Natur, wurde jedoch von ihren Anhängern durch eine imaginäre Verbindung 
zwischen ihr und der Astrologie und sogar zwischen ihr und dem Umgang mit unsichtbaren 
Geistern aufgewertet. Sie glaubten, dass ihre Forschungen nur unter günstigen 
Planetenkonstellationen erfolgreich sein könnten und dass es für sie sogar unerlässlich sei, 
übernatürliche Hilfe zu erhalten.“ 

„Die erste authentische Aufzeichnung zu diesem Thema ist ein Edikt von Diokletian, etwa 
dreihundert Jahre nach Christus, in dem er eine sorgfältige Suche in Ägypten nach allen alten 
Büchern anordnete, die sich mit der Kunst der Gold- und Silberherstellung befassten, damit sie ohne
Unterschied den Flammen übergeben werden konnten. Dieses Edikt setzt jedoch zwangsläufig eine 
gewisse Antike dieser Beschäftigung voraus, und die sagenumwobene Geschichte hat Salomon, 
Pythagoras und Hermes, als ihre bedeutendsten Anhänger verzeichnet. (8). (8 Das Studium der 



Alchemie, was auch immer es war, war noch universeller, als die verschiedenen Autoren, die sich 
damit befassten, zu wissen schienen, und war immer eine Ergänzung, wenn nicht sogar identisch 
mit den okkulten Wissenschaften der Magie, der Totenbeschwörung und der Astrologie, 
wahrscheinlich aufgrund der Tatsache, dass sie ursprünglich nur Formen eines Spiritualismus 
waren, der in allen Epochen der Menschheitsgeschichte allgemein verbreitet war. 

Im Oktober 1868 las Rev. William A. P. Martin aus Peking auf der Tagung der Oriental Society in 
New Haven, Connecticut, einen Vortrag über das „Studium der Alchemie in China”. Nach einer 
kurzen Darstellung der Verbindung zwischen Alchemie und Chemie ging der Vortrag zu seinem 
Hauptziel über, nämlich zu zeigen, dass der Ursprung der europäischen Alchemie in China zu 
suchen sei. Zur Untermauerung dieser Ansicht wurden die folgenden Überlegungen angeführt und 
durch Zitate aus chinesischen und anderen Werken illustriert:
1. Das Studium der Alchemie war in China bereits seit mindestens sechs Jahrhunderten in voller 
Blüte, bevor es in Europa auftauchte. In Europa tauchte es erst im vierten Jahrhundert auf, als der 
Verkehr mit dem Fernen Osten etwas häufiger geworden war. Sie tauchte zuerst in Byzanz und 
Alexandria auf, wo sich der Handel mit dem Osten hauptsächlich konzentrierte, und wurde später in
Europa von den Sarazenen wiederbelebt, deren berühmteste Alchemieschule sich in Bagdad befand,
wo der Verkehr mit Ostasien häufig war.
2. Die Ziele beider Schulen waren identisch und in beiden Fällen zweifach – Unsterblichkeit und 
Gold. In Europa war das erstere weniger prominent, da die Menschen, die dem Christentum 
angehörten, einen lebhaften Glauben an ein zukünftiges Leben hatten, der ihre Sehnsüchte in dieser 
Hinsicht befriedigte.
3. In beiden Schulen gab es zwei Elixiere, das größere und das kleinere, deren Eigenschaften sich 
stark ähnelten.
4. Die beiden Systemen zugrunde liegenden Prinzipien sind identisch: die zusammengesetzte Natur 
der Metalle und ihre Entstehung aus einem Keim. Tatsächlich könnten die Zeichen „tsing” für den 
Keim und „t’an” für die Matrix, die in den Schriften chinesischer Alchemisten ständig vorkommen, 
als Übersetzung von Begriffen aus dem Vokabular der westlichen Schule angesehen werden, wenn 
ihre größere Altertümlichkeit diese Hypothese nicht ausschließen würde.
5. Da die angestrebten Ziele dieselben waren, waren auch die Mittel, mit denen sie verfolgt wurden,
nahezu identisch – Quecksilber und Blei waren in den Laboratorien des Ostens ebenso präsent wie 
Quecksilber und Schwefel in denen des Westens. Es ist weniger bedeutend, hinzuzufügen, dass 
viele andere Substanzen beiden Schulen gemeinsam waren, als die bemerkenswerte 
Übereinstimmung festzustellen, dass in der chinesischen wie auch in der europäischen Alchemie die
Namen der beiden Hauptreagenzien in einem mystischen Sinn verwendet werden.
6. Beide Schulen, oder zumindest Einzelpersonen in beiden Schulen, vertraten die Lehre von einem 
Kreislauf der Veränderungen, in dessen Verlauf die Edelmetalle zu ihren Grundelementen 
zurückkehren.
7. Beide sind eng mit der Astrologie verflochten.
8. Beide führten zur Ausübung magischer Künste und grenzenloser Scharlatanerie.
9. Beide bedienen sich einer ebenso extravaganten Sprache und eines Stils wie die europäischen 
Alchemisten, die so gar nicht der für den westlichen Geist charakteristischen Nüchternheit des 
Denkens entsprechen und uns, wenn man sie für sich betrachtet, keinen sehr unsicheren Hinweis auf
ihren Ursprung in der glühenden Fantasie des Orients geben würden.

„Von dieser Zeit an, scheint das Studium eingeschlafen zu sein, bis es nach fünf- oder sechshundert 
Jahren unter den Arabern wiederbelebt wurde. Es ist jedoch bekannt, wie eifrig es in verschiedenen 
Ländern der Welt gepflegt wurde, nachdem es von Geber verbreitet worden war. Männer mit den 
wunderbarsten Talenten widmeten ihr Leben der Erforschung, und in zahlreichen Fällen soll die 
Entdeckung gelungen sein.“
In dieser kurzen Skizze werden zwei bemerkenswerte Umstände aufgezeigt: dass die Alchemie 
einen Anspruch auf große Altertümlichkeit erhob und dass sie auf jene Länder zurückgeführt 



werden konnte, in denen die neue platonische Philosophie florierte. 
Hinzu kommt die bemerkenswerte Tatsache, dass die Alchemie-Studenten, sich als Schüler 
derselben großen Meister, Apollonius, Plotin, Porphyrios und Iamblichos, bezeichneten und an 
dieselben Lehren glaubten. 
Als mythische Figur, Hermes, (9) (9. Hermes Trismegistos ist die berühmte Figur aus der 
ägyptischen und phönizischen Geschichte, der die Bewahrung der Überreste der alten Religion 
zugeschrieben wird.) 
Ihm werden mehrere Abhandlungen zugeschrieben, darunter die Smaragdtafel – die laut Avicenna 
von Sarah, der Frau des Patriarchen Abraham, aus seinem Leichnam in Hebron entnommen wurde. 
Es folgt eine Übersetzung:
1. Ich spreche keine fiktiven Dinge, sondern das, was wahr und höchst gewiss ist.
2. Wie unten, so oben, und wie oben, so unten, um die Wunder eines einzigen Wesens zu 
vollbringen.
3. Wie alle Dinge durch die Vermittlung eines einzigen Wesens hervorgebracht werden, so wurden 
alle Dinge durch Anpassung aus diesem einen Ding hervorgebracht.
4. Sein Vater ist die Sonne, seine Mutter ist der Mond.
5. Es ist die Ursache aller Vollkommenheit auf der ganzen Erde.
6. Seine Kraft ist vollkommen, wenn es in Erde verwandelt wird.
7. Trenne die Erde vom Feuer, das Feine vom Groben, handle umsichtig und mit Urteilsvermögen.
8. Steige mit größter Klugheit von der Erde zum Himmel auf und steige dann wieder zur Erde hinab
und vereine die Kraft aller niederen und höheren Dinge; so wirst du das Licht der ganzen Welt 
besitzen, und alle Dunkelheit wird von dir weichen.
9. Diese Sache hat mehr Standhaftigkeit als die Standhaftigkeit selbst, denn sie wird jedes 
Feinstoffliche überwinden und jedes Feste durchdringen.
10. Durch sie wurde die Welt geformt.
11. Daraus entstehen wunderbare Dinge, die auf diese Weise entstanden sind.
12. Aus diesem Grund werde ich Hermes, der dreimal Größte, genannt, weil ich diese Teile der 
Philosophie der ganzen Welt besitze.
13. Was ich über die Wirkung der Sonne zu sagen hatte, ist damit abgeschlossen.

„Der dreimal Größte”, den wir aufgrund seines ägyptischen Namens Thoth (eine Versammlung) für 
die Verkörperung der kollektiven Stimme der Priesterkaste Ägyptens halten, wird von Alchemisten 
als einer ihrer ursprünglichen Lehrer angesehen. Es bedarf keiner großen Vorstellungskraft, um 
anzunehmen, dass zwischen den beiden eine enge Beziehung bestand und sie vielleicht sogar 
identisch waren. Sicher ist, dass der Mystiker, der Philosoph, der sogenannte Magier, der Astrologe 
und der Alchemist, im Mittelalter offenbar dasselbe Denkfeld besetzt haben, sehr ähnliche 
Ansichten vertreten haben und eine sehr ähnliche Sprache verwendet haben, obwohl sie sich in ihrer
Technik unterschieden.

Snidas erläutert in seinem Lexikon das Goldene Vlies wie folgt: „Deras – das Goldene Vlies, das 
Jason und die Argonauten nach einer Reise über das Schwarze Meer nach Kolchis, zusammen mit 
Medea, der Tochter des Königs Aetes, erbeuteten. Aber das ist nicht das, was die Dichter darstellen, 
sondern eine auf Tierhäuten ([[deiomasi]]) geschriebene Abhandlung, die lehrt, wie Gold durch 
Chemie hergestellt werden kann. Wahrscheinlich wird es von den Menschen, die zu dieser Zeit 
lebten, wegen seiner großen Bedeutung als golden bezeichnet.“

Die drei alchemistischen Wirkstoffe.
Die Wirkstoffe, die von allen wahren Alchemisten gesucht und gepriesen wurden, waren drei, 
nämlich: erstens der Stein der Weisen, mit dem Metalle umgewandelt werden sollten; zweitens der 
Alcahest, oder das universelle Lösungsmittel; und drittens das Elixier Vitae, mit dem das 
menschliche Leben unbegrenzt verlängert werden konnte.



Die Möglichkeit, die Elemente in ihre Urform zurückzuversetzen, wie sie vermutlich in der 
magmatischen Masse existierten, aus der die Erdkruste entstanden sein soll, wird von Physikern, 
nicht als so absurde Idee angesehen, wie angedeutet wurde. Zwischen Metallen besteht oft eine so 
enge Beziehung, dass sie auf eine ursprüngliche Identität hindeutet. 
Personen, die als Alchemisten bezeichnet werden, haben daher möglicherweise ihre Energie der 
Erforschung dieser Themen gewidmet, so wie Lavoisier, Davy, Faraday und andere unserer Zeit die 
Geheimnisse der Chemie erklärt haben.

Aber die Alchemie war, wie wir vermuten, eine andere Angelegenheit; ihre Professoren und 
Adepten verwendeten die eigentümliche Dialekt oder „Fachsprache”, nur als eine Art bildliche 
Sprache, um eine esoterische Bedeutung von ganz anderem Charakter zu verschleiern. 
Der Stein der Weisen, der Alkahest und das Elixier waren Namen für ein und dieselbe Sache und 
sollten eine identische Wirkung erzielen. Baptista Porta erklärt dies in seiner Abhandlung über 
Naturmagie: „Ich verspreche weder goldene Berge, noch den Stein der Weisen, von dem die Welt so
viel hält, der seit so vielen Jahrhunderten gepriesen wird und von einigen glücklicherweise erlangt 
wurde; noch verspreche ich hier den goldenen Trank, von dem man annimmt, dass er jeden, der ihn 
trinkt, unsterblich macht. Aber das ist nur ein Traum; (10.) (10 Die 1687 gedruckten Memoire 
Historiques enthalten folgende Geschichte: „Im Jahr 1681 ließ sich ein Fremder, der sich Signor 
Gauldi nannte, in Venedig nieder und erregte dort Aufmerksamkeit durch sein scheinbar 
universelles Wissen, seine schöne und wertvolle Gemäldesammlung und die einzigartige Tatsache, 
dass er niemals Briefe schrieb oder empfing, Kredite verlangte oder Wechsel oder Rechnungen 
verwendete. Er bezahlte alles bar und lebte in sehr respektablem Stil. Ein Adliger, der ein 
bemerkenswert guter Kenner von Gemälden war, bat um die Erlaubnis, die Sammlung von Signor 
Gauldi zu sehen, was ihm sofort gewährt wurde. Über der Tür hing ein Porträt von Gauldi selbst. 
Der Adlige bemerkte: „Dieses Bild ist ein Porträt von Ihnen selbst.“ Gauldi nickte zustimmend.
„Sie sehen aus, mein Herr, als wären Sie nicht älter als fünfzig, aber ich weiß, dass dieses Gemälde
von Tizian stammt, der seit hundertdreißig Jahren tot ist. Wie ist das möglich?“ „Es ist nicht leicht, 
alles zu wissen, was möglich ist“, antwortete Gauldi, „aber es ist sicherlich kein Verbrechen, dass 
ich einem Gemälde von Tizian ähnele.“ Der Adlige verzichtete darauf, weiter über dieses Thema zu
sprechen, aber als er später mehreren seiner Bekannten davon erzählte, beschlossen sie, das Bild 
am nächsten Tag zu untersuchen. Bevor sie ihren Plan jedoch in die Tat umsetzen konnten, war 
Signor Gauldi nach Wien gezogen.“)

„Denn da die Welt veränderlich und Veränderungen unterworfen ist, ist alles, was die Welt 
hervorbringt, der Zerstörung unterworfen.“ Das war der wahre Glaube aller echten Alchemisten.

Der Grund für die Verwendung einer eigentümlichen mystischen Ausdrucksweise, war die große 
Gefahr, die religiöse Abweichler drohte. Gelehrte Männer, die ihre Überzeugungen unvorsichtig 
äußerten, wurden im Mittelalter bestraft, wie im Fall von Galileo, Kopernikus und zahlreichen 
anderen. Sie alle wurden von den Unwissenden als Anhänger der „schwarzen Kunst“ eingestuft, die 
mit Geistern und Dämonen verkehrten, und wurden, wenn sich die Gelegenheit bot, auf dem 
Scheiterhaufen verbrannt, auf dem Rad gebrochen oder auf der Folterbank zerbrochen, weil sie den 
gängigen Glauben missachteten und versuchten, das einfache Volk zu unterrichten. Wie die 
Nahasch oder Schlange von Eden, weil sie den Menschen zeigten, wie sie, wie die Aleim sein 
konnten, wurden sie „über alle Tiere verflucht” und dazu verdammt, „Staub zu essen” – 
Misshandlungen zu erdulden – alle Tage ihres Lebens; 

denn, in den Worten Goethes, 
„Aus ihrem Herzensinnersten müssen sie plappern,

 Und ihre Gedanken und Gefühle dem Pöbel zeigen.”

Daher macht Irenaeus Philaletha Cosmopolita, ein englischer Alchemist oder hermetischer 
Schriftsteller, in seinem 1659 veröffentlichten Buch folgende Anspielung auf Verfolgungen:



„Viele, die mit dieser Kunst nicht vertraut sind, glauben, dass sie, wenn sie sich daran erfreuen 
würden, dies und das tun würden; so glaubten auch wir früher, aber da wir durch die Gefahren, 
denen wir ausgesetzt waren, vorsichtiger geworden sind, haben wir uns für eine geheimere Methode
entschieden. Denn wer einer unmittelbaren Lebensgefahr entkommen ist, wird für die Zukunft 
weiser werden.“

Es war sehr wahrscheinlich, dass Männer, die aufgrund ihres abweichenden religiösen Glaubens, als
Ungläubige gebrandmarkt und als Gesetzlose bestraft wurden, und dass wissenschaftliche 
Erkenntnisse, als Hexerei stigmatisiert wurden, eine Sprache aus Symbolen und Passwörtern 
erfanden, mit der sie miteinander kommunizieren konnten, ohne von ihren blutrünstigen Gegnern 
entdeckt zu werden. 
Außerdem gab es noch einen weiteren Grund, den der Psalmist aufgriff, der „seinen Mund in einem 
Gleichnis öffnete und dunkle Sprüche aus alter Zeit aussprach“, und den Jesus nachahmte. Geber, 
der Araber, offenbart ihn wie folgt:
„Wenn wir etwas verborgen haben, ihr Söhne der Gelehrsamkeit, wundert euch nicht; denn wir 
haben es nicht vor euch verborgen, sondern es in einer Sprache überliefert, die vor bösen Menschen 
verborgen bleibt, damit die Ungerechten und Niederträchtigen es nicht erfahren. Aber ihr Söhne der 
Wahrheit, sucht und ihr werdet diese vortrefflichste Gabe Gottes finden, die er für euch aufbewahrt 
hat. Ihr Söhne der Torheit, Gottlosigkeit und Gotteslästerung, meidet die Suche nach diesem 
Wissen; es wird euch zerstören und euch in Verachtung und Elend stürzen.“

Wir glauben daher, dass die Alchemie eine spirituelle Philosophie und keine physikalische 
Wissenschaft war. Die wundersame Umwandlung von unedlen Metallen in Gold war ein bildlicher 
Ausdruck für die Verwandlung des Menschen von seinen natürlichen Übeln und Schwächen in 
einen erneuerten Zustand, in einen Teilhaber der göttlichen Natur. 
Der Stein der Weisen wird von Aristoteles in seiner Ansprache an Alexander gut beschrieben: „Er 
ist kein Stein; er ist in jedem Menschen und an jedem Ort und zu jeder Jahreszeit und wird das 
Ende aller Philosophen genannt.“ Der Alkahest ist nichts anderes als der al-geist, der göttliche 
Geist, der jede gröbere Natur beseitigt, damit ihre heiligeren Prinzipien entfernt werden können. 
Das Elixier vitae ist dementsprechend das Wasser des Lebens, das, um es mit den Worten Godwins 
zu sagen, „ein universelles Heilmittel ist, das die Jugend des Menschen erneuert und ihn ewig leben 
lässt“.

Dr. Kopp aus Deutschland, der vor einem Vierteljahrhundert eine „Geschichte der Chemie“ 
veröffentlichte, verwendete, nachdem er auf die Alchemie in ihrer besonderen Eigenschaft als 
Vorläufer dieser Wissenschaft hingewiesen hatte, diesen bedeutungsvollen Ausdruck, den 
Pythagoräer und Platoniker sofort verstehen werden: 
„Wenn man unter Welt den Mikrokosmos versteht, den der Mensch repräsentiert, ist die 
Interpretation der Schriften der Alchemisten leicht.“
Die hinduistische Geschichte erzählt, dass Krishna seiner Pflegemutter befahl, in seinen Mund zu 
schauen. Sie tat dies und sah dort das gesamte Universum. Dies war eine Redewendung, die darauf 
hinwies, dass sich im Menschen, dem Mikrokosmos, oder der kleinen Welt, alle Dinge 
widerspiegeln, die zur gesamten Schöpfung gehören. 
Die Alchemisten bezeichneten den Stein der Weisen als Mikrokosmos, und Weidenfeld erklärt 
Folgendes: 
„Der höchste Gott hat uns an allen Segnungen der größeren Welt teilhaben lassen, weshalb der 
Mensch als Mikrokosmos bezeichnet wird; denn durch göttliche Inspiration wurde uns offenbart, 
dass die Tugenden und Kräfte aller Tiere, Pflanzen und Mineralien im Menschen vorhanden sind.“
Irenaeus Philaletha erklärt: 
„Unser Stein ist der Vertreter der großen Welt (oder des Makrokosmos) und besitzt die Tugenden 
dieses großen Gefüges, die in diesem kleinen System enthalten oder gesammelt sind. In ihm liegt 
eine magnetische Tugend, die ihresgleichen in der ganzen Welt anzieht. Es ist eine himmlische 



Tugend, die sich universell in der gesamten Schöpfung manifestiert, aber in dieser kleinen Karte 
oder Zusammenfassung verkörpert ist.“
In einem Buch, das angeblich eine Übersetzung der Schriften von Alipili ist, findet sich folgende 
Passage:
„Wer das Wissen über den Mikrokosmos besitzt, kann nicht lange unwissend über das Wissen über 
den Makrokosmos bleiben. Das ist es, was die fleißigen ägyptischen Naturforscher so oft sagten und
laut verkündeten, dass jeder sich selbst kennen sollte. Diese Aussage haben ihre trägen Schüler, die 
Griechen, im moralischen Sinne verstanden und in ihrer Unwissenheit an ihren Tempeln 
angebracht. 
Aber ich ermahne dich, wer auch immer du bist, der du in die innersten Teile der Natur eintauchen 
möchtest: Wenn du das, was du suchst, nicht in dir selbst findest, wirst du es niemals außerhalb von 
dir finden. Wer unter den Naturforschern den ersten Platz einnehmen möchte, wird nirgendwo ein 
größeres oder besseres Forschungsgebiet finden, als sich selbst. 
Deshalb werde ich hier dem Beispiel der Ägypter folgen und aus ganzem Herzen und aufgrund 
meiner eigenen bewährten Erfahrungen zu meinem Nächsten, mit den Worten der Ägypter sprechen
und mit lauter Stimme verkünden: „Oh Mensch, erkenne dich selbst, denn in dir ist der Schatz aller 
Schätze verborgen“.
Cornelius Agrippa, der vielleicht bekannteste Magier und Alchemist, führt diesen Gedanken weiter 
und sagt:
„Es gibt eine Sache, die von Gott geschaffen wurde, das Subjekt aller Wunderbarkeit auf Erden und 
im Himmel; sie ist tatsächlich Tier, Pflanze und Mineral; sie ist überall zu finden, nur wenigen 
bekannt, von niemandem mit ihrem richtigen Namen bezeichnet, sondern in Zahlen, Figuren und 
Rätseln verborgen, ohne die weder die Alchemie, noch die Naturmagie ihr vollendetes Ziel 
erreichen können.“
George Ripley, ein Mönch, der über Alchemie schrieb, erklärt den Stein der Weisen wie folgt:
„Denn wie aus einer Masse alle Dinge geschaffen wurden, so muss es auch in unserer Praxis sein;
alle unsere Sekten müssen aus einem Bild hervorgehen:
In den Büchern der Philosophen kann daher jeder, der es wünscht, sehen, dass unser Stein die kleine
Welt genannt wird, eins und drei.“
In einem Dialog, der 1672 im Alchemist’s Enchiridion veröffentlicht wurde, wird die Sache noch 
deutlicher gemacht:
„Nun, in dieser Abhandlung werde ich dir den natürlichen Zustand des Steins der Philosophen 
offenbaren, gekleidet in ein dreifaches Gewand, nämlich diesen Stein des Reichtums und der 
Nächstenliebe, die starke Erleichterung von der Schwäche, in dem jedes Geheimnis enthalten ist; er 
ist ein göttliches Mysterium und eine Gabe Gottes, und es gibt nichts Erhabeneres auf dieser Welt. 
Beachte daher sorgfältig, was ich sage, nämlich dass er mit einem dreifachen Gewand bekleidet ist, 
das heißt mit Körper, Seele und Geist.“
Moses, der große hebräische Gesetzgeber, unterschied sich nicht wesentlich von diesen Mystikern, 
als er verkündete: „Das Wort oder der unaussprechliche Name, ist nicht im Himmel, oder jenseits 
des Meeres, dass du Boten aussenden müsstest, um es zu suchen; es ist ganz nah bei dir, in deinem 
Mund und in deinem Herzen.“

Die eigentümliche Ausdrucksweise der alchemistischen Schriftsteller führte zu vielen allgemeinen 
Missverständnissen ihrer Lehren. Sie befassten sich mit Salz, Schwefel, Quecksilber, Blei, Antimon 
und der Umwandlung von Metallen; und wahrscheinlich versuchte eine große Anzahl von 
Menschen, die sie nicht richtig verstanden, ihre Anweisungen wörtlich zu befolgen, um durch die 
Herstellung von Gold zu Reichtum zu gelangen. 
Paracelsus, der von seinen Zeitgenossen und Nachkommen offenbar nicht richtig verstanden wurde,
erklärte sich selbst zum Schüler der Alchemie und wagte es, die genannte Substanz zur Heilung von
Krankheiten einzusetzen. Es ist jedoch offensichtlich, dass die Alchemisten selbst das Wissen über 
die materiellen Substanzen, nicht als Teil ihrer Wissenschaft betrachteten. 
Espagnet erklärt Folgendes: „Ein fleißiger Neuling mit schnellem Verstand, beständigem Geist, 



entflammt von der Liebe zur Philosophie, mit reinem Herzen, vollkommener Moral und großer 
Hingabe an Gott – auch wenn er keine Kenntnisse der praktischen Chemie hat, kann er mit 
Zuversicht den Weg der Natur beschreiten und die Bücher der besten Philosophen studieren.“

Irenaeus Philaletha bemerkt ebenfalls: „In der Welt werden unsere Schriften, sich als ein Messer mit
scharfer Klinge erweisen; einigen werden sie Köstlichkeiten herausschneiden, anderen werden sie 
nur dazu dienen, sich in die Finger zu schneiden: dennoch sind wir nicht zu tadeln, denn wir 
ermahnen ernsthaft alle, die sich an dieses Werk wagen, dass sie sich der höchsten Philosophie in 
der Natur unterziehen: und obwohl wir auf Englisch schreiben, wird unser Thema für manche so 
schwer sein wie Griechisch, die dennoch glauben, sie würden es ebenso gut verstehen, wenn sie 
unsere Bedeutung auf höchst verdrehte Weise missverstehen; denn ist es vorstellbar, dass 
diejenigen, die von Natur aus töricht sind, in Büchern, die Zeugnisse der Natur sind, weise sein 
sollten?“

Espagnet gibt auch diese Warnung: „Ein Liebhaber der Wahrheit soll nur wenige Autoren 
heranziehen, aber die renommiertesten und erfahrensten; er soll Dinge misstrauen, die schnell 
verstanden werden, insbesondere mystische Namen und geheime Vorgänge; denn die Wahrheit liegt 
im Verborgenen; und Philosophen schreiben niemals trügerischer, als wenn sie klar schreiben, und 
niemals wahrhaftiger, als wenn sie sich dunkel ausdrücken.“

Roger Bacon widmet in seiner Abhandlung über die bewundernswerte Kraft der Kunst und Natur 
den ersten Teil seines Werks den Naturwissenschaften. Er gibt uns Hinweise auf Schießpulver und 
sagt die Verwendung von Dampf als Antriebskraft voraus. Die hydraulische Presse, die 
Taucherglocke und das Kaleidoskop werden beschrieben; und er sagt die Herstellung von 
„Fluggeräten voraus, so dass man in der Mitte des Geräts sitzt und eine Maschine dreht, durch die 
die künstlich zusammengesetzten Flügel die Luft wie ein fliegender Vogel schlagen können“. 
Anschließend verteidigt er sich und andere Alchemisten für die Verwendung geheimer Schriften. 

„Der Grund für diese Geheimhaltung unter allen Weisen, ist die Verachtung und Missachtung der 
Geheimnisse der Weisheit, durch das vulgäre Volk, das nicht weiß, wie man die besten Dinge nutzt, 
oder wenn es doch etwas Wertvolles begreift, dann nur durch Zufall und Glück, und es missbraucht 
sein Wissen in hohem Maße, zum großen Schaden und Leid vieler Menschen, ja sogar ganzer 
Gesellschaften; so dass derjenige, der ein Geheimnis veröffentlicht, schlimmer als verrückt ist, es 
sei denn, er verbirgt es vor der Menge und gibt es so weiter, dass selbst die Gelehrten und 
Gebildeten es kaum verstehen können.“ „Einige haben ihre Geheimnisse durch ihre Schreibweise 
verborgen, nämlich indem sie nur Konsonanten verwendeten, sodass niemand sie lesen kann, der 
nicht die Bedeutung der Wörter kennt; dies ist üblich unter den Juden, Chaldäern, Syrern und 
Arabern, ja sogar unter den Griechen; daher gibt es bei ihnen große Geheimhaltung, besonders aber 
bei den Juden.“

Nach dem hermetischen Glauben sollte das Elixier weniger die Kraft haben, bestimmte unedle 
Metalle in Gold und Silber zu verwandeln, als vielmehr die allgemeine Kraft, jede Substanz, auf die
es angewendet wurde, zu höchster Vollkommenheit zu bringen; tatsächlich war der Stein der Weisen
selbst das universelle Heilmittel – der Allgeist oder allgegenwärtige Geist. Ashmole sagt:
„Wenn das Medikament nicht so beschaffen ist, wie es sein sollte, bedeutet schon der kleinste 
Schluck den Tod, denn seine Natur ist so viel kräftiger und stärker, als die des Menschen; denn 
wenn schon seine kleinsten Teile in der Lage sind, so heftig und gründlich in den Körper eines 
unedlen und verdorbenen Metalls einzudringen, dass sie es färben und in so hohem Maße in 
perfektes Gold umwandeln, wie viel weniger ist dann der Körper des Menschen in der Lage, einer 
solchen Kraft zu widerstehen, wenn seine größte Stärke, weit unter der des schwächsten Metalls 
liegt? 
Ich glaube, dass viele Philosophen, die sich nach vollkommener Gesundheit sehnten, sich selbst 



zerstört haben, indem sie versuchten, das Medikament innerlich einzunehmen, bevor sie dessen 
wahre Verwendung kannten, oder wussten, wie man es so qualifiziert, dass es von der Natur des 
Menschen ohne Zerstörung aufgenommen werden kann.

Die Schlussfolgerung
Das Problem der Alchemie war also nichts anderes, als das Rätsel der Sphinx, in einer anderen 
Form, und die Antwort ist dieselbe: 

„Was gewesen ist, wird wieder sein, 
und was gewesen ist, hat bereits einen Namen – 

und es ist bekannt, dass es der Mensch ist.“ 

Das wahre Geheimnis, das jedem Menschen am vertrautesten und zugleich am fremdesten ist, in 
das er eingeweiht werden muss, oder als Atheist zugrunde geht, ist er selbst. 

Für ihn ist das Elixier des Lebens, das zu trinken vor der Entdeckung des Steins der Weisen 
bedeutet, das Getränk des Todes zu trinken, während es dem Adepten und dem Eingeweihten die 
wahre Unsterblichkeit verleiht. 

Er kann die Wahrheit erkennen, 
wie sie wirklich ist [[Aleteia]], den Atem Gottes. 

Dies ist das Alkahest, das alle Dinge auflöst.

Zweifellos gab es Scharlatane, die vorgaben, Alchemisten zu sein, so wie es Betrüger gab, die 
behaupteten, die Gabe der Prophezeiung zu besitzen, und Quacksalber, die behaupteten, mehr 
Wissen über die Heilkunst zu haben, als andere; aber das ist keine überlegene Erkenntnis, die 
deshalb alle Ärzte, Weisen und begabten Menschen zu Quacksalbern und Scharlatanen erklärt. 
Am Ende wird die Weisheit durch ihre Kinder gerechtfertigt.


	von Dr. Alexander Wilder

