Die eklektische Philosophie
Teil I + 11

von Dr. Alexander Wilder

Aus dem Neoplatonismus

und der Alchemie

Der Name, mit dem Ammonias Saccas sich selbst und seine Schiiler bezeichnete, war der der
Philaletheians, also der Liebhaber der Wahrheit.

Manchmal wurden sie auch als ,,Analogisten” bezeichnet, da sie alle heiligen Legenden und
Erzéhlungen, Mythen und Mysterien nach einer Regel oder einem Prinzip der Analogie und
Entsprechung interpretierten, sodass Ereignisse, die sich in der Auenwelt zugetragen hatten, als
Ausdruck der Vorginge und Erfahrungen der menschlichen Seele betrachtet wurden. Es war jedoch
iblich, sie als ,,Neoplatoniker” oder ,,Neue Platoniker” zu bezeichnen, und unter diesem Namen
sind sie auch allgemein bekannt.

Autoren haben die Entstehungszeit des eklektischen theosophischen Systems im Allgemeinen auf
das dritte Jahrhundert der christlichen Ara festgelegt. Es scheint jedoch schon viel friiher entstanden
zu sein und wird von Diogenes Laertius auf einen dgyptischen Propheten oder Priester namens Pot-
Amun (1) zuriickgefiihrt, (/) (Dieser Name ist koptisch und bedeutet ,,der Amun Geweihte”, dem
Gott oder Genius der Weisheit) der in den friihen Jahren der Ptoleméer-Dynastie wirkte.

Auf die Griindung des makedonischen Kénigreichs in Agypten folgte die Erdffnung von
Wissenschafts- und Philosophieschulen in der neuen Hauptstadt.

Alexandria wurde bald als Metropole der Literatur beriihmt; jede Glaubensrichtung und Sekte hatte
dort ihre Vertreter. Es hatte schon immer einen Austausch zwischen den Weisen von Baktrien und
Oberindien und den Philosophen des Westens gegeben. Die Eroberungen Alexanders, Seleukos' und
der Romer hatten diese Bekanntschaft noch verstirkt. Die Gelehrten stromten nun nach Alexandria.
Die Platoniker scheinen am zahlreichsten gewesen zu sein und sich am langsten behauptet zu
haben. Unter Philadelphus wurde auch das Judentum dort eingefiihrt, und die hellenistischen Lehrer
wurden zu Rivalen des Rabbinerseminars von Babylon. Die buddhistischen, vedantischen und
magischen Systeme wurden zusammen mit den Philosophien Griechenlands dargelegt.

Es war nicht verwunderlich, dass nachdenkliche Menschen annahmen, dass der Streit der Worte
aufthoren sollte, und es fiir moglich hielten, aus den verschiedenen Lehren ein harmonisches System
zu extrahieren.

Es kam tatsdchlich zu einer Anndherung der Ansichten.

Der Jude Aristobulos erklérte, dass die Ethik des Aristoteles aus dem Gesetz des Moses abgeleitet
sei, und nach ihm versuchte Philo, den Pentateuch im Einklang mit den Lehren des Pythagoras und
der Akademie zu interpretieren. Bei Josephus heil3t es, dass Moses im Buch Genesis philosophisch
geschrieben habe — das heil3t, in bildlicher Sprache; und die Essener vom Karmel fanden ihre
Entsprechung in den Therapeuten Agyptens, die wiederum von Eusebius fiir identisch mit den
Christen erklirt wurden, obwohl sie tatséchlich lange vor der christlichen Ara existierten.



Tatsdchlich wurde auch das Christentum in Alexandria gelehrt und durchlief eine dhnliche
Metamorphose.

Panteanus, Athenagoras und Clemens wurden griindlich in der platonischen Philosophie unterrichtet
und verstanden deren wesentliche Einheit mit den orientalischen Systemen.

Ammonius Saccas, der grofle Lehrer, der offenbar dazu bestimmt war, die verschiedenen Systeme
miteinander zu versohnen, stammte aus Alexandria und war Sohn christlicher Eltern, obwohl er viel
mit denen verkehrte, die der etablierten Religion des Reiches angehorten.

Er war ein Mann von seltener Gelehrsamkeit und Begabung, von untadeligem Leben und
liebenswiirdigem Wesen. Sein fast iibermenschliches Wissen und seine vielen Vorziige brachten ihm
den Titel theodidaktos, ,,von Gott gelehrt”, ein; aber er folgte dem bescheidenen Beispiel des
Pythagoras und nahm nur den Titel philaletheian, ,,Liebhaber der Wahrheit”, an.

Die erste These, die Ammonius aufstellte, war die eines urzeitlichen Systems der Theosophie, eines
Systems, das anfangs in allen Landern im Wesentlichen gleich war. Sir William Jones hat dies in
seiner Vorlesung tiber die Perser in folgender pragnanter Form dargelegt:

,Die urspriingliche Religion des Iran war, wenn wir uns auf die von Mohsani Fani angefiihrten
Quellen verlassen konnen, diejenige, die Newton als die élteste (und zu Recht auch als die edelste)
aller Religionen bezeichnet — ein fester Glaube, dass ,ein hochster Gott die Welt durch seine Macht
erschaffen hat und sie fortwéhrend durch seine Vorsehung regiert; eine fromme Furcht, Liebe und
Verehrung vor ihm und gebiihrende Ehrfurcht vor Eltern und élteren Menschen; eine briiderliche
Zuneigung zu der gesamten Menschheit und eine mitfiihlende Zartlichkeit sogar gegeniiber den
Tieren."* Es war sein Ziel und Zweck, alle Sekten und Volker unter seinem gemeinsamen Glauben
zu versohnen, sie dazu zu bewegen, ihre Streitigkeiten und Zwistigkeiten beiseite zu legen und sich
als eine Familie, als Kinder einer gemeinsamen Mutter, zu vereinen.

Ein Autor der Edinburgh Encyclopaedia schreibt:

Er iibernahm die in Agypten verbreiteten Lehren iiber das Universum und die Gottheit, die als ein
groBBes Ganzes betrachtet wurden, iiber die Ewigkeit der Welt, die Natur der Seelen, die Herrschaft
der Vorsehung und die Regierung der Welt durch Ddmonen.

Er schuf auch ein System moralischer Disziplin, das es dem Volk im Allgemeinen ermdglichte, nach
den Gesetzen ihres Landes und den Geboten der Natur zu leben; aber es verlangte von den Weisen,
ithren Geist durch Kontemplation zu erheben und den Korper zu kasteien, damit sie fahig seien, die
Gegenwart und Hilfe der Ddmonen zu genie3en und nach dem Tod in die Gegenwart des Hochsten
Vaters aufzusteigen.

Um die Volksreligionen, insbesondere das Christentum, mit diesem neuen System in Einklang zu
bringen, machte er die gesamte Geschichte der heidnischen Gétter zu einer Allegorie und
behauptete, dass sie nur himmlische Diener seien, die Anspruch auf eine minderwertige Art der
Verehrung hitten; und er erkannte an, dass Jesus Christus ein hervorragender Mensch und Freund
Gottes war, behauptete jedoch, dass es nicht seine Absicht gewesen sei, die Verehrung der Ddmonen
vollstédndig abzuschaffen, sondern dass seine einzige Absicht darin bestanden habe, die alte Religion
Zu reinigen.

Der Kirchenhistoriker Mosheim erklart, dass;

»~Ammonius, der der Ansicht war, dass nicht nur die Philosophen Griechenlands, sondern auch alle
Philosophen der verschiedenen barbarischen Vdlker, in allen wesentlichen Punkten vollkommen
iibereinstimmten, machte es sich zur Aufgabe, die Lehren all dieser verschiedenen Sekten so zu
mifBigen und zu erldutern, dass es den Anschein hatte, als stammten sie alle aus ein und derselben
Quelle und fiihrten alle zu ein und demselben Ziel*.

Mosheim sagt weiter, dass Ammonius lehrte;
... die Religion der Massen gehe Hand in Hand mit der Philosophie und habe mit ihr das Schicksal



geteilt, nach und nach durch bloBe menschliche Einbildungen, Aberglauben und Liigen verdorben
und verdunkelt worden zu sein, dass sie daher durch die Reinigung von diesem Schlacke und die
Erlauterung philosophischer Prinzipien, zu ihrer urspriinglichen Reinheit zuriickgefiihrt werden
miisse und dass das gesamte Vorhaben Christi darin bestand, die Weisheit der Alten
wiederherzustellen und ihr urspriingliches Integritdtsniveau wiederzuerlangen, die allgegenwértige
Herrschaft des Aberglaubens einzuddmmen und die verschiedenen Irrtiimer, die Eingang in die
verschiedenen Volksreligionen gefunden hatten, teilweise zu korrigieren und teilweise auszurotten.*

Ammonius erklérte, dass das System der Lehre und des moralischen Lebens, das als Weisheit
bezeichnet wurde, in den Biichern des Thoth oder Hermes Trismegistos gelehrt wurde, aus denen,
sowohl Pythagoras, als auch Platon, ihre Philosophie ableiteten. Er betrachtete sie als im
Wesentlichen identisch mit den Lehren der Weisen des fernen Ostens.

Da der Name Thoth ,,Hochschule* oder ,,Versammlung* bedeutet, ist es nicht ganz
unwahrscheinlich, dass die Biicher so benannt wurden, weil sie die gesammelten Orakel und Lehren
der Priesterbruderschaft von Memphis enthielten. Rabbi Wise hat eine dhnliche Hypothese in Bezug
auf die gottlichen AuBerungen in den hebriischen Schriften aufgestellt. Indische Schriftsteller
behaupten jedoch, dass wihrend der Herrschaft von Konig Kansa die Yadus oder der heilige Stamm
Indien verlielen und nach Westen wanderten, wobei sie die vier Veden mitnahmen.

Es gab sicherlich eine groBe Ahnlichkeit zwischen den philosophischen Lehren und religidsen
Briuchen der Agypter und der stlichen Buddhisten; aber ob die hermetischen Biicher und die vier
Veden in irgendeinem Sinne identisch waren, ist heute nicht mehr bekannt.
Sicher ist jedoch, dass es in jedem alten Land, das Anspruch auf Zivilisation erhob, eine esoterische
Lehre gab, ein System, das als Weisheit (2) bezeichnet wurde; (2) In den Schriften aus alter Zeit
wurde die Weisheit oft als Emanation und Gefdhrtin des Schopfers personifiziert. So haben wir den
hinduistischen Buddha, den babylonischen Nebo, den Thoth von Memphis, den Hermes von
Griechenland; auf3erdem die weiblichen Gottheiten Neitha, Metis, Athena und die gnostische
Potenz Achomoth oder Sophia.
Der samaritanische Pentateuch bezeichnete das Buch Genesis als Akamauth oder Weisheit, und zwei
Uberreste alter Abhandlungen, die Weisheit Salomos und die Weisheit Jesu, beziehen sich auf
dasselbe Thema.
Das Buch Mashalim — Die Reden oder Sprichwdrter Salomos — personifiziert somit die Weisheit als
Helferin des Schopfers:
,Jehova besall mich, den Anfang seines Weges,
Das Fasten seiner Emanationen aus der Zeit
ich aus der Antike hervorging, dem Anfang —
den frithesten Zeiten der Erde
Als es noch keine Tiefen gab, wurde ich geboren —
sogar als es noch keine Wasserquellen gab.
Als er die Himmel vorbereitete, war ich dabei,
als er einen Kreis auf der Oberfliache der Tiefe beschrieb,
war ich bei ihm, Amun,
und war Tag fiir Tag seine Freude.*
Und diejenigen, die sich seiner Lehren verschrieben hatten, wurden zunéichst als Weise oder Weisen
bezeichnet. Spiter wurde der Beiname Philosophen, oder Liebhaber der Weisheit, libernommen.

Pythagoras bezeichnete dieses System als [griechische Buchstaben], die Gnosis oder Erkenntnis der
Dinge, die sind. Unter der edlen Bezeichnung ,,Weisheit* fassten die alten Lehrer, die Weisen
Indiens, die Magier Persiens und Babylons, die Seher und Propheten Israels, die Hierophanten
Agyptens und Arabiens und die Philosophen Griechenlands und des Westens, alles Wissen
zusammen, das sie als im Wesentlichen gottlich betrachteten, wobei sie einen Teil als esoterisch und
den Rest als duBlerlich klassifizierten.



Die hebriischen Rabbiner nannten die dullere und weltliche Reihe ,,Mercavah”, als den Korper oder
das Vehikel, das das hohere Wissen enthielt. Theologie, Gottesdienst, Weissagung, Musik,
Astronomie, Heilkunst, Moral und Staatskunst waren somit alle darin enthalten.

So fand Ammonius seine Arbeit bereits vorgefertigt vor.

Seine tiefe spirituelle Intuition, sein umfangreiches Wissen, seine Vertrautheit mit den christlichen
Vitern Pantaenus, Clemens und Athenagoras, sowie mit den gelehrtesten Philosophen seiner Zeit,
machten ihn fiir die Aufgabe, die er so griindlich ausfiihrte, pradestiniert.

Es gelang ihm, die groBten Gelehrten und Personlichkeiten des 6ffentlichen Lebens des Romischen
Reiches fiir seine Ansichten zu gewinnen, die wenig Lust hatten, ihre Zeit mit dialektischen
Beschiftigungen, oder abergldubischen Brauchen zu verschwenden.

Die Ergebnisse seines Wirkens sind bis heute in jedem Land der christlichen Welt spiirbar; jedes
bedeutende Lehrsystem tragt heute die Spuren seiner plastischen Hand. Jede antike Philosophie hat
thre Anhénger unter den Modernen gefunden, und selbst das Judentum, das &lteste von allen, hat
Verdnderungen vorgenommen, die von dem ,,von Gott gelehrten” Alexandriner angeregt wurden.

Wie Orpheus, Pythagoras, Konfuzius, Sokrates und Jesus selbst hat Ammonius nichts schriftlich
festgehalten. Stattdessen prégte er seinen Zuhdrern, nur moralische Wahrheiten ein, wihrend er
seine wichtigeren Lehren an Personen weitergab, die entsprechend unterwiesen und diszipliniert
waren, und ihnen die Verpflichtung zur Geheimhaltung auferlegte, wie es vor ihm schon Zarathustra
und Pythagoras getan hatten und wie es in den Mysterien iiblich war.

Abgesehen von einigen wenigen Abhandlungen seiner Schiiler, haben wir nur die Aussagen seiner
Gegner, um festzustellen, was er tatsichlich lehrte.

Dies war jedoch keine Ausnahme von der allgemeinen Regel. Der éltere Kult, der in gewissem
Mafe in den Mysterien bewahrt wurde, verlangte von den Neophyten oder Katechumenen einen
Eid, das Gelernte nicht weiterzugeben. Der grol3e Pythagoras teilte seine Lehren, in exoterische und
esoterische.

Die Essener von Judda und Karmel machten dhnliche Unterscheidungen und teilten ihre Anhénger
in Neophyten, Briider und Vollkommene ein. lamblichus berichtet, dass Pythagoras einige Zeit in
Karmel verbracht habe. Jesus selbst folgte dem gleichen Brauch und erklérte seinen Jiingern, dass
thnen die Geheimnisse des Himmelreichs offenbart worden seien, wihrend dies der Menge nicht
gegeben sei, und deshalb sprach er in Gleichnissen, die eine doppelte Bedeutung hatten. Er
rechtfertigte sich dabei mit dem Gebot:
,,Gebt das Heilige nicht den Hunden,
und werft eure Perlen nicht vor die Schweine;
denn die Schweine werden die Perlen unter ihren Fiilen zertreten,
und die Hunde werden sich umdrehen und euch zerreilen.” — Matthdus vii

Die Magier (3), (3) Das Wort magh bedeutet ,, weiser oder gelehrter Mann . Waren, die gelehrte
und priesterliche Klasse, unter den alten Persern, entsprechend den Brahmanen von Hindostan, den
Chaldiern von Babylonien, den Leviten von Palistina und den Priestern von Agypten.

Das Lernen wurde von den Ungebildeten, als etwas angesehen, das seinen Besitzern
aullergewohnliche Krifte verlieh: Und im Laufe der Zeit wurde die Magie oder das Wissen der
Magier als etwas angesehen, das zu bésen und ddmonischen Méchten gehorte.

Dennoch waren der Prophet Daniel und, wenn die Uberlieferung stimmt, Kénig Salomon, Meister
ithres Fachs, und mehrere von ihnen begaben sich nach Bethlehem, um Jesus zu verehren.

Die Magier des Ostens erhielten ihre Unterweisung und Einweihung in den Hohlen und geheimen
Logen von Baktrien, und der Prophet Daniel, soll von Nebukadnezar zum Rab Mag, dem Oberhaupt
des Gelehrtenordens, ernannt worden sein.



Aus den Schriften von Josephus, Philo und Moses Maimonides geht hervor, dass auch die Hebréer
Geheimlehren besallen. Josephus behauptet, dass Moses im Buch Genesis, philosophisch oder
esoterisch geschrieben habe, und Philo versucht, deren innere Bedeutung zu erkléren.

Maimonides erklért Folgendes:

,,»Wer den wahren Sinn des Buches Genesis herausfindet, sollte darauf achten, ihn nicht
preiszugeben. Dies ist eine Maxime, die alle unsere Weisen uns wiederholen, vor allem in Bezug
auf das Werk der sechs Tage. Wenn jemand die wahre Bedeutung davon selbst, oder mit Hilfe eines
anderen entdeckt, dann sollte er schweigen; oder wenn er dariiber spricht, sollte er nur vage und
ratselhaft dariiber sprechen, so wie ich es selbst tue, und den Rest denen iiberlassen, die mich
verstehen konnen.*

Abraham, dessen Name einen brahmanischen Klang hat, soll aus einer Hochschule, oder Kommune
der Kasdeer, oder Magier, ausgewandert sein; und Josephus erklirt, dass er Mathematik lehrte.
Im pythagoreischen Vokabular bedeutet Mathematik, esoterisches Wissen.

Moses, der M usa (4), (4 In der Sanskritsprache, scheint der Name Moses von den Wortern maha,
grofs, und musa, ein Weiser, abgeleitet zu sein. Er wiirde Musa ausgesprochen werden.) oder grol3e
Weise der Israeliten, soll in der gesamten Weisheit der Agypter unterrichtet worden sein und so zu
einem Priester ihrer Religion und einem Eingeweihten, oder Meister ihres geheimen Wissens
geworden sein.

Paulus erkléart die Geschichte von Abraham und seinen beiden S6hnen, zu einer Allegorie, die das
jidische und christliche System vorwegnimmt.

Clemens, der in die eleusinischen Mysterien eingeweiht worden war, soll erklart haben, dass die
dort gelehrten Lehren das Ende aller Unterweisung enthielten und von Moses und den Propheten
iibernommen worden seien.

Angesichts der allgemeinen Ahnlichkeit der alten religiosen und philosophischen Ansichten, schien
der Weg fiir Ammonius vorgezeichnet zu sein. Mit der Unterstiitzung von Clemens und Athenagoras
in der Kirche und von Gelehrten der Synagoge, der Akademie und des Hains erfiillte er seine
Aufgabe, indem er, eine fiir alle, gemeinsame Lehre verkiindete. Er musste seine Lehren nur
»gemal den alten Sdulen des Hermes, die Platon und Pythagoras zuvor kannten und aus denen sie
ihre Philosophie ableiteten®, darlegen.

Da er dieselben Ansichten im Prolog des Johannesevangeliums fand, nahm er ganz richtig an, dass
es das Ziel Jesu war, die groB3e Lehre der Weisheit in ihrer urspriinglichen Integritét
wiederherzustellen. Die Erzédhlungen der Bibel und die Geschichten der Gotter betrachtete er als
Allegorien, die die Wahrheit veranschaulichten, oder als Fabeln, die es abzulehnen galt.

Die Besonderheit der Philalethder, ihre Unterteilung in Neophyten, Eingeweihte und Meister, war
den Mysterien und philosophischen Systemen nachempfunden. Es ist tiberliefert, dass Ammonius
seine Schiiler durch einen Eid verpflichtete, seine héheren Lehren nicht weiterzugeben, aufler an
diejenigen, die griindlich unterwiesen und gelibt worden waren.

Wie weit diese Bedingung angemessen war, lésst sich leicht erkennen, wenn man den
eigentiimlichen mystischen, tiefgriindigen Charakter der Lehren betrachtet, die aus der Krypta
entkommen sind.

Das eklektische System zeichnete sich durch drei besondere Merkmale aus, nimlich: seine Theorie
der Gottheit, seine Lehre von der menschlichen Seele und seine Theurgie.

Moderne Autoren haben sich zu den eigentiimlichen Ansichten der Neuplatoniker zu diesen Themen
geduBert, sie jedoch selten korrekt dargestellt, selbst wenn dies gewliinscht oder beabsichtigt war.



AuBlerdem hat der immense Unterschied in der Natur des antiken und modernen Lernens, die
Studenten der spéteren Jahrhunderte in hohem Maf3e unfihig gemacht, die vorherrschenden
Elemente der philaletischen Theosophie richtig zu verstehen.

Die Begeisterung, die heutzutage oft als Frommigkeit angesehen wird, wére kaum geeignet, die
Begeisterung der alten mystischen Philosophen zu erforschen oder etwas mit ihr gemeinsam zu
haben.

Die frithere Vorstellung der Neuplatoniker war die einer einzigen hdochsten Essenz. Dies ist der Diu
oder ,,Herr des Himmels” der arischen Volker, identisch mit dem /ao der Chaldder und Hebriéer,
dem labe der Samariter, dem 7iu oder Tuisco der Nordménner, dem Duw der Briten, dem Zeus der
Thraker und dem Jupiter der Romer. Er war das Wesen, der Facit, der Eine und Hochste. Von ihm
gingen alle anderen Wesen durch Emanation hervor. Die Modernen scheinen diese Theorie durch
die Evolutionstheorie ersetzt zu haben. Vielleicht wird ein weiserer Gelehrter beide Hypothesen
miteinander verbinden.

Diese Gotternamen scheinen oft ohne, oder mit nur geringem Bezug zur etymologischen Bedeutung
erfunden worden zu sein, sondern hauptséchlich aufgrund einer mystischen Bedeutung, die mit der
numerischen Bedeutung der spezifischen Buchstaben verbunden ist, die in ihrer Rechtschreibung
verwendet werden.

Alle alten Philosophien enthielten die Lehre, dass [Deoi] theoi, Gotter, oder Verfiiger, Engel,
Dimonen und andere geistige Wesen, vom hdchsten Wesen ausgingen.

Ammonius akzeptierte die Lehre der Biicher des Hermes, dass aus dem géttlichen All die gottliche
Weisheit, oder Amun hervorging, dass aus der Weisheit der Demiurg, oder Schopfer, hervorging und
aus dem Schopfer die untergeordneten geistigen Wesen, wobei die Welt und ihre Volker die letzten
waren. Das Erste ist im Zweiten enthalten, das Erste und Zweite im Dritten und so weiter, durch die
gesamte Reihe. (5) (5 Ahnlich ist die Lehre der jiidischen Kabbala, die von den Pharsi, oder
Pharisdern, gelehrt wurde, die sie, wie ihre sektiererische Bezeichnung vermuten ldsst,
wahrscheinlich von den Magiern Persiens tibernommen haben. Sie ist im Wesentlichen in der
folgenden Zusammenfassung enthalten.)

Das gottliche Wesen ist das All, die Quelle allen Seins, das Unendliche; und Er kann nicht erkannt
werden. Das Universum offenbart Thn und besteht durch Thn. Am Anfang strahlte Seine Herrlichkeit
iiberallhin. SchlieBlich zog Er sich in sich selbst zuriick und bildete so, um sich herum, einen leeren
Raum. In diesen iibertrug Er Seine erste Emanation, einen Strahl, der die schopferische und
empfangnisfahige Kraft enthielt, daher der Name IE oder Jah. Dieser wiederum brachte den Tikkun
hervor, das Muster oder die /dee der Form; und in dieser Emanation, die auch das Ménnliche und
Weibliche, oder die schopferischen und empfangnisbereiten Krifte, enthielt, war das Leben. Dieser
Tikkun ist mit dem Strahl, oder der ersten Emanation vereint und von ihm durchdrungen; und er
steht in standiger Verbindung mit der unendlichen Quelle. Er ist das Muster, der Urmensch, der
Adam Kadmon, der Makrokosmos von Pythagoras und anderen Philosophen. Aus ihm gehen die
Sephiroth hervor — zehn Emanationen, die keine individuellen Existenzen sind, sondern
Eigenschaften und Namen wie folgt: die Krone, Weisheit, GroBartigkeit, Klugheit, Strenge,
Schonheit, Eroberung, Ruhm, Fundament, Herrschaft. Aus den zehn Sephiroth gingen wiederum die
vier Welten hervor, wobei jede aus der unmittelbar dariiber liegenden hervorgeht und die untere die
iiber ihr liegende umbhiillt. Diese Welten werden mit ihrem Abstieg auf der Skala immer unreiner,
wobei die unterste von allen, die materielle Welt ist.

Aber es gibt nichts rein Materielles; alles existiert durch Gott; der Strahl, seine erste Emanation,
durchdringt alle Schopfungen und ist das Leben des Lebens; daher ist alles gottlich.

Die erste Welt, Aziluth, wird von den reinsten Emanationen bevolkert; die zweite, Beriah, von einer
niedrigeren Ordnung, den Dienern der ersteren; die dritte, Jezirah, von den Cherubim und
Seraphim, den Elohim und B'ni Elohim. Die vierte Welt, Asiah, wird von den Klipputh bewohnt,
deren Anfiihrer Belial ist. Die menschliche Seele bezieht ihre Elemente aus den vier Welten:



spirituelles Leben, Intellekt, Leidenschaften und korperliche Begierden.

Durch einen Konflikt zwischen den Bewohnern der vierten Welt, Asiah, und den héheren
Emanationen, sind das Bose und die Unordnung entstanden. Da die Menschheit bei ihren ersten
Eltern gesiindigt hat, aus deren Seele, jede menschliche Seele eine Emanation ist, werden sie in
materielle Korper verbannt, um diese Siinde zu siihnen und sich in Giite zu liben. Sie werden so
lange in neuen Korpern wiedergeboren werden, bis sie rein genug sind, um in eine hdhere
Existenzform einzutreten. Dies wurde als Anastasis, oder fortgesetztes Dasein bezeichnet, auch als
[Greek Characters] oder Verdnderungen der Seele.

In den Briefen des Paulus finden wir diese Lehre, die mehr oder weniger in den Kirchen vermittelt
wurde. Daher finden sich Passagen wie diese: ,,Ihr wart tot in Irrtiimern und Siinden; ihr wandeltet
nach dem Aon dieser Welt, nach dem Archom, der die Herrschaft iiber die Luft hat.“ ,,\Wir kimpfen
nicht gegen Fleisch und Blut, sondern gegen die Herrschaften, gegen die Méchte, gegen die Fiirsten
der Finsternis und gegen die Bosheit der Geister in den himmlischen Regionen.*

Paulus stand jedoch den Versuchen, sein Evangelium mit den gnostischen Ideen der hebriisch-
agyptischen Schule zu vermischen, wie sie offenbar in Ephesus unternommen wurden, feindlich
gegeniiber und schrieb dementsprechend an seinen Lieblingsschiiler Timotheus:

,Bewahre, das dir anvertraute kostbare Gut und lehne die neuen Lehren und die
antagonistischen Prinzipien, der filschlicherweise so genannten Gnosis ab, zu denen sich
einige bekannt haben und dadurch vom Glauben abgekommen sind.*

Die Verehrung dieser untergeordneten Wesen, stellte, die den Alten vorgeworfene Gotzenverehrung
dar, eine Anschuldigung, die die Philosophen nicht verdient hatten, die nur ein einziges hochstes
Wesen anerkannten und vorgaben, die Hyponia, oder tiefere Bedeutung, zu verstehen, durch die
Engel, Ddmonen und Helden zu betrachten waren.

Epikur sagte: ,,Die Gotter existieren, aber sie sind nicht das, was die [hoi polloi], die gewdhnliche
Menge, fiir sie hélt. Nicht der ist ein Ungléubiger oder Atheist, der die Existenz der Gotter leugnet,
die die Menge verehrt, sondern der, der diesen Gottern die Meinungen der Menge zuschreibt.*

Aristoteles erklart: ,,Das gottliche Wesen durchdringt die gesamte Welt der Natur; was als die
Gotter bezeichnet wird, sind nur die ersten Prinzipien. Die Mythen und Geschichten wurden
erfunden, um die religiosen Systeme fiir die Menschen verstindlich und attraktiv zu machen, die
thnen sonst keine Beachtung oder Verehrung schenken wiirden.* So waren die Geschichten von
Jupiter, der Belagerung Trojas, den Irrfahrten des Odysseus und den Abenteuern des Herkules nur
Erzéhlungen und Fabeln, die eine tiefe Bedeutung hatten. ,,Alle Menschen sehnen sich nach den
Gottern®, sagt Homer.

Alle alten Kulte weisen auf die Existenz
einer einzigen, ihnen vorausgehenden

Theosophie hin.

,wDer Schliissel, der einen 6ffnet,
muss alle 6ffnen;
sonst kann es nicht der richtige Schliissel sein.*

Die Eklektiker oder Philaletheer akzeptierten im Wesentlichen diese Lehren, wobei der
Hauptunterschied in den Namen lag. Sie lehrten, wie alle alten Weisen, dass alle Wesen und Dinge
aus der hochsten Gottheit in Reihen, oder diskreten Emanationsstufen hervorgegangen seien. Es
gibt vier Ordnungen der Existenz, sagt lamblichus — Gétter, Ddmonen, Helden und Seelen.

Diese Theosophie wiirde die Aussage des Paulus erkldren, dass ,,alle Dinge aus Gott



hervorgegangen sind®, und die Behauptung Jesu, dass ,,das Reich Gottes in uns ist*.

Es war kein Versuch, sich dem Christentum zu widersetzen oder das Heidentum wiederzubeleben,
wie Lloyd, Mosheim, Kingsley und andere behaupten, sondern aus all ihren wertvollsten Schiitzen
das Wesentliche zu extrahieren und, ohne sich damit zufrieden zu geben, neue Untersuchungen
anzustellen. Natiirlich gab es keinen Avatar.

Plotin, gebiirtig aus Lycopolis in Agypten, war der erste groBe Exeget des neuplatonischen Systems.
Im Jahr 233, im Alter von achtundzwanzig Jahren, begann er in Alexandria mit dem Studium von
Platon und Aristoteles und stieB kurz darauf auf das beriihmte Werk von Philostratus. Das Leben
des Apollonius von Tyana, sowie auf die Schriften von Plutarch und Apuleius.

Wihrend dieser Studien, lernte er Ammonius Saccas kennen. Die Lehren dieses grof3en Lehrers
fanden in ihm einen wiirdigen Schiiler. Was Platon fiir Sokrates und der Apostel Johannes fiir den
christlichen Glauben war, wurde Plotin fiir den von Gott gelehrten Ammonius.

Plotin, Origenes und Longinus verdanken wir das, was wir liber das philalethische System wissen.
Sie wurden ordnungsgemal} unterwiesen, eingeweiht und mit den inneren Lehren betraut. Von
Origenes ist nur wenig erhalten geblieben. Longinus reiste viele Jahre lang und lie sich schlie8lich
in Palmyra nieder. Eine Zeit lang war er Berater der beriihmten Konigin Zenobia. Nach der
Eroberung dieser Stadt versuchte sie, Kaiser Aurelian zu beséinftigen, indem sie die Schuld fiir ihre
Tat, Longinus zuschob, der darauthin hingerichtet wurde.

Der Jude Malek, allgemein bekannt als der angesehene Autor Porphyrios, war ein Schiiler von
Plotin und sammelte die Werke seines Meisters. Er verfasste auch mehrere Abhandlungen, in denen
er Teile der Schriften Homers allegorisch interpretierte. [amblichos schrieb ebenfalls ein Werk iiber
die Lehren, die in den Mysterien vermittelt wurden, sowie eine Biografie iiber Pythagoras. Letztere
dhnelt dem Leben Jesu so sehr, dass sie als Travestie angesehen werden kann. Diogenes Laertius
und Plutarch erzdhlen die Geschichte Platons in einem dhnlichen Stil.

Plotin begleitete im Alter von neununddreifig Jahren die Armee des romischen Kaisers Gordian in
den Osten, um sich direkt von den Weisen Baktriens und Indiens unterweisen zu lassen. Der Kaiser
wurde jedoch unterwegs getotet, und der Philosoph entkam nur knapp mit seinem Leben.

Er kehrte nach Hause zuriick und zog spéter nach Rom, wo er eine Schule fiir philosophischen
Unterricht in Form von Gespréchen griindete. Diese wurde von Ménnern und Frauen jeden Alters
und Standes besucht. Der Kaiser und die Kaiserin schitzten ihn sehr, und seine Schiiler verehrten
ihn fast wie ein libergeordnetes Wesen. Einer von ihnen, der Senator Rogentianus, befreite seine
Sklaven und legte seine Wiirden nieder, um sich ganz der Pflege der Weisheit widmen zu kénnen.
Der Ruf des Plotin war so hoch, dass er immer wieder zum Vormund fiir Waisenkinder gewéhlt und
mit der Verwaltung grofler Landereien betraut wurde. Er lebte achtundzwanzig Jahre lang in Rom
und machte sich unter denen, denen er gedient hatte, keinen einzigen Feind.

Er lehrte, dass die Gnosis oder Erkenntnis drei Stufen hat — Meinung, Wissenschaft und
Erleuchtung. ,,Das Mittel oder Instrument der ersten Stufe ist der Sinn oder die Wahrnehmung, der
zweiten die Dialektik und der dritten die Intuition. Der letzten Stufe ist die Vernunft untergeordnet;
sie ist absolutes Wissen, das auf der Identifikation des Geistes mit dem bekannten Objekt beruht.*
Man muss anerkennen, dass dieses System die hochste spirituelle Entwicklung ermdoglichte.

Plutarch sagt: ,,Das Ziel der dgyptischen Riten und Mysterien war, die Erkenntnis des einen Gottes,
der der Herr aller Dinge ist und nur von der Seele erkannt werden kann.

Ihre Theosophie hatte zwei Bedeutungen — die eine heilig und symbolisch, die andere populdr und
wortlich.

Die Tierfiguren, die in ihren Tempeln reichlich vorhanden waren und die sie angeblich verehrten,
waren nur Hieroglyphen, die die gottlichen Eigenschaften darstellten.” Diese Mysterien sollen, wie
bemerkt werden soll, die Grundlage des eklektischen Systems gebildet haben.



Da die menschliche Seele als Nachkomme, oder Emanation der Gottheit angesehen wurde, war das
gesamte Philalethische System auf die Entwicklung und Vervollkommnung ihrer géttlichen
Fahigkeiten ausgerichtet.

Plotin lehrte, dass es in der Seele einen zurlickkehrenden Impuls gebe, die Liebe, die sie nach innen
zu ihrem Ursprung und Zentrum, dem ewigen Guten, ziehe. Wahrend der Mensch, der nicht
versteht, wie die Seele das Schone in sich selbst enthélt, mithsam danach strebt, das Schone
aullerhalb von sich zu verwirklichen, erkennt der Weise es in sich selbst, entwickelt die Idee, indem
er sich in sich selbst zuriickzieht, seine Aufmerksamkeit konzentriert und so nach oben schwebt, hin
zum gottlichen Quell, dessen Strom in ithm flief3t.

Das Unendliche wird nicht durch die Vernunft erkannt, die unterscheidet und definiert, sondern
durch eine der Vernunft {iberlegene Fahigkeit, indem man in einen Zustand eintritt, in dem der
Einzelne sozusagen authort, sein endliches Selbst zu sein, und in dem ihm das gottliche Wesen
mitgeteilt wird. Dies ist Ekstase, die Plotinus als die Befreiung des Geistes von seinem endlichen
Bewusstsein definiert, der eins wird und sich mit dem Unendlichen identifiziert. Dieser erhabene
Zustand ist nicht von dauerhafter Dauer, sondern wird in Abstdnden genossen, und sein Erreichen
wird durch Enthaltsamkeit erleichtert und wiederholt, die dazu neigt, den Geist zu reinigen und zu
erheben. Die Mittel, um dies zu erreichen, sind folgende: die Liebe zur Schonheit beim Dichter, die
Hingabe an die Wissenschaft beim Philosophen, die Liebe und das Gebet beim Frommen.

Plotin behauptet, diese erhabene Ekstase sechs Mal erlebt zu haben, und Porphyrios erklirt, dass
Apollonius von Tyana vier Mal in seinem inneren Leben mit der Gottheit vereint war und er selbst
einmal, als er iiber sechzig Jahre alt war. (6), (6 Kingsley behandelt im 25. Kapitel von ,, Hypatia”
und Bulwer im 4. Buch von ,, Zanoni” denselben psychologischen oder hypnotischen Zustand).

Der Ausfluss aus dem gottlichen Wesen wurde dem menschlichen Geist in uneingeschréinkter Fiille
vermittelt, wodurch fiir die Seele eine Vereinigung mit dem Goéttlichen erreicht wurde und sie,
wihrend sie im Kdorper war, an dem Leben teilhaben konnte, das nicht vom Kdrper ist.

So, sagt lamblichus, erlangt die Seele, wenn sie selige Schauspiele betrachtet, ein anderes Leben,
wirkt nach einer anderen Energie und wird daher zu Recht, als nicht mehr zur gewdhnlichen
Ordnung der Menschheit gehorig angesehen. Ebenso gibt sie hiufig ihr eigenes Leben auf und
tauscht es gegen die gliickseligste Energie der himmlischen Wesen ein. Durch Flehen werden wir
zum Gegenstand des Flehens gefiihrt; durch diese Vertrautheit erlangen wir seine Ahnlichkeit und
erreichen allméhlich gottliche Vollkommenheit. Da wir so dazu befédhigt sind, an der gottlichen
Natur teilzuhaben, besitzen wir Gott selbst.

Dies ist eine wortliche Wiedergabe von Platons Worten:

»Das Gebet ist die inbriinstige Hinwendung der Seele zu Gott; nicht um ein bestimmtes Gut
zu erbitten, sondern um das Gute an sich — um das universelle hochste Gut. Oft verwechseln
wir das Schédliche und Gefihrliche mit dem Niitzlichen und Wiinschenswerten. Darum
schweige in der Gegenwart der Gottheiten, bis sie die Wolken von deinen Augen nehmen und
dich befihigen, durch das Licht, das von ihnen selbst ausgeht, nicht das zu sehen, was dir als
gut erscheint, sondern das, was wirklich gut ist.*

Plotin lehrte auch, dass jeder Mensch einen inneren Sinn oder eine innere Féhigkeit besitzt, die als
intuitio oder spiritueller Instinkt bezeichnet wird, die durch richtige Kultivierung entwickelt wird
und es ermoglicht, tatsdchliche und absolute Tatsachen, vollkommener wahrzunehmen und zu
begreifen, als dies durch die bloBe Ausiibung der Vernunft und der d&uBBeren Empfindsamkeit
moglich ist.

Es handelt sich um eine Projektion des Bewusstseins vom Subjektiven ins Objektive, so dass das,
was zum Selbst des Menschen gehort — was in seinem Geist und Herzen ist — als die Dinge
erscheint, die um ihn herum zu sehen sind.

Auf diese Weise entstehen Traume; wir sehen und unterhalten uns mit Menschen um uns herum und



beobachten Objekte und Ereignisse — die alle nur Schopfungen unseres eigenen Geistes sind, oder
Reflexionen unseres Geistes in einem Medium, das einem umgebenden Spiegel dhnelt. Menschen
haben sich selbst dabei beobachtet, wie sie im Wachzustand scheinbar ernsthaft mit einem
unsichtbaren Wesen sprachen, aber dann erkannt, dass es sich nur um ein Selbstgesprich oder einen
Denkprozess handelte, der eigentlich subjektiv war, obwohl er objektiv erschien.

,»Es gibt eine Fahigkeit des menschlichen Geistes*, sagt lamblichus, ,,die allem iiberlegen ist, was
geboren oder gezeugt wurde. Durch sie sind wir in der Lage, die Vereinigung mit den héheren
Intelligenzen zu erreichen, liber die Szenen und Anordnungen dieser Welt, hinausgetragen zu
werden und am hoheren Leben und den besonderen Kriften der Himmlischen teilzuhaben.

Durch diese Féahigkeit werden wir von der Herrschaft des Schicksals befreit und sozusagen zu
Schiedsrichtern unseres eigenen Schicksals gemacht.

Denn wenn die besseren Teile unseres Wesens mit Energie erfiillt werden und die Seele zu einer
hoheren Natur erhoben wird, 16st sie sich von den Bedingungen, die sie unter der Herrschaft des
gegenwirtigen Alltagslebens der Welt halten, tauscht das gegenwirtige Leben, gegen ein anderes
ein und gibt die konventionellen Gewohnheiten auf, die zur dueren Ordnung der Dinge gehoren,
um sich der Ordnung hinzugeben und sich mit ihr zu vermischen, die zum hdheren Leben gehdrt.*

Wir beginnen mit dem Instinkt; das Ziel ist Allwissenheit. Es ist wie eine direkte Betrachtung; was
Schelling als Verwirklichung der Identitdt von Subjekt und Objekt im Individuum bezeichnet, die
ihn mit jener Identitdt von Subjekt und Objekt verschmelzen lisst, die man Gottheit nennt;

so dass er, sozusagen aus sich selbst herausgehoben, gottliche Gedanken denkt, alle Dinge von
threm hochsten Standpunkt aus betrachtet und, um einen Ausdruck von Emerson zu verwenden,
»zum Empfanger der Seele der Welt wird*.

Platon selbst driickte diesen Gedanken pragnanter aus:

»Das Licht und der Geist der Gottheit sind wie Fliigel fiir die Seele, die sie in die
Gemeinschaft mit ihm selbst und iiber die Erde erheben, mit der sich der Geist des Menschen
gerne beschmutzt.” ,,Wie Gott zu sein bedeutet, heilig, gerecht und weise zu sein. Dies ist das
Ziel, fiir das der Mensch geboren wurde, und es sollte sein Ziel bei der Suche nach Wissen
sein.”

Die Kraft der Weissagung, im Volksmund als ,,zweites Gesicht™ bezeichnet, scheint diesen Médnnern
eigen gewesen zu sein. Apollonius behauptet, selbst iiber diese Fahigkeit zu verfiigen, wie folgt:
,»Ich kann die Gegenwart und die Zukunft in einem klaren Spiegel sehen. Der Weise muss nicht auf
die Dampfe der Erde und die Verunreinigung der Luft warten, um Seuchen und Fieber
vorauszusehen; er muss sie spéter als Gott, aber friiher als die Menschen erkennen.

Die theoi oder Gotter sehen die Zukunft; gewohnliche Menschen sehen die Gegenwart; Weise sehen
das, was geschehen wird. Meine besondere enthaltsame Lebensweise flihrt zu einer solchen Schérfe
der Sinne, oder schafft eine andere Féahigkeit, sodass die grof3ten und bemerkenswertesten Dinge
vollbracht werden kénnen.*

Dies kann man als spirituelle Fotografie bezeichnen. Die Seele ist die Kamera, in der Tatsachen und
Ereignisse, Zukunft, Vergangenheit und Gegenwart gleichermaflen festgehalten werden; und der
Geist wird sich ihrer bewusst. Jenseits unserer alltiglichen Welt der Grenzen, ist alles wie ein Tag,
oder ein Zustand — Vergangenheit und Zukunft sind in der Gegenwart enthalten.

Wahrscheinlich ist dies der ,,gro3e Tag®, der ,,letzte Tag*, der ,,Tag des Herrn* der Bibelschreiber —
der Tag, in den jeder durch den Tod, oder die Exstase eintritt.

Dann wird die Seele von den Fesseln des Korpers befreit, und ihr edlerer Teil vereint sich mit der
hoheren Natur und wird Teilhaber an der Weisheit und Vorherwissen der hoheren Wesen.

Die Schiiler des Plotin schrieben ihm wundersame Krifte zu. Sie behaupteten, er konne die



geheimen Gedanken der Menschen lesen; als Porphyrios Selbstmord begehen wollte, erkannte er
dies, ohne einen dulleren Hinweis erhalten zu haben. Als in seinem Haus ein Diebstahl begangen
wurde, rief er die Dienerschaft zusammen und wies auf den Schuldigen hin.

Er lehnte die volkstiimliche Religionsausiibung nicht ab, aber als einer seiner Freunde ihn bat, an
den offentlichen Gottesdiensten teilzunehmen, antwortete er: ,,Es ist ihre Aufgabe, zu mir zu
kommen.*“ Als Jesus erklarte, dass der Menschensohn der Herr iiber den Sabbat sei, dulerte er
genau denselben Gedanken, den Plotin wiederholte, als er forderte, dass die Opfer zu ihm kommen
sollten.

Plotin, lamblichos und Apollonius von Tyana sollen iiber wundersame Krifte der Vorhersage und
Heilung verfiigt haben. Die erstgenannte Kunst wurde von den Essener und den B ’no Nabim unter
den Hebrdern, sowie in den heidnischen Orakeln gepflegt. ,,Ich bin kein Prophet und auch nicht der
Sohn eines Propheten®, sagte Amos, als er beschuldigt wurde, Ungliick vorherzusagen, ,,aber der
Herr hat mich berufen.* Apollonius soll laut seinem Biographen Philostratus, Kranke geheilt und
Tote auferweckt haben, und auch andere Menschen jener Zeit, sollen auflergewohnliche Heilungen
vollbracht haben. ,,Was die Bruderschaft besonders auszeichnete®, so ein deutscher Schriftsteller,
,,war ihr erstaunliches Wissen iiber alle Mittel der Heilkunst. Sie wirkten nicht durch Zauber,
sondern durch einfache Mittel.“ Vielleicht verschaffte ihnen ihre Heilkunst oft den Ruf, Wunder zu
vollbringen.

Es ist jedoch mehr als wahrscheinlich, dass sie sich der allgemein als Tiermagnetismus bekannten
Kraft bedienten. Ublicherweise wurde diese Kraft ausgeiibt, indem man die Hand sanft auf, oder in
die Nidhe der erkrankten Stelle legte, sie sanft streichelte und einen Gesang oder eine
Beschworungsformel aussprach. Es ist in Mode gekommen, diese Praktiken als Scharlatanerie zu
verurteilen, aber sie scheinen in allen Zeitaltern und bei verschiedenen Volkern existiert zu haben.
In der Antike glaubte man, Ddmonen und Krankheiten durch heilige Gesidnge besiegen zu konnen.
Es ist offensichtlich, dass diese Mystiker die Kunst der Medizin beherrschten und mit der
Kriuterkunde vertraut waren, aber ihre Entdeckungen gingen durch die Zerstérung der Bibliothek
von Alexandria verloren. Ohne diesen Umstand hétte es vielleicht eine eklektische Schule der
Medizin in der Welt gegeben, die aus dem Wissen dieser ,,Weisen aus dem Osten” hervorgegangen
wiére. (7) (7 Ein franzdsischer Schriftsteller, der im Journal of Psychological Medicine zitiert wird,
unterstellte den Neuplatonikern, bei der Behandlung von Kranken, Zauber und thaumaturgische
Kiinste, anzuwenden.)

Plotinus jedoch spricht in seiner Abhandlung gegen die Gnostiker seine Mitstreiter vollstindig von
diesem Vorwurf frei. Er sagt: ,,Sie (die Gnostiker) geben ebenfalls vor, Krankheiten vertreiben zu
konnen. Wenn sie dies durch MéBigung und eine geordnete Lebensweise erreichen, sprechen sie
richtig und wie Philosophen. Wenn sie nun aber behaupten, dass Krankheiten Ddmonen sind und
dass sie diese durch Worte vertreiben kdnnen, und verkiinden, dass sie diese Macht haben, mégen
sie vielleicht der Menge, die die Krifte der Magier bewundert, ehrwiirdiger erscheinen; aber sie
werden intelligente Menschen nicht dazu bringen zu glauben, dass Krankheiten nicht ihre Ursachen
in ibermiBiger Arbeit, Ubersittigung, unzureichender Ernihrung oder Fiulnis haben, kurz gesagt,
in Verdnderungen, die entweder einen dulleren oder einen inneren Ursprung haben. Dies wird
jedoch durch die Art und Weise der Heilung von Krankheiten deutlich. Denn Krankheiten werden
nach unten abgeleitet, um durch einen Stuhlgang oder die Wirkung von Medikamenten nach au3en
abzugehen. Krankheiten werden auch durch Aderlass und Fasten geheilt.

,» Vielleicht werden sie jedoch sagen, dass der Ddmon dann hungrig ist und die Medizin ihn
dahinschwinden lésst; aber das wird manchmal plétzlich dadurch erreicht, dass der Ddmon den
Korper verlédsst oder im Korper verbleibt. Wenn dies jedoch geschieht, wahrend der Ddmon noch im
Korper verbleibt, warum ist die Person dann nicht mehr krank, solange er im Korper ist? Und wenn
er verschwindet, was ist der Grund fiir sein Verschwinden? Wofiir hat er die Krankheit verursacht?
Die Krankheit war also etwas anderes, als der Damon.

»Wenn der Ddmon ohne Grund eindringt, warum ist der Korper dann nicht immer krank? Aber
wenn er eindringt, wenn die Ursache der Krankheit vorhanden ist, warum ist dann der Ddmon



notwendig, damit der Korper krank wird? Die Ursache reicht aus, um das Fieber zu verursachen.
Die Vorstellung, dass der Ddmon, sobald die Ursache der Krankheit vorliegt, sofort anwesend sein
muss, als ob er in Verbindung mit der Ursache existierte, ist lacherlich.*

Stattdessen hinterlieen sie jedoch eine Alchemie oder mystische Philosophie, die spétere Forscher,
die sie zu wortlich auslegten, aus den Augen verloren und, indem sie die Sache weiterverfolgten, die
Wissenschaft der Chemie ins Leben riefen.

Iamblichus tibertraf die anderen Eklektiker und fiigte ihrer Theosophie, die Lehre von der Theurgie
hinzu.

Er lehrte, dass der Einzelne zu einer Verbindung mit spirituellen und himmlischen Wesen erhoben
werden miisse, zum Besitz ihres Wissens und Willens und zur Fihigkeit, als Gott niedere Naturen
zu kontrollieren. Er scheint mit den Phanomenen der mesmerischen Trance und der Hellsichtigkeit
griindlich vertraut gewesen zu sein und beschreibt sie mit groler Genauigkeit. Er lehrte, dass die
Vorstellung von Gott, nicht durch Vernunft, oder logisches Denken, in die Seele eingeprigt werde,
sondern durch eine spirituelle Vorstellung, die ewig und zeitgleich mit der Seele sei. Die
verschiedenen Ordnungen geistiger Wesen sind Vermittler zwischen Gott und Mensch. Thre
Vorherwissen erstreckt sich iiber alles und erfiillt alles, was dazu fahig ist. Sie geben auch wihrend
der Wachstunden Hinweise und vermitteln der Seele die Kraft einer umfassenderen Wahrnehmung
der Dinge, die Gabe der Heilung, die Fihigkeit, Kiinste und neue Wahrheiten zu entdecken. Es gibt
verschiedene Grade dieser Inspiration; manchmal besitzt man sie im hochsten, manchmal im
mittleren und manchmal nur im niedrigsten Grad.

Gebet, Enthaltsamkeit — in manchen Féllen bis hin zur Askese — und Kontemplation gehéren zu den
Disziplinierungsmitteln, die fiir den Theurgen erforderlich sind. lamblichus spricht {iber das Gebet
mit der ganzen Ernsthaftigkeit eines christlichen Theologen. Der Supernaturalismus, so widerwértig
er auch fiir die allgemeine Vorstellung sein mag, geht nicht tiber das hinaus, was in der Bibel
dargelegt ist, und war auch den jiidischen Essener eigen, von denen Plinius sagt, dass sie sich seit
Tausenden von Jahren an den Ufern des Toten Meeres niedergelassen hatten. Die legitime Wirkung
bestand nicht darin, die Praxis der Thaumaturgie, Zauberei, Totenbeschworung und Wahrsagerei zu
entwickeln, sondern die héheren Fahigkeiten und Gefiihle. Bulwer, der sich offenbar intensiv mit
dem Neoplatonismus und verwandten Themen beschéftigt hat, beschreibt dessen Wirkungsweise
und Einfluss anschaulich:

»Endlich brach aus dieser Dunkelheit in einigen Augen das Licht hervor; aber man darf nicht
glauben, dass denen, tiber die der Ursprung des Bosen herrschte, diese Erleuchtung zuteilwurde. Sie
konnte damals, wie heute, nur den reinsten Ekstasen der Vorstellungskraft und des Intellekts
zuteilwerden, die nicht durch die Sorgen eines vulgédren Lebens und die Begierden des
gewohnlichen Menschen abgelenkt waren.

Weit davon entfernt, sich auf die Hilfe eines Unholds einzulassen, war es ihr erhabener Ehrgeiz,
sich der Quelle des Guten zu nidhern; je mehr sie sich aus diesem Limbus der Planeten befreiten,
desto mehr wurden sie von der Pracht und Giite Gottes durchdrungen. Und wenn sie suchten und
schlieBlich entdeckten, wie sich dem Auge des Geistes alle subtileren Verdnderungen des Seins und
der Materie offenbaren konnten; wenn sie entdeckten, wie fiir die Fliigel des Geistes der gesamte
Raum vernichtet werden konnte; und wiahrend der Korper hier schwer und fest stand, konnte die
befreite /dee von Stern zu Stern wandern: Wenn solche Entdeckungen tatsdchlich ihre eigenen
wurden, war der erhabenste Luxus ihres Wissens nur dieser — zu staunen, zu verehren und
anzubeten!

Proclus war der letzte groBe Lehrer der eklektischen Schule. Seine Schriften sind, wenn moglich,
noch griindlicher und ausfiihrlicher, als die seiner Vorgédnger. Er verfeinert die Theurgie des
Iamblichus, und so wie dieser Schriftsteller das Gebet als Mittel zur spirituellen Erlangung preist,
preist er den Glauben.

Laut Proclus waren die Lehren des Orpheus der Ursprung der spéter verbreiteten Systeme. Er sagt:
,»Was Orpheus in verborgenen Allegorien iiberlieferte, lernte Pythagoras, als er in die orphischen



Mysterien eingeweiht wurde; und Platon erhielt als Néchster ein vollkommenes Wissen dariiber aus
den orphischen und pythagoreischen Schriften.*

Er wiederholt auch die Worte von Aristoteles: ,,Es gibt viele minderwertige theoi, aber nur einen
Beweger. Alles, was die menschliche Gestalt und die Eigenschaften dieser Gottheiten betrifft, ist
reine Fiktion, erfunden, um das einfache Volk zu unterweisen und seinen Gehorsam gegeniiber den
guten Gesetzen zu sichern.

Aber das Erste Prinzip, ist weder Feuer noch Erde noch Wasser noch irgendetwas, das Gegenstand
der Sinne ist. Eine spirituelle Substanz ist die Ursache des Universums und die Quelle aller
Ordnung, aller Schonheit, aller Bewegungen und aller Formen, die darin so sehr bewundert werden.
Alles muss zu dieser einen urspriinglichen Substanz gefiihrt werden, die in Unterordnung unter das
Erste herrscht. Dies ist die allgemeine Lehre der Alten, die gliicklicherweise dem Untergang der
Wabhrheit inmitten der Felsen populérer Irrtiimer und poetischer Fabeln entgangen ist.*

»Nach dem Tod verbleibt die Seele im dtherischen Korper, bis sie vollstdndig von allen zornigen
und sinnlichen Leidenschaften gereinigt ist; dann legt sie durch ein zweites Sterben den édtherischen
Korper ab, wie sie es mit dem irdischen getan hat. Deshalb sagen die Alten, dass es einen
himmlischen Korper gibt, der immer mit der Seele verbunden ist, der unsterblich, leuchtend und
sternformig ist.*

Proclus entwickelte die gesamte Theosophie und Theurgie seiner Vorgédnger zu einem vollstdndigen
System. Wie die Rabbiner und Gnostiker verehrte er den Abraxas, den ehrwiirdigen Namen, oder
das Wort, mit vollkommener Ehrfurcht; und er glaubte mit lamblichus an das Erlangen einer
gottlichen Kraft, die das weltliche Leben tiberwindet und den Menschen zu einem Organ der
Gottheit macht, der eine Weisheit verkiindet, die er selbst nicht versteht, und zum Sprachrohr eines
hoheren Willens wird. Er vermutete sogar, dass es mystische Passworter geben konnte, die einen
Menschen von einer Ordnung spiritueller Wesen, zu einer anderen, immer héheren fiihren wiirden,
bis er das absolut Goéttliche erreichte. Der Glaube, so lehrte er, wiirde einen zum Besitzer dieses
Talismans machen.

Die Eklektiker bliihten mehrere Jahrhunderte lang und zéhlten die fahigsten und gelehrtesten
Mainner ihrer Zeit zu ihren Reihen. Thre Lehren wurden von Heiden und Christen in Asien und
Europa iibernommen, und eine Zeit lang schien alles giinstig fiir eine allgemeine Verschmelzung der
religivsen Uberzeugungen.

Die Kaiser Alexander Severus und Julian schlossen sich ihnen an. Thr vorherrschender Einfluss auf
religidse Ideen, weckte die Eifersucht der Christen von Alexandria. Hypatia, die beriihmte
Dozentin, Lehrerin des Bischofs Synesius und Tochter von Theon, wurde von einem Mob unter der
Fiihrung eines Geistlichen angegriffen, in eine Kirche geschleppt und brutal ermordet. Die Schule
wurde nach Athen verlegt und schlieBlich von Kaiser Justinian geschlossen. Ihre Professoren zogen
sich nach Persien zuriick, wo sie viele Schiiler gewannen.

Der Einfluss dieser grofen Lehrer hielt iiber alle folgenden Jahrhunderte hinweg an.

In verschiedenen Perioden des Mittelalters traten bemerkenswerte Manner auf, die die eine, oder
andere, der grundlegenden hermetischen Lehren vertraten. Die Mystiker und Quietisten, Sufis und
Theosophen aller Grade schopften reichlich aus dem Schatz, den die philalethischen Neuplatoniker
so grof3ziigig gefiillt hatten. Emanuel Swedenborg und Jacob Béhme scheinen keine Ausnahmen
gewesen zu sein, und Madame Guyon wiére eine glorreiche Entsprechung zu [amblichus gewesen.
Es gibt kaum eine religiése Glaubensrichtung in der christlichen Welt, die nicht auf diese Weise
bereichert worden wire, und die Literatur hat daraus ihre kostbarsten Verzierungen gewonnen.

Wie von Menschen mit einem so raffinierten Lehrsystem zu erwarten war, entsprach ihr Charakter
auf wunderbare Weise diesem System.

Plotin wurde iiberall fiir seine Rechtschaffenheit verehrt, Apollonius fiir seine fast iibernatiirliche
Reinheit der Sitten, Ammonius fiir seine Liebenswiirdigkeit, lamblichus fiir seine Frommigkeit und



Proclus fiir sein heiteres Gemiit. Thr Moralkodex wird in dieser Sprache von M. Matter in seiner
Abhandlung tiber den Gnostizismus gut beschrieben:

»Die Moral, die die Gnosis dem Menschen vorschrieb, entsprach vollkommen seinem
Zustand. Den Korper mit dem zu versorgen, was er braucht, und ihn in allem Uberfliissigen
zu beschrinken; den Geist mit allem zu nihren, was ihn erleuchten, stirken und ihm Gott
ahnlich machen kann, dessen Ebenbild er ist; ihn eins zu machen mit Gott, von dem er eine
Emanation ist — das ist diese Moral.“

Es ist die des Platonismus und die des Christentums.*

Unabhingig von den offensichtlichen Nachteilen der philalethischen Lehren muss es eine
allgemeine Zustimmung, zu den grof3en zugrunde liegenden Ideen der menschlichen Briiderlichkeit
und Perfektibilitdt geben.

Ihr eigentliches Ziel war die vollstdndige Errichtung, der Herrschaft des Friedens auf Erden,
anstelle der Herrschaft des Schwertes, die in fritheren Zeiten gedient hatte und die in den folgenden
Jahrhunderten dazu bestimmt war, Millionen von Menschen in tédliche Kriege gegeneinander zu
schicken und Lander und Gebiete im Namen der Religion zu entvolkern.

Teil 11

Alchemie
oder

hermetische Philosophie

Ein Jahrhundert ist vergangen, seit die Verfasser der franzosischen Enzyklopidie die zivilisierte
Welt mit Skepsis infizierten und es verpdnt machten, an die tatsdchliche Existenz von etwas zu
glauben, das nicht im Schmelztiegel getestet, oder durch kritisches Denken bewiesen werden kann.
Selbst heute noch erfordert es Offenheit und Mut, sich an ein Thema heranzuwagen, das seit vielen
Jahren verworfen und verachtet wird, weil es nicht richtig, oder gar nicht verstanden wurde.

Man muss mutig sein, um die hermetische Philosophie, als etwas anderes, als eine wissenschaftliche
Tauschung zu betrachten und, wenn man dies glaubt, geduldiges Gehdr fiir ihre Darlegung zu
verlangen. Doch ihre Professoren waren einst die Fiirsten der gelehrten Forschung und Helden unter
den einfachen Menschen. Auflerdem darf nichts verachtet werden, woran die Menschen ehrfiirchtig
geglaubt haben, und die Verachtung der ernsthaften Uberzeugungen anderer, ist selbst ein Zeichen
von Unwissenheit und eines kleinmiitigen Geistes.

Die Meinung, dass die Alchemie eine vorgetduschte Wissenschaft sei, mit der Gold und Silber
durch die Umwandlung der Elemente, der unedlen Metalle, hergestellt werden sollten, ist fast
allgemein verbreitet, und ihre Anhidnger werden heute als Opfer von Betrug angesehen und als
Betriiger und Scharlatane betrachtet. In diese Kategorie werden sie von den Verfassern von Biichern
eingeordnet, und das Vorurteil wird seit so langer Zeit gepflegt, dass es derzeit wenig Grund zur
Hoftnung gibt, dass es ausgerottet werden konnte.

Die eigentlimliche Sprache, die von den Alchemisten verwendet wird, wird heute gemeinhin als
,Jargon” bezeichnet, und diese Bezeichnung scheint fiir diejenigen, deren Uberzeugungen
hauptsédchlich durch die Verwendung von Schimpfwortern hervorgerufen werden, eine schliissige



Logik zu sein.

Eine unvoreingenommene und kritische Untersuchung der hermetischen Schriften wird jedoch, wie
wir meinen, jeden intelligenten Menschen vollstindig eines Besseren belehren. Es ist offensichtlich,
dass ihre Anweisungen zur Umwandlung von Metallen, kaum etwas mit den heute als ,,chemisch”
bekannten Verfahren zu tun haben. Dennoch wére es vermessen, Manner, wie Roger Bacon,
Boerhave und Van Helmont, als unwissend zu verunglimpfen, oder sie der Betriigerei zu
bezichtigen.

Wir schlagen daher in diesem Aufsatz vor, die Untersuchung in eine andere Richtung zu lenken, um
aufzuzeigen, was wirklich der Umfang der Wissenschaft, oder Philosophie war, die frither unter
dem Namen Alchemie existierte.

Das erste Auftreten dieses Systems ist nicht bekannt. Einige Autoren behaupten, dass Adam der
erste Adept war; andere, dass die ,,S6hne Gottes”, von denen im sechsten Kapitel der Genesis die
Rede ist und die sich die Tochter der Menschen zur Frau nahmen, ihnen das Wissen iiber die
seltsamen Geheimnisse der geschaffenen Welt vermittelten.

Auch Moses und Salomo wird der erste Rang in der Kenntnis der hermetischen Lehre zugewiesen —
dem ersteren, weil er ,,die ganze Weisheit der Agypter” gelernt hat, und dem anderen, weil er der
weiseste aller Menschen war und durch sein mystisches Siegel und sein Passwort, Geister
befehligen konnte.

Wir finden in alten Schriften Hinweise auf die Existenz einer solchen Wissenschaft. ,,Ihre Wiege”,
sagt Olaus Borrichius, ,,ist in 1dngst vergangenen Zeiten zu suchen.”

Clemens von Alexandria erwéhnt sie. Demokrit von Abdera war ebenfalls ein hermetischer
Philosoph. Aber es ist kaum notwendig, weiter zu zitieren.

Unter dem alten Begrift ,,Magie”, einem persischen Wort, das ,,Wissen” bedeutet, wurden alle
Natur- und Metaphysikwissenschaften zusammengefasst, die kultiviert wurden. Die Priester- und
Gelehrtenklasse wurde als Magier, oder Zauberer bezeichnet. Wir finden sie auch unter dem Namen
Chaldaer. Der Patriarch Abraham, wie man sich erinnern wird, soll ein Chaldéer, oder Kasdeer
gewesen sein: Und laut Josephus lehrte er in Agypten Mathematik, oder esoterisches Wissen.
Astrologische Literatur wurde ebenfalls als Teil des antiken Wissens gepflegt: Und der Magier war
wahrscheinlich auch ein Astrologe.

Die Alchemie kann jedoch kaum als Teil der alten Lehre der Magier und Chaldder angesehen
werden. Sie scheint vielmehr ihr Erbe angetreten zu haben.

William Godwin, der Verfasser der beriihmten Abhandlung iiber ,,Politische Gerechtigkeit” und
Vater der verstorbenen Mrs. Shelley, hat einen Uberblick iiber ihre friihere Geschichte gegeben.
,»Zu den verschiedenen Beschiftigungen”, so schreibt er,

,»die die Neugierde aktiver Geister in diesen unaufgeklédrten Zeiten weckten, gehorte die
Umwandlung gewdhnlicher Metalle in Gold und Silber. Diese Kunst war zwar nicht wirklich
nekromantischer Natur, wurde jedoch von ihren Anhingern durch eine imaginire Verbindung
zwischen ihr und der Astrologie und sogar zwischen ihr und dem Umgang mit unsichtbaren
Geistern aufgewertet. Sie glaubten, dass ihre Forschungen nur unter giinstigen
Planetenkonstellationen erfolgreich sein kdnnten und dass es fiir sie sogar unerlésslich sei,
iibernatiirliche Hilfe zu erhalten.*

,»Die erste authentische Aufzeichnung zu diesem Thema ist ein Edikt von Diokletian, etwa
dreihundert Jahre nach Christus, in dem er eine sorgfiltige Suche in Agypten nach allen alten
Biichern anordnete, die sich mit der Kunst der Gold- und Silberherstellung befassten, damit sie ohne
Unterschied den Flammen iibergeben werden konnten. Dieses Edikt setzt jedoch zwangslaufig eine
gewisse Antike dieser Beschiftigung voraus, und die sagenumwobene Geschichte hat Salomon,
Pythagoras und Hermes, als ihre bedeutendsten Anhédnger verzeichnet. (8). (8 Das Studium der



Alchemie, was auch immer es war, war noch universeller, als die verschiedenen Autoren, die sich
damit befassten, zu wissen schienen, und war immer eine Ergdnzung, wenn nicht sogar identisch
mit den okkulten Wissenschaften der Magie, der Totenbeschworung und der Astrologie,
wahrscheinlich aufgrund der Tatsache, dass sie urspriinglich nur Formen eines Spiritualismus
waren, der in allen Epochen der Menschheitsgeschichte allgemein verbreitet war.

Im Oktober 1868 las Rev. William A. P. Martin aus Peking auf der Tagung der Oriental Society in
New Haven, Connecticut, einen Vortrag liber das ,,Studium der Alchemie in China”. Nach einer
kurzen Darstellung der Verbindung zwischen Alchemie und Chemie ging der Vortrag zu seinem
Hauptziel {iber, ndmlich zu zeigen, dass der Ursprung der europédischen Alchemie in China zu
suchen sei. Zur Untermauerung dieser Ansicht wurden die folgenden Uberlegungen angefiihrt und
durch Zitate aus chinesischen und anderen Werken illustriert:

1. Das Studium der Alchemie war in China bereits seit mindestens sechs Jahrhunderten in voller
Bliite, bevor es in Europa auftauchte. In Europa tauchte es erst im vierten Jahrhundert auf, als der
Verkehr mit dem Fernen Osten etwas hdufiger geworden war. Sie tauchte zuerst in Byzanz und
Alexandria auf, wo sich der Handel mit dem Osten hauptsidchlich konzentrierte, und wurde spiter in
Europa von den Sarazenen wiederbelebt, deren beriihmteste Alchemieschule sich in Bagdad befand,
wo der Verkehr mit Ostasien hdufig war.

2. Die Ziele beider Schulen waren identisch und in beiden Fillen zweifach — Unsterblichkeit und
Gold. In Europa war das erstere weniger prominent, da die Menschen, die dem Christentum
angehorten, einen lebhaften Glauben an ein zukiinftiges Leben hatten, der ihre Sehnsiichte in dieser
Hinsicht befriedigte.

3. In beiden Schulen gab es zwei Elixiere, das groBere und das kleinere, deren Eigenschaften sich
stark dhnelten.

4. Die beiden Systemen zugrunde liegenden Prinzipien sind identisch: die zusammengesetzte Natur
der Metalle und ihre Entstehung aus einem Keim. Tatséchlich konnten die Zeichen ,,tsing” fiir den
Keim und ,,t’an” fiir die Matrix, die in den Schriften chinesischer Alchemisten stdndig vorkommen,
als Ubersetzung von Begriffen aus dem Vokabular der westlichen Schule angesehen werden, wenn
ihre grofere Altertiimlichkeit diese Hypothese nicht ausschlieBen wiirde.

5. Da die angestrebten Ziele dieselben waren, waren auch die Mittel, mit denen sie verfolgt wurden,
nahezu identisch — Quecksilber und Blei waren in den Laboratorien des Ostens ebenso priasent wie
Quecksilber und Schwefel in denen des Westens. Es ist weniger bedeutend, hinzuzufiigen, dass
viele andere Substanzen beiden Schulen gemeinsam waren, als die bemerkenswerte
Ubereinstimmung festzustellen, dass in der chinesischen wie auch in der europdischen Alchemie die
Namen der beiden Hauptreagenzien in einem mystischen Sinn verwendet werden.

6. Beide Schulen, oder zumindest Einzelpersonen in beiden Schulen, vertraten die Lehre von einem
Kreislauf der Verdnderungen, in dessen Verlauf die Edelmetalle zu ihren Grundelementen
zuriickkehren.

7. Beide sind eng mit der Astrologie verflochten.

8. Beide filihrten zur Ausiibung magischer Kiinste und grenzenloser Scharlatanerie.

9. Beide bedienen sich einer ebenso extravaganten Sprache und eines Stils wie die européischen
Alchemisten, die so gar nicht der fiir den westlichen Geist charakteristischen Niichternheit des
Denkens entsprechen und uns, wenn man sie fiir sich betrachtet, keinen sehr unsicheren Hinweis auf
thren Ursprung in der glithenden Fantasie des Orients geben wiirden.

,von dieser Zeit an, scheint das Studium eingeschlafen zu sein, bis es nach flinf- oder sechshundert
Jahren unter den Arabern wiederbelebt wurde. Es ist jedoch bekannt, wie eifrig es in verschiedenen
Landern der Welt gepflegt wurde, nachdem es von Geber verbreitet worden war. Méanner mit den
wunderbarsten Talenten widmeten ihr Leben der Erforschung, und in zahlreichen Fillen soll die
Entdeckung gelungen sein.*

In dieser kurzen Skizze werden zwei bemerkenswerte Umstinde aufgezeigt: dass die Alchemie
einen Anspruch auf grofle Altertiimlichkeit erhob und dass sie auf jene Lénder zuriickgefiihrt



werden konnte, in denen die neue platonische Philosophie florierte.

Hinzu kommt die bemerkenswerte Tatsache, dass die Alchemie-Studenten, sich als Schiiler
derselben groflen Meister, Apollonius, Plotin, Porphyrios und Iamblichos, bezeichneten und an
dieselben Lehren glaubten.

Als mythische Figur, Hermes, (9) (9. Hermes Trismegistos ist die beriihmte Figur aus der
dgyptischen und phénizischen Geschichte, der die Bewahrung der Uberreste der alten Religion
zugeschrieben wird.)

IThm werden mehrere Abhandlungen zugeschrieben, darunter die Smaragdtafel — die laut Avicenna
von Sarah, der Frau des Patriarchen Abraham, aus seinem Leichnam in Hebron entnommen wurde.
Es folgt eine Ubersetzung:

1. Ich spreche keine fiktiven Dinge, sondern das, was wahr und hdchst gewiss ist.

2. Wie unten, so oben, und wie oben, so unten, um die Wunder eines einzigen Wesens zu
vollbringen.

3. Wie alle Dinge durch die Vermittlung eines einzigen Wesens hervorgebracht werden, so wurden
alle Dinge durch Anpassung aus diesem einen Ding hervorgebracht.

4. Sein Vater ist die Sonne, seine Mutter ist der Mond.

5. Es ist die Ursache aller Vollkommenheit auf der ganzen Erde.

6. Seine Kraft ist vollkommen, wenn es in Erde verwandelt wird.

7. Trenne die Erde vom Feuer, das Feine vom Groben, handle umsichtig und mit Urteilsvermogen.
8. Steige mit grofter Klugheit von der Erde zum Himmel auf und steige dann wieder zur Erde hinab
und vereine die Kraft aller niederen und hoheren Dinge; so wirst du das Licht der ganzen Welt
besitzen, und alle Dunkelheit wird von dir weichen.

9. Diese Sache hat mehr Standhaftigkeit als die Standhaftigkeit selbst, denn sie wird jedes
Feinstoffliche iiberwinden und jedes Feste durchdringen.

10. Durch sie wurde die Welt geformt.

11. Daraus entstehen wunderbare Dinge, die auf diese Weise entstanden sind.

12. Aus diesem Grund werde ich Hermes, der dreimal Grofte, genannt, weil ich diese Teile der
Philosophie der ganzen Welt besitze.

13. Was ich iiber die Wirkung der Sonne zu sagen hatte, ist damit abgeschlossen.

»Der dreimal Grofite”, den wir aufgrund seines dgyptischen Namens Thoth (eine Versammlung) fiir
die Verkorperung der kollektiven Stimme der Priesterkaste Agyptens halten, wird von Alchemisten
als einer ihrer urspriinglichen Lehrer angesehen. Es bedarf keiner groen Vorstellungskraft, um
anzunehmen, dass zwischen den beiden eine enge Beziehung bestand und sie vielleicht sogar
identisch waren. Sicher ist, dass der Mystiker, der Philosoph, der sogenannte Magier, der Astrologe
und der Alchemist, im Mittelalter offenbar dasselbe Denkfeld besetzt haben, sehr dhnliche
Ansichten vertreten haben und eine sehr dhnliche Sprache verwendet haben, obwohl sie sich in ihrer
Technik unterschieden.

Snidas erldutert in seinem Lexikon das Goldene Vlies wie folgt: ,,Deras — das Goldene Vlies, das
Jason und die Argonauten nach einer Reise liber das Schwarze Meer nach Kolchis, zusammen mit
Medea, der Tochter des Konigs Aetes, erbeuteten. Aber das ist nicht das, was die Dichter darstellen,
sondern eine auf Tierhduten ([[deiomasi]]) geschriebene Abhandlung, die lehrt, wie Gold durch
Chemie hergestellt werden kann. Wahrscheinlich wird es von den Menschen, die zu dieser Zeit
lebten, wegen seiner grolen Bedeutung als golden bezeichnet.*

Die drei alchemistischen Wirkstoffe.

Die Wirkstoffe, die von allen wahren Alchemisten gesucht und gepriesen wurden, waren drei,
nidmlich: erstens der Stein der Weisen, mit dem Metalle umgewandelt werden sollten; zweitens der
Alcahest, oder das universelle Losungsmittel; und drittens das Elixier Vitae, mit dem das
menschliche Leben unbegrenzt verldngert werden konnte.



Die Moglichkeit, die Elemente in ihre Urform zuriickzuversetzen, wie sie vermutlich in der
magmatischen Masse existierten, aus der die Erdkruste entstanden sein soll, wird von Physikern,
nicht als so absurde Idee angesehen, wie angedeutet wurde. Zwischen Metallen besteht oft eine so
enge Beziehung, dass sie auf eine urspriingliche Identitét hindeutet.

Personen, die als Alchemisten bezeichnet werden, haben daher moglicherweise ihre Energie der
Erforschung dieser Themen gewidmet, so wie Lavoisier, Davy, Faraday und andere unserer Zeit die
Geheimnisse der Chemie erklért haben.

Aber die Alchemie war, wie wir vermuten, eine andere Angelegenheit; ihre Professoren und
Adepten verwendeten die eigentiimliche Dialekt oder ,,Fachsprache”, nur als eine Art bildliche
Sprache, um eine esoterische Bedeutung von ganz anderem Charakter zu verschleiern.

Der Stein der Weisen, der Alkahest und das Elixier waren Namen fiir ein und dieselbe Sache und
sollten eine identische Wirkung erzielen. Baptista Porta erklért dies in seiner Abhandlung iiber
Naturmagie: ,,Ich verspreche weder goldene Berge, noch den Stein der Weisen, von dem die Welt so
viel hilt, der seit so vielen Jahrhunderten gepriesen wird und von einigen gliicklicherweise erlangt
wurde; noch verspreche ich hier den goldenen Trank, von dem man annimmt, dass er jeden, der ihn
trinkt, unsterblich macht. Aber das ist nur ein Traum; (10.) (10 Die 1687 gedruckten Memoire
Historiques enthalten folgende Geschichte: ,,Im Jahr 1681 liefs sich ein Fremder, der sich Signor
Gauldi nannte, in Venedig nieder und erregte dort Aufmerksamkeit durch sein scheinbar
universelles Wissen, seine schone und wertvolle Gemdldesammlung und die einzigartige Tatsache,
dass er niemals Briefe schrieb oder empfing, Kredite verlangte oder Wechsel oder Rechnungen
verwendete. Er bezahlte alles bar und lebte in sehr respektablem Stil. Ein Adliger, der ein
bemerkenswert guter Kenner von Gemdlden war, bat um die Erlaubnis, die Sammlung von Signor
Gauldi zu sehen, was ihm sofort gewdhrt wurde. Uber der Tiir hing ein Portrit von Gauldi selbst.
Der Adlige bemerkte: ,, Dieses Bild ist ein Portrdt von Ihnen selbst. “ Gauldi nickte zustimmend.
,,Sie sehen aus, mein Herr, als wdren Sie nicht dlter als fiinfzig, aber ich weif3, dass dieses Gemdilde
von Tizian stammt, der seit hundertdreifsig Jahren tot ist. Wie ist das moglich? *“ ,, Es ist nicht leicht,
alles zu wissen, was moglich ist“, antwortete Gauldi, ,,aber es ist sicherlich kein Verbrechen, dass
ich einem Gemdlde von Tizian dhnele. * Der Adlige verzichtete darauf, weiter iiber dieses Thema zu
sprechen, aber als er spditer mehreren seiner Bekannten davon erzdihlte, beschlossen sie, das Bild
am ndchsten Tag zu untersuchen. Bevor sie ihren Plan jedoch in die Tat umsetzen konnten, war
Signor Gauldi nach Wien gezogen. “)

,Denn da die Welt verdnderlich und Veranderungen unterworfen ist, ist alles, was die Welt
hervorbringt, der Zerstérung unterworfen.* Das war der wahre Glaube aller echten Alchemisten.

Der Grund fiir die Verwendung einer eigentiimlichen mystischen Ausdrucksweise, war die grofie
Gefahr, die religidse Abweichler drohte. Gelehrte Ménner, die ihre Uberzeugungen unvorsichtig
duBerten, wurden im Mittelalter bestraft, wie im Fall von Galileo, Kopernikus und zahlreichen
anderen. Sie alle wurden von den Unwissenden als Anhinger der ,,schwarzen Kunst* eingestuft, die
mit Geistern und Ddmonen verkehrten, und wurden, wenn sich die Gelegenheit bot, auf dem
Scheiterhaufen verbrannt, auf dem Rad gebrochen oder auf der Folterbank zerbrochen, weil sie den
gingigen Glauben missachteten und versuchten, das einfache Volk zu unterrichten. Wie die
Nahasch oder Schlange von Eden, weil sie den Menschen zeigten, wie sie, wie die Aleim sein
konnten, wurden sie ,,iiber alle Tiere verflucht” und dazu verdammit, ,,Staub zu essen” —
Misshandlungen zu erdulden — alle Tage ihres Lebens;
denn, in den Worten Goethes,
,»Aus threm Herzensinnersten miissen sie plappern,
Und ihre Gedanken und Gefiihle dem Pobel zeigen.”

Daher macht Irenaeus Philaletha Cosmopolita, ein englischer Alchemist oder hermetischer
Schriftsteller, in seinem 1659 veroffentlichten Buch folgende Anspielung auf Verfolgungen:



,, Viele, die mit dieser Kunst nicht vertraut sind, glauben, dass sie, wenn sie sich daran erfreuen
wiirden, dies und das tun wiirden; so glaubten auch wir friiher, aber da wir durch die Gefahren,
denen wir ausgesetzt waren, vorsichtiger geworden sind, haben wir uns fiir eine geheimere Methode
entschieden. Denn wer einer unmittelbaren Lebensgefahr entkommen ist, wird fiir die Zukunft
weiser werden.

Es war sehr wahrscheinlich, dass Ménner, die aufgrund ihres abweichenden religiosen Glaubens, als
Ungldubige gebrandmarkt und als Gesetzlose bestraft wurden, und dass wissenschaftliche
Erkenntnisse, als Hexerei stigmatisiert wurden, eine Sprache aus Symbolen und Passwortern
erfanden, mit der sie miteinander kommunizieren konnten, ohne von ihren blutriinstigen Gegnern
entdeckt zu werden.

AulBlerdem gab es noch einen weiteren Grund, den der Psalmist aufgriff, der ,,seinen Mund in einem
Gleichnis 6ffnete und dunkle Spriiche aus alter Zeit aussprach®, und den Jesus nachahmte. Geber,
der Araber, offenbart ihn wie folgt:

»Wenn wir etwas verborgen haben, ihr S6hne der Gelehrsamkeit, wundert euch nicht; denn wir
haben es nicht vor euch verborgen, sondern es in einer Sprache iiberliefert, die vor bésen Menschen
verborgen bleibt, damit die Ungerechten und Niedertrachtigen es nicht erfahren. Aber ihr S6hne der
Wabhrheit, sucht und ihr werdet diese vortrefflichste Gabe Gottes finden, die er fiir euch aufbewahrt
hat. Thr S6hne der Torheit, Gottlosigkeit und Gottesldsterung, meidet die Suche nach diesem
Wissen; es wird euch zerstéren und euch in Verachtung und Elend stiirzen.

Wir glauben daher, dass die Alchemie eine spirituelle Philosophie und keine physikalische
Wissenschaft war. Die wundersame Umwandlung von unedlen Metallen in Gold war ein bildlicher
Ausdruck fiir die Verwandlung des Menschen von seinen natiirlichen Ubeln und Schwichen in
einen erneuerten Zustand, in einen Teilhaber der gottlichen Natur.

Der Stein der Weisen wird von Aristoteles in seiner Ansprache an Alexander gut beschrieben: ,,Er
ist kein Stein; er ist in jedem Menschen und an jedem Ort und zu jeder Jahreszeit und wird das
Ende aller Philosophen genannt.“ Der Alkahest ist nichts anderes als der a/-geist, der gottliche
Geist, der jede grobere Natur beseitigt, damit ihre heiligeren Prinzipien entfernt werden konnen.
Das Elixier vitae 1st dementsprechend das Wasser des Lebens, das, um es mit den Worten Godwins
zu sagen, ,.ein universelles Heilmittel ist, das die Jugend des Menschen erneuert und ihn ewig leben
lasst*.

Dr. Kopp aus Deutschland, der vor einem Vierteljahrhundert eine ,,Geschichte der Chemie*
verdffentlichte, verwendete, nachdem er auf die Alchemie in ihrer besonderen Eigenschaft als
Vorlaufer dieser Wissenschaft hingewiesen hatte, diesen bedeutungsvollen Ausdruck, den
Pythagoréer und Platoniker sofort verstehen werden:

,»Wenn man unter Welt den Mikrokosmos versteht, den der Mensch repréisentiert, ist die
Interpretation der Schriften der Alchemisten leicht.*

Die hinduistische Geschichte erzihlt, dass Krishna seiner Pflegemutter befahl, in seinen Mund zu
schauen. Sie tat dies und sah dort das gesamte Universum. Dies war eine Redewendung, die darauf
hinwies, dass sich im Menschen, dem Mikrokosmos, oder der kleinen Welt, alle Dinge
widerspiegeln, die zur gesamten Schopfung gehoren.

Die Alchemisten bezeichneten den Stein der Weisen als Mikrokosmos, und Weidenfeld erklart
Folgendes:

,Der hochste Gott hat uns an allen Segnungen der grof3eren Welt teilhaben lassen, weshalb der
Mensch als Mikrokosmos bezeichnet wird; denn durch géttliche Inspiration wurde uns offenbart,
dass die Tugenden und Kréfte aller Tiere, Pflanzen und Mineralien im Menschen vorhanden sind.*
Irenaeus Philaletha erklart:

,unser Stein ist der Vertreter der grolen Welt (oder des Makrokosmos) und besitzt die Tugenden
dieses groflen Gefiiges, die in diesem kleinen System enthalten oder gesammelt sind. In ihm liegt
eine magnetische Tugend, die ihresgleichen in der ganzen Welt anzieht. Es ist eine himmlische



Tugend, die sich universell in der gesamten Schopfung manifestiert, aber in dieser kleinen Karte
oder Zusammenfassung verkorpert ist.*

In einem Buch, das angeblich eine Ubersetzung der Schriften von Alipili ist, findet sich folgende
Passage:

,»Wer das Wissen iiber den Mikrokosmos besitzt, kann nicht lange unwissend iiber das Wissen iiber
den Makrokosmos bleiben. Das ist es, was die fleifigen dgyptischen Naturforscher so oft sagten und
laut verkiindeten, dass jeder sich selbst kennen sollte. Diese Aussage haben ihre trdgen Schiiler, die
Griechen, im moralischen Sinne verstanden und in ihrer Unwissenheit an ithren Tempeln
angebracht.

Aber ich ermahne dich, wer auch immer du bist, der du in die innersten Teile der Natur eintauchen
mochtest: Wenn du das, was du suchst, nicht in dir selbst findest, wirst du es niemals aullerhalb von
dir finden. Wer unter den Naturforschern den ersten Platz einnehmen mdchte, wird nirgendwo ein
groBeres oder besseres Forschungsgebiet finden, als sich selbst.

Deshalb werde ich hier dem Beispiel der Agypter folgen und aus ganzem Herzen und aufgrund
meiner eigenen bewihrten Erfahrungen zu meinem Néchsten, mit den Worten der Agypter sprechen
und mit lauter Stimme verkiinden: ,,Oh Mensch, erkenne dich selbst, denn in dir ist der Schatz aller
Schétze verborgen®.

Cornelius Agrippa, der vielleicht bekannteste Magier und Alchemist, fiihrt diesen Gedanken weiter
und sagt:

,Es gibt eine Sache, die von Gott geschaffen wurde, das Subjekt aller Wunderbarkeit auf Erden und
im Himmel; sie ist tatsdchlich Tier, Pflanze und Mineral; sie ist iiberall zu finden, nur wenigen
bekannt, von niemandem mit ihrem richtigen Namen bezeichnet, sondern in Zahlen, Figuren und
Rétseln verborgen, ohne die weder die Alchemie, noch die Naturmagie ihr vollendetes Ziel
erreichen konnen.*

George Ripley, ein Monch, der iiber Alchemie schrieb, erkldrt den Stein der Weisen wie folgt:
,Denn wie aus einer Masse alle Dinge geschaffen wurden, so muss es auch in unserer Praxis sein;
alle unsere Sekten miissen aus einem Bild hervorgehen:

In den Biichern der Philosophen kann daher jeder, der es wiinscht, sehen, dass unser Stein die kleine
Welt genannt wird, eins und drei.*

In einem Dialog, der 1672 im Alchemist s Enchiridion verdffentlicht wurde, wird die Sache noch
deutlicher gemacht:

,»Nun, in dieser Abhandlung werde ich dir den natiirlichen Zustand des Steins der Philosophen
offenbaren, gekleidet in ein dreifaches Gewand, ndmlich diesen Stein des Reichtums und der
Nachstenliebe, die starke Erleichterung von der Schwiche, in dem jedes Geheimnis enthalten ist; er
ist ein gottliches Mysterium und eine Gabe Gottes, und es gibt nichts Erhabeneres auf dieser Welt.
Beachte daher sorgfaltig, was ich sage, ndmlich dass er mit einem dreifachen Gewand bekleidet ist,
das heif3t mit Korper, Seele und Geist.*

Moses, der groBe hebrédische Gesetzgeber, unterschied sich nicht wesentlich von diesen Mystikern,
als er verkiindete: ,,Das Wort oder der unaussprechliche Name, ist nicht im Himmel, oder jenseits
des Meeres, dass du Boten aussenden miisstest, um es zu suchen; es ist ganz nah bei dir, in deinem
Mund und in deinem Herzen.*

Die eigentiimliche Ausdrucksweise der alchemistischen Schriftsteller fiihrte zu vielen allgemeinen
Missverstandnissen ihrer Lehren. Sie befassten sich mit Salz, Schwefel, Quecksilber, Blei, Antimon
und der Umwandlung von Metallen; und wahrscheinlich versuchte eine grofle Anzahl von
Menschen, die sie nicht richtig verstanden, ihre Anweisungen wortlich zu befolgen, um durch die
Herstellung von Gold zu Reichtum zu gelangen.

Paracelsus, der von seinen Zeitgenossen und Nachkommen offenbar nicht richtig verstanden wurde,
erkldrte sich selbst zum Schiiler der Alchemie und wagte es, die genannte Substanz zur Heilung von
Krankheiten einzusetzen. Es ist jedoch offensichtlich, dass die Alchemisten selbst das Wissen tliber
die materiellen Substanzen, nicht als Teil ihrer Wissenschaft betrachteten.

Espagnet erkldrt Folgendes: ,,Ein fleiBiger Neuling mit schnellem Verstand, bestdndigem Geist,



entflammt von der Liebe zur Philosophie, mit reinem Herzen, vollkommener Moral und grof3er
Hingabe an Gott — auch wenn er keine Kenntnisse der praktischen Chemie hat, kann er mit
Zuversicht den Weg der Natur beschreiten und die Biicher der besten Philosophen studieren.*

Irenaeus Philaletha bemerkt ebenfalls: ,,In der Welt werden unsere Schriften, sich als ein Messer mit
scharfer Klinge erweisen; einigen werden sie Kostlichkeiten herausschneiden, anderen werden sie
nur dazu dienen, sich in die Finger zu schneiden: dennoch sind wir nicht zu tadeln, denn wir
ermahnen ernsthaft alle, die sich an dieses Werk wagen, dass sie sich der hochsten Philosophie in
der Natur unterziehen: und obwohl wir auf Englisch schreiben, wird unser Thema fiir manche so
schwer sein wie Griechisch, die dennoch glauben, sie wiirden es ebenso gut verstehen, wenn sie
unsere Bedeutung auf hochst verdrehte Weise missverstehen; denn ist es vorstellbar, dass
diejenigen, die von Natur aus toricht sind, in Bilichern, die Zeugnisse der Natur sind, weise sein
sollten?*

Espagnet gibt auch diese Warnung: ,,Ein Liebhaber der Wahrheit soll nur wenige Autoren
heranziehen, aber die renommiertesten und erfahrensten; er soll Dinge misstrauen, die schnell
verstanden werden, insbesondere mystische Namen und geheime Vorgénge; denn die Wahrheit liegt
im Verborgenen; und Philosophen schreiben niemals triigerischer, als wenn sie klar schreiben, und
niemals wahrhaftiger, als wenn sie sich dunkel ausdriicken.*

Roger Bacon widmet in seiner Abhandlung tiber die bewundernswerte Kraft der Kunst und Natur
den ersten Teil seines Werks den Naturwissenschaften. Er gibt uns Hinweise auf Schie3pulver und
sagt die Verwendung von Dampf als Antriebskraft voraus. Die hydraulische Presse, die
Taucherglocke und das Kaleidoskop werden beschrieben; und er sagt die Herstellung von
,Fluggeriten voraus, so dass man in der Mitte des Gerits sitzt und eine Maschine dreht, durch die
die kiinstlich zusammengesetzten Fliigel die Luft wie ein fliegender Vogel schlagen kénnen®.
AnschliefSend verteidigt er sich und andere Alchemisten fiir die Verwendung geheimer Schriften.

»Der Grund fiir diese Geheimhaltung unter allen Weisen, ist die Verachtung und Missachtung der
Geheimnisse der Weisheit, durch das vulgire Volk, das nicht weil3, wie man die besten Dinge nutzt,
oder wenn es doch etwas Wertvolles begreift, dann nur durch Zufall und Gliick, und es missbraucht
sein Wissen in hohem Maf3e, zum grof3en Schaden und Leid vieler Menschen, ja sogar ganzer
Gesellschaften; so dass derjenige, der ein Geheimnis verdffentlicht, schlimmer als verriickt ist, es
sei denn, er verbirgt es vor der Menge und gibt es so weiter, dass selbst die Gelehrten und
Gebildeten es kaum verstehen konnen.* ,,Einige haben ihre Geheimnisse durch ihre Schreibweise
verborgen, ndmlich indem sie nur Konsonanten verwendeten, sodass niemand sie lesen kann, der
nicht die Bedeutung der Worter kennt; dies ist {iblich unter den Juden, Chaldiern, Syrern und
Arabern, ja sogar unter den Griechen; daher gibt es bei ihnen gro3e Geheimhaltung, besonders aber
bei den Juden.*

Nach dem hermetischen Glauben sollte das Elixier weniger die Kraft haben, bestimmte unedle
Metalle in Gold und Silber zu verwandeln, als vielmehr die allgemeine Kraft, jede Substanz, auf die
es angewendet wurde, zu hochster Vollkommenheit zu bringen; tatsdchlich war der Stein der Weisen
selbst das universelle Heilmittel — der Allgeist oder allgegenwirtige Geist. Ashmole sagt:

,,Wenn das Medikament nicht so beschaffen ist, wie es sein sollte, bedeutet schon der kleinste
Schluck den Tod, denn seine Natur ist so viel kréftiger und stirker, als die des Menschen; denn
wenn schon seine kleinsten Teile in der Lage sind, so heftig und griindlich in den Korper eines
unedlen und verdorbenen Metalls einzudringen, dass sie es farben und in so hohem Mafle in
perfektes Gold umwandeln, wie viel weniger ist dann der Korper des Menschen in der Lage, einer
solchen Kraft zu widerstehen, wenn seine grof3te Stirke, weit unter der des schwéchsten Metalls
liegt?

Ich glaube, dass viele Philosophen, die sich nach vollkommener Gesundheit sehnten, sich selbst



zerstort haben, indem sie versuchten, das Medikament innerlich einzunehmen, bevor sie dessen
wahre Verwendung kannten, oder wussten, wie man es so qualifiziert, dass es von der Natur des
Menschen ohne Zerstorung aufgenommen werden kann.

Die Schlussfolgerung
Das Problem der Alchemie war also nichts anderes, als das Rétsel der Sphinx, in einer anderen
Form, und die Antwort ist dieselbe:
,»Was gewesen ist, wird wieder sein,
und was gewesen ist, hat bereits einen Namen —
und es ist bekannt, dass es der Mensch ist.*

Das wahre Geheimnis, das jedem Menschen am vertrautesten und zugleich am fremdesten ist, in
das er eingeweiht werden muss, oder als Atheist zugrunde geht, ist er selbst.

Fiir ihn ist das Elixier des Lebens, das zu trinken vor der Entdeckung des Steins der Weisen
bedeutet, das Getrink des Todes zu trinken, wéihrend es dem Adepten und dem Eingeweihten die
wahre Unsterblichkeit verleiht.
Er kann die Wahrheit erkennen,
wie sie wirklich ist [[4/eteia]], den Atem Gottes.
Dies ist das Alkahest, das alle Dinge auflost.

Zweifellos gab es Scharlatane, die vorgaben, Alchemisten zu sein, so wie es Betriiger gab, die
behaupteten, die Gabe der Prophezeiung zu besitzen, und Quacksalber, die behaupteten, mehr
Wissen iiber die Heilkunst zu haben, als andere; aber das ist keine iiberlegene Erkenntnis, die
deshalb alle Arzte, Weisen und begabten Menschen zu Quacksalbern und Scharlatanen erklrt.
Am Ende wird die Weisheit durch ihre Kinder gerechtfertigt.




	von Dr. Alexander Wilder

