DIE BRUDERSCHAFT DER MENSCHHEIT

Die GroBlen und Friedvollen leben, um die Welt zu erneuern, wie der Friihling; nachdem sie selbst
den Ozean der verkorperten Existenz iiberquert haben, helfen sie frei allen anderen, die ihn
iiberqueren wollen. Das Wesen und der innewohnende Wille der Mahatmas ist es, das Leiden
anderer zu beseitigen, so wie der ambrosia-strahlende Mond von selbst die Erde kiihlt, die von den
intensiven Strahlen der Sonne erhitzt wird.

Shankaracharya

Die Lehre, die wir verkiinden, ist die einzig wahre und muss — gestiitzt durch die Beweise, die wir
vorlegen werden — letztendlich triumphieren, wie jede andere Wahrheit auch. Es ist jedoch
unbedingt notwendig, sie schrittweise zu vermitteln und ihre Theorien (fiir diejenigen, die sie
kennen, unanfechtbare Tatsachen) mit direkten Schlussfolgerungen zu untermauern, die aus den
Beweisen der modernen exakten Wissenschaft abgeleitet und durch diese bestétigt werden.
Deshalb kann Col. H. S. Olcott, der sich fiir die Wiederbelebung des Buddhismus einsetzt, als
jemand angesehen werden, der auf dem wahren Weg der Theosophie arbeitet, weit mehr als jeder
andere, der sich die Befriedigung seiner eigenen leidenschaftlichen Sehnsucht nach okkultem
Wissen zum Ziel gesetzt hat.

Der Buddhismus, seiner Aberglauben entkleidet, ist ewige Wahrheit; und wer nach dieser strebt,
strebt nach Theosophia, gottlicher Weisheit, die ein Synonym fiir Wahrheit ist.

Damit unsere Lehren praktisch auf den sogenannten Moralkodex oder die Ideen der Wahrhaftigkeit,
Reinheit, Selbstverleugnung, Néchstenliebe usw. einwirken kdnnen, miissen wir das Wissen iiber
die Theosophie predigen und verbreiten.

Es ist nicht das individuelle und entschlossene Ziel, das Nirvana zu erreichen — die Krénung allen
Wissens und der absoluten Weisheit, die letztlich nur ein erhabener und glorreicher Egoismus ist,
sondern das selbstaufopfernde Streben nach den besten Mitteln, um unseren Nichsten auf den
richtigen Weg zu fithren und damit so vielen unserer Mitgeschopfe wie moglich zu niitzen, was den
wahren Theosophen ausmacht.

Der intellektuelle Teil der Menschheit scheint sich rasch in zwei Klassen zu spalten: die eine
bereitet sich unbewusst auf lange Perioden voriibergehender Vernichtung oder Zusténde der
Bewusstlosigkeit vor, indem sie bewusst ihren Intellekt aufgibt und ihn in den engen Schienen von
Fanatismus und Aberglauben gefangen hélt — ein Prozess, der unweigerlich zur volligen
Verformung des intellektuellen Prinzips fithren muss - die andere, gibt sich ungeziigelt ihren
animalischen Neigungen hin, mit der bewussten Absicht, sich im Falle des Scheiterns der volligen
Vernichtung und nach dem physischen Zerfall Jahrtausenden der Entwiirdigung zu unterwerfen.
Diese intellektuellen Klassen, die auf die unwissenden Massen einwirken — die sie anziehen und die
zu ihnen, als edle und nachahmenswerte Vorbilder aufschauen —, entwiirdigen und ruinieren



moralisch diejenigen, die sie eigentlich schiitzen und leiten sollten.

Zwischen entwiirdigendem Aberglauben und noch entwiirdigenderem brutalem Materialismus hat
die Weille Taube der Wahrheit kaum Platz, um ihre miiden, unwillkommenen Fiifle auszuruhen.

Es ist Zeit, dass die Theosophie die Biihne betritt.

Die S6hne der Theosophen werden mit groerer Wahrscheinlichkeit selbst Theosophen werden, als
alles andere. Kein Bote der Wahrheit, kein Prophet hat jemals zu Lebzeiten einen vollstindigen
Triumph errungen — nicht einmal Buddha.

Die Theosophische Gesellschaft wurde als Eckpfeiler, als Fundament der zukiinftigen Religionen
der Menschheit ausgewidhlt. Um das angestrebte Ziel zu erreichen, wurde eine groflere, weisere und
vor allem wohlwollendere Vermischung der hohen und niedrigen Schichten, des Alphas und
Omegas der Gesellschaft beschlossen. Die weille Rasse muss als erste den dunklen Volkern die
Hand der Freundschaft reichen und die armen, verachteten ,,Nigger”, Briider nennen.

Diese Aussicht mag nicht allen gefallen, aber wer diesen Grundsatz ablehnt, ist kein Theosoph.

Angesichts des immer grof3er werdenden Triumphs und gleichzeitig Missbrauchs des freien
Denkens und der Freiheit (die universelle Herrschaft Satans, wie Eliphas Levi es genannt hétte), wie
soll der kampferische Naturtrieb des Menschen davon abgehalten werden, bisher unbekannte
Grausamkeiten und Gréuel, Tyrannei und Ungerechtigkeit zu begehen, wenn nicht durch den
beruhigenden Einfluss der Bruderschaft und die praktische Anwendung der esoterischen Lehren
Buddhas?

Denn jeder weil3, dass die vollstindige Befreiung von der Autoritit der einen alles durchdringenden
Macht oder des Gesetzes — von den Priestern Gott, von den Philosophen aller Zeiten Buddha,
gottliche Weisheit und Erleuchtung oder Theosophie genannt — auch die Befreiung von der
menschlichen Gesetzgebung bedeutet.

Einmal befreit, von ihrer Last des Dogmatismus, der Interpretationen, der personlichen Namen, der
anthropomorphen Vorstellungen und der bezahlten Priester befreit, werden sich die grundlegenden
Lehren aller Religionen in ihrer esoterischen Bedeutung, als identisch erweisen.

Osiris, Krishna, Buddha und Christus werden sich als verschiedene Wege zu ein und derselben
koniglichen Strafle der endgiiltigen Gliickseligkeit — dem Nirvana — erweisen. Das mystische
Christentum lehrt die Selbst-Erlosung durch das eigene siebte Prinzip, das befreite Paramatma, von
dem einen Christus, von anderen Buddha genannt; dies entspricht der Wiedergeburt oder der
Wiedergeburt im Geiste und verkiindet daher genau dieselbe Wahrheit wie das Nirvana des
Buddhismus.

Wir alle miissen unser eigenes Ego, das illusorische, scheinbare Selbst, loswerden, um unser wahres
Selbst in einem transzendentalen gottlichen Leben zu erkennen. Aber wenn wir nicht egoistisch sein
wollen, miissen wir uns bemiihen, auch anderen Menschen diese Wahrheit zu zeigen und die
Realitét des transzendentalen Selbst, des Buddha, des Christus oder Gottes jedes Predigers erkennen
zu lassen. Deshalb ist sogar der exoterische Buddhismus der sicherste Weg, um die Menschen zur
einen esoterischen Wahrheit zu fiihren.

So wie wir die Welt heute vorfinden, ob christlich, muslimisch oder heidnisch, wird Gerechtigkeit
missachtet, und Ehre und Barmherzigkeit werden in den Wind geschlagen. Mit einem Wort: Wie
sollen wir, da die Hauptziele der Theosophischen Gesellschaft von denen, die uns personlich am
ehesten dienen wollen, missverstanden werden, mit dem Rest der Menschheit umgehen?

Mit diesem Fluch, der als ,,Kampf ums Dasein” bekannt ist und der der wahre und fruchtbarste
Ursprung der meisten Leiden und Sorgen und aller Verbrechen ist? Warum ist dieser Kampf fast
zum universellen Schema des Universums geworden? Wir antworten: Weil keine Religion, mit
Ausnahme des Buddhismus, eine praktische Verachtung fiir dieses irdische Leben gelehrt hat,
wihrend jede von ihnen, immer mit dieser einen einzigen Ausnahme, durch ihre Hoéllen und
Verdammnisse die grofite Angst vor dem Tod eingeimpft hat. Deshalb finden wir diesen Kampf ums



Leben am heftigsten in christlichen Landern, am stérksten verbreitet in Europa und Amerika. Er
schwicht sich in den heidnischen Léndern ab und ist unter buddhistischen Bevdlkerungsgruppen
fast unbekannt. In China wurde wéhrend einer Hungersnot, wo die Massen ihrer eigenen Religion
oder jeder anderen Religion vollig unwissend sind, beobachtet, dass diejenigen Miitter, die ihre
Kinder verschlangen, aus Gegenden stammten, in denen es die meisten christlichen Missionare gab;
wo es keine gab und nur die Bonzen das Sagen hatten, starb die Bevolkerung mit dul3erster
Gleichgiiltigkeit.

Lehrt die Menschen, dass das Leben auf dieser Erde, selbst das gliicklichste, nur eine Last und eine
[llusion ist; dass es unser eigenes Karma ist, die Ursache, die die Wirkung hervorbringt, dass es
unser eigener Richter ist — unser Retter in zukiinftigen Leben — und der groe Kampf ums Leben
wird bald an Intensitit verlieren.

In buddhistischen Léndern gibt es keine Strafanstalten, und Verbrechen sind unter den
buddhistischen Tibetern fast unbekannt. Die Welt im Allgemeinen und die Christenheit im
Besonderen, die sich 2000 Jahre lang dem Regime eines personlichen Gottes, sowie den darauf
basierenden politischen und sozialen Systemen unterworfen haben, haben sich nun als Fehlschlag
erwiesen.

Wenn die Theosophen sagen: ,,Wir haben mit all dem nichts zu tun; die unteren Klassen und die
minderwertigen Rassen (zum Beispiel die Inder nach der Vorstellung der Briten) gehen uns nichts
an und miissen sich so durchschlagen, wie sie konnen, was wird dann aus unseren schénen
Bekenntnissen zu Wohlwollen, Menschenfreundlichkeit, Reformen usw.? Sind diese Bekenntnisse
eine Farce? Und wenn ja, kann dann unser Weg der richtige sein? Sollen wir uns der Aufgabe
widmen, einigen wenigen Europdern — die vom Uberfluss leben und von denen viele mit den Gaben
des blinden Gliicks iiberhéduft sind — die Grundlagen des Glockenspiels, des Becherwachsens, des
spirituellen Telefons und der Astralkdrperbildung beizubringen, und die Millionen von
Unwissenden, Armen und Unterdriickten sich selbst und ihrem Jenseits {iberlassen, so gut sie
konnen? Niemals! Lieber soll die Theosophische Gesellschaft mit ihren beiden ungliickseligen
Griindern untergehen, als dass wir zulassen, dass sie zu nichts Besserem als einer Akademie der
Magie und einer Halle des Okkultismus wird!

Dass wir, die hingebungsvollen Anhidnger dieses inkarnierten Geistes der absoluten
Selbstaufopferung, der Menschenliebe, der gottlichen Giite und aller hdchsten Tugenden, die auf
dieser Erde der Leiden erreichbar sind, dass wir, der Mensch unter den Menschen, Gautama
Buddha, jemals zulassen sollten, dass die Theosophische Gesellschaft zum Inbegriff der Selbstsucht
wird, zum Zufluchtsort fiir wenige, die keinen Gedanken an die vielen verschwenden, ist eine
seltsame Vorstellung, meine Briider!

Unter den wenigen Einblicken, die Européer in Tibet und seine mystische Hierarchie vollkommener
Lamas gewinnen konnten, gab es einen, der richtig verstanden und beschrieben wurde. Die
Inkarnationen des Bodhisattva Padmapani oder Avalokiteshvara, von Tsongkapa und die von
Amitabha verzichteten bei ihrem Tod auf das Erreichen der Buddhaschaft, d. h. auf das héchste Gut,
die Gliickseligkeit und das individuelle personliche Gliick, damit sie zum Wohle der Menschheit
immer wiedergeboren werden kdnnen. Mit anderen Worten, damit sie immer wieder Elend,
Gefangenschaft im Fleisch und alle Leiden des Lebens erdulden mussten, vorausgesetzt, dass sie
durch eine solche Selbstaufopferung, die sich iiber lange und miihevolle Jahrhunderte wiederholte,
das Mittel zur Erlangung der Erlosung und Gliickseligkeit im Jenseits fiir eine Handvoll Menschen
werden konnten, die aus nur einer der vielen planetarischen Rassen der Menschheit ausgewahlt
worden waren.

Und wir, die demiitigen Jiinger der vollkommenen Lamas, sollen zulassen, dass die Theosophische
Gesellschaft ihren edelsten Titel, den der Bruderschaft der Menschheit, ablegt und zu einer
einfachen Schule der Psychologie wird. Nein, nein, unsere Briider, ihr habt schon zu lange unter
diesem Irrtum gelitten. Lasst uns einander verstehen. Wer sich nicht fahig fiihlt, die edle Idee
ausreichend zu begreifen, um fiir sie zu arbeiten, braucht keine Aufgabe zu libernehmen, die zu



schwer fiir ihn ist. Aber es gibt kaum einen Theosophen in der ganzen Gesellschaft, der nicht in der
Lage wire, ihr wirksam zu helfen, indem er falsche Eindriicke von Aulenstehenden korrigiert,
wenn schon nicht, indem er die Ideen selbst verbreitet.

Oh, dass edle und selbstlose Menschen
uns bei dieser gottlichen Aufgabe wirksam helfen mogen!
All unser Wissen, vergangenes und gegenwirtiges,
wiirde nicht ausreichen,
um ihnen zu danken.

Nachdem ich unsere Ansichten und Bestrebungen dargelegt habe, bleiben mir nur noch wenige
Worte hinzuzufiigen. Um wahr zu sein, miissen Religion und Philosophie die Lésung jedes
Problems bieten.

Dass die Welt moralisch in einem so schlechten Zustand ist, ist ein schliissiger Beweis dafiir, dass
keine ihrer Religionen und Philosophien — die der zivilisierten Volker noch weniger als alle anderen
— jemals die WAHRHEIT besessen hat.

Die richtigen und logischen Erklarungen zu den Problemen der groen dualen Prinzipien, Recht und
Unrecht, Gut und Bose, Freiheit und Despotismus, Schmerz und Freude, Egoismus und Altruismus,
sind fiir sie heute ebenso unmdoglich wie vor 1880 Jahren. Sie sind von der Losung so weit entfernt,
wie eh und je; aber fiir diese Probleme muss es irgendwo eine schliissige Losung geben, und wenn
unsere Lehren ihre Kompetenz unter Beweis stellen, diese zu bieten, dann wird die Welt als Erste
bekennen, dass unsere Philosophie die wahre Philosophie, die wahre Religion, das wahre Licht ist,
das die Wahrheit und nichts als die WAHRHEIT vermittelt.

DER MAHA CHOHAN, 1880

Die Oberhdupter wollen eine ,,Bruderschaft der Menschheit”, eine echte universelle Bruderschaft,
ins Leben rufen.
Mahatma K .H.

Aus dem Englischen iibersetzt von, Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft
Pasadena, Californien, USA



	DIE BRUDERSCHAFT DER MENSCHHEIT

