ANTWORTEN
VON
WILLIAM Q. JUDGE
Nachdruck aus

The Theosophical Forum
(1889-1896)

, FORUM”

The Theosophical Forum, eine kleine, broschiirenartige Zeitschrift, wurde im April 1889 gegriindet
und erschien danach monatlich fiir die Mitglieder der Theosophischen Gesellschaft in Amerika. Sie
enthielt Antworten auf theosophische Fragen, die von verschiedenen Personen verfasst wurden. Die
Fragen stammten von den Mitgliedern.

Das Forum wurde kostenlos an Zweigstellen und Mitglieder verschickt.

Im Juni 1895 kiindigte Herr Judge, der als Prisident der T.S. in Amerika, fiir den Inhalt des Forums
verantwortlich war, eine Anderung der Politik an. Die Antworten sollten thematisch geordnet sein,
wichtige Themen behandeln und von W.Q.J., Claude Falls Wright und anderen beantwortet werden.
Herr Judge erklirte auBerdem, dass ,,theosophische Theorien klarer und konsequenter auf die
gestellten Fragen angewendet werden sollten, anstatt, wie bisher, mechanisch und engstirnig”.
SchlieBlich bat er die Fragesteller, die ihre Anfragen auf ihre Vorstellung von einer bestimmten
Lehre stiitzten, ,,die Angabe des Autors, des Artikels, des Bandes und der Seite” beizufiigen.

In diesem Buch sind nur die Antworten von Herrn Judge (die eindeutig identifiziert werden konnen)
enthalten, die in der Reihenfolge ihrer urspriinglichen Verdffentlichung im Forum von Mai 1889 bis
Februar 1896, mit minimalen redaktionellen Anderungen, wiedergegeben sind.

Welche drei Biicher werden in Forum Nr. I als von hoheren Mdchten diktiert oder inspiriert
bezeichnet?

W.0Q.J. — Diese Biicher sollten unabhéingig von ihrer Urheberschaft oder Inspiration nach ihrem
inneren Wert beurteilt werden. Was ,,Light on the Path* betrifft, so hat die Autorin, Mabel Collins,
kiirzlich in einer Veroffentlichung erklart, dass sie wissentlich einen Betrug begangen habe, als sie
behauptete, dass ein Adept dieses Werk inspiriert habe, und dass sie allein die Autorin sei. Fiir
diejenigen, die sie und die Grenzen ihrer Fahigkeiten kennen, ist diese Behauptung wertlos, da sie
weder von Natur aus, noch durch Studium, in der Lage ist, dieses Buch zu schreiben, das Aussagen
iiber grundlegende Prinzipien des Okkultismus enthélt, die ihr zum Zeitpunkt des Schreibens vollig
unbekannt waren. Die allzu offensichtliche Schlussfolgerung aus der Aussage, dass sie auf Wunsch
eines prominenten Theosophen einen Betrug begangen habe, muss hier nicht gezogen werden.
Tatsache ist meiner Meinung nach, dass ein gelehrter Adept das Werk von Anfang bis Ende
inspiriert und diktiert hat, genau wie Mabel Collins es urspriinglich gesagt hat, und die einzige
Wirkung ihrer gegenwértigen Erklarung sollte darin bestehen, ihren Namen und ihre Person
vollstédndig von einem Buch zu trennen, das an sich ein Juwel ist und aus eigener Kraft bestehen



kann.

Wenn jeder von ,,dem* (dem Geist) ausgeht und zu ,,dem * zuriickkehrt, was ist dann der Sinn der
Existenz in der Materie? Ist dies der einzige Weg, um das Verlangen der Seele zu erfiillen?

W.Q.J. — Der Fragesteller sollte etwas genauer nachfragen, was mit ,,Materie” gemeint ist, denn
wenn damit das bloBe sterbliche materielle Leben gemeint ist, hat er die Wahrheit iiber die Materie
nicht erfasst. Die Welten des Himmels, der ,,Devas” oder ,,Engel” sind Welten der Materie, und
doch werden solche Welten von denen gesucht, die die fragliche Frage stellen.

Dariiber hinaus vertreten Okkultisten die Ansicht, dass der Geist noch nicht vollstindig in der
bestehenden Menschheit inkarniert ist, sondern dies in zukiinftigen Zeitaltern tun wird; dann
konnen die Menschen sagen, dass sie einen Geist haben. Gegenwdrtig sind die inkarnierten Geister
Adepten oder Mahatmas. Wir eilen auf den Moment dieser grofen Inkarnation zu, und die
Erfahrungen, die wir jetzt machen, sollen die Frage kldren, ob wir fiir ein so gewaltiges Ereignis
bereit sind oder ob wir scheitern werden. Gewiss sind alle zu diesem grof3en Werk berufen, aber
ebenso sicher werden einige nicht auserwihlt werden.

Wie ist die Katastrophe von Johnstown aus der Sicht des Karma zu interpretieren?

W.Q.J. — Viele Theosophen haben eine unvollkommene Vorstellung vom Karma. Sie glauben, dass
Karma nur fiir Menschen gilt, und wenn von ,,dem Gesetz der ethischen Kausalitdt” die Rede ist,
wird es ausschlieBlich auf den Menschen angewendet. Dies ldsst uns nicht nur ohne ein Gesetz
zurlick, das die zahlreichen Vorgidnge und Wirkungen in der Natur erkldrt, sondern wirft auch
angesichts einer Katastrophe, wie der Flut von Johnstown, schwerwiegende Schwierigkeiten auf.
Eine weitere hdufig vertretene falsche Ansicht ist, Karma nur als Strafe zu betrachten, wiahrend
Karma, sowohl als Belohnung, als auch als Strafe wirkt. Ein angenehmes Leben ist ebenso Karma
zu verdanken wie ein Leben voller Leid.

Das Wort ,,Karma* bedeutet ,,Handlung* und im weiteren Sinne die Handlung des grof3en
Unmanifestierten, sei es nun Gott oder das Absolute genannt. In dem Moment, in dem das
Unmanifestierte beginnt, sich in der Schépfung oder Evolution zu manifestieren, beginnen seine
Handlung und sein Karma. Daher unterliegen alle gro3en und kleinen Umsténde, alle
Manifestationen des Lebens, alle geschaffenen Dinge und alle Tatsachen und Umsténde des
menschlichen Lebens dem Gesetz des Karma.

Die drei Arten von Karma sind: —

- Das, was wir erleben; das, was wir fiir das nichste Leben schaffen; und das, was wir geschaffen
haben, das aber bis zu einem anderen Leben oder anderen Leben ungespiirt bleibt.

- Diese Unterteilung gilt fiir die gesamte Natur.

- Durch welche Mittel wirkt das Karma? Durch den Apparat, der geeignet ist, es sichtbar zu machen
und zu erschopfen; wenn dieser vorhanden ist, wird das entsprechende Karma gefiihlt oder gesehen.
Wenn wir all dies vor Augen haben, sehen wir, dass das Karma der materiellen Welt (wie sie
genannt wird), so wie sie jetzt existiert, das Karma ist, das aus einem fritheren Manvantara oder
Manifestationszeitraum iibrig geblieben ist und sich in dem geeigneten Apparat, den wir Welt
nennen, auswirkt. Und es kann sein, dass ein gewisses ,, Weltkarma” {ibrig bleibt, das im nichsten
Zyklus oder Manvantara gefiihlt oder gesehen werden kann.

Nach diesen Gesetzen ist es moglich, dass sich viele Individuen an einem Ort wie Johnstown
versammeln, die {iber solche physischen, mentalen und psychischen Vorrichtungen verfiigen, die
dazu neigen, in einer bestimmten Periode viele angesammelte Karma-Lasten zum Vorschein zu
bringen; und in einem solchen Fall werden sie die Auswirkungen spiiren, wie sie in der Flut zu
sehen sind, die sie hinwegfegt.

Aber zu sagen, dass eine solche Katastrophe in jedem Fall als béses Karma zu bezeichnen ist, kann
nicht richtig sein. Einige wurden getotet, und fiir sie kdnnen wir nicht sagen, dass es kein Vorteil
war; andere werden zweifellos ihr Leben lang leiden; und noch mehr kdnnen durch die Umstédnde,
die eine vollstandige Verdnderung ihres Lebens bewirkt haben, einen Vorteil daraus ziehen.

Wir miissen auch bedenken, dass in jeder Stunde des Tages an verschiedenen Orten der Erde bis zu



10.000 Menschen sterben. Daher haben wir zu jeder Stunde das Karma angesammelt und gesplirt,
das den Tod fiir diese Anzahl von Menschen herbeifiihrt.

Wie kann man einen ,,schwarzen Magier” erkennen? Wie sollte man ihn behandeln — als Teil der
universellen Bruderschaft?

W.Q.J. — Diese Frage kommt aus Amerika. Sie ist verfriiht und entspricht sehr der Natur, ,,die
Briicke zu iiberqueren, bevor man sie erreicht hat”. Sie scheint auch entweder auf eine lockere
Verwendung des Begriffs ,,schwarzer Magier” oder auf vollige Unkenntnis dessen, was ein solches
Wesen ist, sowie auf Vergesslichkeit dessen hinzuweisen, was oft gesagt wurde — dass ein schwarzer
Magier die Bliite einer Epoche ist.

Ein solches Wesen ist jemand, der Kenntnisse iiber verborgene Naturgesetze erworben hat, wie sie
den Weillen Adepten bekannt sind, und der dieses Wissen fiir rein egoistische Zwecke nutzt. Er ist
der Triumph des Egoismus, nicht in dem Malfle, wie wir ihn jeden Tag in unserem Leben bei
willensstarken Menschen erkennen konnen, die ihre Willenskraft fiir egoistische Zwecke einsetzen,
sondern in einem Ausmaf, das den schwarzen Adepten auf einen Gipfel des Wissens und der Macht
erhebt, weit iiber die Zwerge dieses Jahrhunderts. Er kann Wunder vollbringen, Gedanken lesen und
all die wunderbaren Taten vollbringen, die normalerweise nur weillen Magiern zugeschrieben
werden.

Wie viele solche Menschen gibt es denn heute, entweder unter denen, die Okkultismus studieren,
oder in den Reihen der geldgierigen oder ruhmsiichtigen Massen? Ich habe noch nie von einem
gehort. Warum sollte man sich dann fragen, wie man einen schwarzen Magier behandeln soll?
Sollte der Fragende jemals das Ungliick haben, einem dieser, noch immer sagenumwobenen,
Monster zu begegnen, wird er wahrscheinlich Gelegenheit haben, dariiber nachzudenken, dass der
Magier mehr wusste als er.

Es ist kliiger, sich von dem Aspekt der Frage abzuwenden und dariiber nachzudenken, dass wir alle,
in uns potenzielle schwarze Magier haben, die im niederen und stirkeren Teil unserer Natur liegen,
und dass es wichtig ist, dafiir zu sorgen, dass wir dieser Potenzialitdt nicht die Gelegenheit geben,
sich in zukiinftigen Leben zu manifestieren, indem wir jetzt in irgendeiner Form dem Egoismus
nachgeben. Der schwarze Magier, der uns wirklich interessiert, ist also in uns selbst. Das Gerede
davon, schwarzen Magiern in Fleisch und Blut, mit entwickelten Kriften, zu begegnen oder mit
thnen zu tun zu haben, ist blanker Unsinn.

Aber man wird wahrscheinlich sagen: ,,Wenn es jetzt weille Adepten gibt, die in der Welt wirken,
warum gibt es dann nicht auch schwarze?* Die Antwort ist einfach. Sie lautet: Obwohl voll
entwickelte weille und schwarze Adepten beide Bliiten einer Epoche sind, gibt es einen gro3en
Unterschied zwischen ihnen. Der Unterschied zwischen ihnen ist so grof3, wie zwischen Tag und
Nacht, denn diejenigen, die dem Weillen Gesetz folgen, reprasentieren den Geist, die Einheit, die
Liebe, wihrend die anderen nichts als sich selbst und Zerstdrung reprasentieren. Daher kann der
schwarze Magier — in jenen Tagen, in denen er auf der Erde unterwegs sein wird — zwar sein Leben
um ein Vielfaches verldngern, aber er wird mit Sicherheit stillschweigend von der Natur selbst
angegriffen, und schlieflich, wenn der grof3e Tag der Auflésung, das Ende einer
Manifestationsperiode, kommt, werden alle verbliebenen Schwarzen verschlungen und vernichtet
werden. Aber an diesem Tag werden alle weilen Adepten, die von den Hindus ,,Jivanmukhta”
genannt werden, obwohl sie in Brahma aufgenommen sind, noch immer bei Bewusstsein sein und
am neuen Tag genauso michtig hervortreten wie zu Beginn der Nacht. Da der Tag Brahmas in vier
Zeitalter unterteilt ist — von denen Kali Yuga das letzte ist —, sind nur die weilen Adepten in den
Zeitaltern vor dem Kali Yuga bekannt, oder existieren, und in diesem Zeitalter beginnt das Karma,
das dazu bestimmt ist, schwarze Adepten hervorzubringen, zu wirken, und die vor langer Zeit
gesiten Samen keimen mit fortschreitendem Kali Yuga immer mehr.

Da dieses dunkle Zeitalter 432.000 Jahre dauert und erst 5.000 davon vergangen sind, war noch
keine Zeit, um einen echten schwarzen Magier hervorzubringen.

Aber diese Zivilisation zeigt in herausragender Weise, wie die Samen sprieflen, und nirgendwo mit
groferer Kraft als in Amerika. Hier ist Individualismus das nationale Merkmal, und da dies eine



Tendenz der Natur ist, wird es sich eines Tages in Individualismus differenzieren, der sich auf
einige wenige Menschen konzentriert. Stellen Sie sich diese Konzentration in einem zukiinftigen
Jahrhundert vor, in dem wunderbare Fortschritte in der Erkenntnis der groBen Naturkrifte gemacht
worden sind, und Sie kdnnen ohne jede Vorahnung leicht die Zukunft des schwarzen Magiers
erkennen.

Im Jahr 1888 verwendete ein Mitwirkender in Lucifer die Abkiirzung ,,F.T.S.2°” zur
Unterzeichnung eines Artikels. Gibt es irgendwelche Informationen tiber die Grade in der
Theosophischen Gesellschaft, falls es solche gibt?

W.Q.J. — Der in Lucifer abgedruckte Artikel war kein Beitrag zu dieser Zeitschrift, sondern ein
Nachdruck eines Artikels, der in einer Chicagoer Zeitschrift verdffentlicht worden war, weshalb die
Unterschrift {ibernommen werden musste. Bislang gibt es keinen F.T.S. 2°, der so unterschreiben
wiirde, da dieser Grad noch nicht verlichen wurde. Der Verfasser des Artikels wurde zweifellos von
jemandem getduscht, der wusste, dass es in der T.S. immer drei niedrigere Grade gegeben hatte, und
vorgab, ihn verleihen zu konnen. Diese drei Grade wurden in den Anfangsjahren der Gesellschaft
erwahnt und sind in den fritheren Diplomen als existent verzeichnet. Die hoheren Grade werden nur
von Adepten und bestimmten ihrer Schiiler inne. Die gesamte Gesellschaft befindet sich im
Allgemeinen im ersten (oder besser gesagt dritten) oder niedrigsten Grad, und es stellte sich sehr
friih heraus, dass bisher nur wenige fahig waren, in den néchsthéheren Grad aufzusteigen, denn
dieser muss verdient werden und kann weder durch Prahlerei, Geld noch Gunst erlangt werden. Und
einige der wenigen, die in den zweiten Grad aufgenommen wurden, sind sich dieser Tatsache nicht
bewusst, da sie eine Probezeit durchlaufen miissen, die je nach ihren eigenen Anstrengungen und
Verdiensten lang oder kurz ist. Und die Anstrengungen und Verdienste einiger Jahre der Probezeit
konnen durch einen Monat der Torheit oder des Zweifels zunichte gemacht werden. Wéren die
wahren Fiihrer der T.S. nur an der Anzahl ihrer Anhénger interessiert und nicht an deren Qualitit,
hitten sie schon ldngst Hunderte von eifrigen Mitgliedern aufgenommen. Aber das sind sie nicht,
und sie kdnnen warten.

Bringt das zyklische Gesetz, ohne das bewusste Eingreifen von Rassen und Individuen, das
beabsichtigte Ergebnis hervor? Oder ist es Teil der Wirkungsweise dieses Gesetzes, dass Rassen
und Individuen bewusst zugunsten ihres eigenen Fortschritts oder Riickschritts eingreifen? Wenn
beides zutrifft, wird dann nicht alles so sein, wie es sein wird und sein soll, trotz all unserer
Bemiihungen?

W.0Q.J. — Das zyklische Gesetz hat kein ,,beabsichtigtes Ergebnis”, da es eine blinde Kraft ist. Das
zyklische Gesetz herrschte in den Tagen der friihen Rassen genauso wie heute, und zwar bevor es
iiberhaupt Rassen gab, die bewusst oder unbewusst handeln konnten.

Die Macht der Wahl fiir die gesamte Menschheit kommt erst mit dem Wendepunkt in der Evolution
—wenn aus vier fiinf wird — und bis zu diesem Zeitpunkt ist natiirlich ein ,,bewusstes Eingreifen”
einer Rasse unmdglich.

Einzelne Individuen — also einzelne Monaden — konnen zum Fortschritt einer Rasse, oder Nation
beitragen, oder sich einem gegenteiligen Effekt widersetzen, aber auch das unterliegt dem
zyklischen Gesetz. In ,,Die okkulte Welt” von Herrn Sinnett finden wir zu diesem Punkt die
folgenden Worte eines Meisters, der iiber die Adepten spricht:

»Es gab zu keiner Zeit innerhalb oder vor der sogenannten historischen Periode, in der unsere
Vorgdnger nicht Ereignisse gestalteten und ,,Geschichte schrieben”, deren Tatsachen anschlieSend
von Historikern unverdnderlich verzerrt wurden, um sie den Vorurteilen ihrer Zeit anzupassen. Wir
haben nie vorgegeben, in der Lage zu sein, Nationen trotz der allgemeinen Stromung der
kosmischen Verhiltnisse, in dieser, oder jener Krise zu fiihren.

Die Zyklen miissen ihren Lauf nehmen. Die groflen und kleinen Yugas miissen geméf der
festgelegten Ordnung der Dinge vollendet werden. Und wir, die wir von der méchtigen Flut
mitgerissen werden, konnen nur einige ihrer kleineren Stromungen verdndern und lenken.
,Manchmal ist es vorgekommen, dass keine menschliche Kraft, nicht einmal die Wut und Gewalt



des hochsten Patriotismus, ein eisernes Schicksal von seinem festgelegten Kurs abbringen konnte,
und Nationen sind wie Fackeln, die ins Wasser geworfen wurden, in der alles verschlingenden
Schwirze des Untergangs untergegangen sind.*

Dies fiihrt jedoch nicht zu Negation oder Apathie. ,,Die Dinge werden nicht so sein, wie sie sein
werden oder sein sollten, trotz unserer Bemiihungen®, sondern vielmehr ,,die Dinge werden so sein,
wie sie sein sollten, trotz der Apathie derer, die keinen Sinn in Handlungen sehen, die zum Wohl der
Menschheit sind*.

Diejenigen, die glauben, dass das endgiiltige Gute in jedem Fall erreicht wird, sind diejenigen, die
in der dunklen Grube der egoistischen Gleichgiiltigkeit versunken sind und fiir immer ein Hindernis
auf dem Weg der aufstrebenden Seelen darstellen, die sich fiir das Wohl der Menschheit einsetzen.
Bei der Betrachtung dieses Themas sollten wir nicht aus den Augen verlieren, dass jeden Tag andere
Seelen wiedergeboren werden, die die Erfahrungen und das Karma aus fernen vergangenen Zeiten
mitbringen. Das muss sich in ihnen zeigen, wenn sie in diesem Leben reifen, und sie werden neue
Impulse, neue Ideen, neue Erfindungen, neues Wissen zur allgemeinen Summe beitragen und so den
Fortschritt der Rassen beeinflussen, aber alles unter dem Gesetz der Zyklen.

Und wenn wir untétig herumsitzen und ihnen nicht das richtige Material, das richtige Vehikel der
Zivilisation schaffen, wie sie es vielleicht in fritheren Zeiten fiir uns getan haben, dann kénnte das
Ende des Zyklus kommen, ohne dass sie ihre Aufgabe erfiillt haben — und das wiére unsere Schuld.
Das Karma dafiir wird dann das unsere sein, und unerbittliche Gerechtigkeit wird uns in anderen
Zyklen, die ewig aus dem SchoB der Zeit hervorgehen, auf die Biithne bringen, um mit schwerem
Herzen die Aufgabe zu vollenden, der wir uns entzogen haben.

Kein Theosoph sollte daher jemals denken, er brauche keine Hilfe anzubieten, weil sich alles
ohnehin zum Guten wenden wird.

In unserer kleinen Weise sollten wir die Gro3e Bruderschaft in ihren stindigen Bemiihungen um die
Menschheit nachahmen. Sie kennen die Zyklen und kdnnen anhand dieses Wissens erkennen, wann
der Impuls eines neuen Zyklus beginnt. Unter Ausnutzung dieser Vorahnung werden neue Ideen
unter den Menschen verbreitet und alle guten Reformen gefordert.

Warum sollten wir, nur weil wir die Zyklen nicht kennen, nichts tun, um diesen gro3en Wohltétern
der Menschheit zu helfen? Sie bieten allen Menschen die Wahrheiten der Weisheitsreligion an, ohne
Auswabhl zu treffen, sondern die Ergebnisse dem Gesetz iiberlassend.

Ist es unsere Aufgabe in unserer theosophischen Arbeit anzunehmen, dass wir, arme, schwache,
unwissende Neulinge, aus der Masse unserer Mitmenschen, den einen oder die wenigen auswihlen
konnen, die fiir die Theosophie geeignet sind? Eine solche Richterrolle ist eitel, lacherlich und
untheosophisch.

Unsere einfache Pflicht ist es, allen Menschen die Wahrheiten der Theosophie zu priasentieren und
es ihnen zu iiberlassen, sie anzunehmen oder abzulehnen.

Ist es moglich, durch einen starken Wunsch vor dem Einschlafen, vom Hoheren Selbst im Traum
eine Antwort auf Fragen zu richtigem Denken und Verhalten zu erhalten?

W.Q.J. — Diese Frage ist fiir diejenigen, die es ernst meinen, von grofler Bedeutung. Meine Antwort
darauf wire ,,Ja”. Bulwer Lytton sagt in ,,Die seltsame Geschichte”, dass die erste Einweihung des
Menschen im Traum stattfindet.

Im Buch Hiob steht geschrieben (Kapitel IV, 12.13):

,,Nun wurde mir heimlich etwas mitgeteilt, und mein Ohr hat etwas davon aufgefangen. In
Gedanken, aus den Visionen der Nacht, wenn tiefer Schlaf auf die Menschen fallt.*

Und (Kapitel XXXIII, 14):

»Denn Gott spricht einmal, ja zweimal, doch der Mensch nimmt es nicht wahr. In einem Traum, in
einer Vision der Nacht, wenn tiefer Schlaf die Menschen iiberkommt, im Schlummer auf dem Bett.*

Der Zustand, von dem in Hiob die Rede ist, ist derselbe, den die Hindus, Sushupti nennen.
Der Mensch hat drei Hauptzustdnde oder -bedingungen — Wachsein, Trdumen und traumloser, oder
tiefer Schlaf. Im letzten Zustand wird angenommen, dass man mit dem Geist kommuniziert und



dass der innere Mensch, der aus diesem Zustand zuriickkehrt, oder sich verdndert, in einen kurzen
oder langen Traum eintritt, aus dem er in den Wachzustand iibergeht.

Die Einfliisse von Sushupti sind hochst spirituell. Sie sind allen Menschen gemeinsam. Der grofite
Schurke auf Erden, wie auch der tugendhafteste Mensch treten in Sushupti ein und profitieren
davon. Wire dies nicht so, wiirde das Bose durch den liberwéltigenden Einfluss des Korpers und
seine stindige Neigung nach unten auf der Erde triumphieren.

Wenn man nun daran glaubt und die Realitéit des Hoheren Selbst anerkennt, folgt aus der
sogenannten mysteridsen Kraft der Meditation, dass ein aufrichtig glaubiger Mensch, der das
Hohere Selbst ernsthaft um Hilfe fiir ein rechtschaffenes Verhalten bittet, im Traumzustand, der auf
den Zustand des Sushupti folgt, die erbetene Hilfe erhdlt, mit anderen Worten kann man die
Traumeindriicke, die man aus dem hochsten — oder Sushupti — Zustand empféngt, klarer und
wertvoller machen, als dies bei denen der Fall ist, die nicht dariiber nachdenken.

Aber die gestellten Fragen und die gewliinschten Eindriicke miissen hoch und altruistisch sein, denn
das Hohere Selbst hat nichts mit materiellen Dingen, oder weltlichen Angelegenheiten zu tun. Diese
Kraft variiert natiirlich von Mensch zu Mensch, je nach seiner Natur und den verschiedenen
Kombinationen zwischen seiner physischen, astralen und psychischen Ebene.

Kennen die Meister die ernsthaften Wiinsche und Gedanken eines Menschen? Ich mochte in meiner
ndchsten Inkarnation ein Chela werden. Wie wird sich das auf meinen Zustand und meine
Umgebung in diesem Leben auswirken? Ist mein Wunsch vergessen oder verloren, oder wird er
aufgezeichnet?

W.Q.J.—Der Wunsch, in der néchsten Inkarnation ein Chela zu werden, wird dazu fiihren, dass man
an einen Ort versetzt wird, an dem dieser Wunsch wahrscheinlich in Erfiillung gehen kann. Die
Auswirkungen auf den nichsten Zustand und die nachste Umgebung hingen von so vielen Faktoren
ab, dass keine definitive Antwort gegeben werden kann.

Wenn der Wunsch entschlossen und unablissig aufrechterhalten wird, riickt das Ziel nédher, aber das
bringt auch das gesamte Karma der Vergangenheit zum Vorschein und 16st so einen immensen
Konflikt im Individuum aus: einen Konflikt, der, einmal begonnen, nur zwei Ausgénge hat:
entweder die totale Niederlage oder den Erfolg; einen Mittelweg gibt es nicht.

Wie Dante schrieb: ,,Wer hier eintritt, 1dsst die Hoffnung hinter sich.*

Daher ist das néchste Leben, oder besser gesagt das Leben eines Chelas, obwohl es voller edler
Moglichkeiten ist, im Allgemeinen ein stdndiger Kampf von Anfang bis Ende. Was die Zeiten und
Zeitrdume betrifft, so sagt man im Osten, dass ein Chela, wenn er den Pfad betritt, in sieben
weiteren Leben sein Ziel erreichen wird.

Im Pfad heift es: ,, Ein Traum ist das Hinausgehen eines Teils unserer Prinzipien in das Astral-
Licht.*“ Dies weckt den Wunsch nach Informationen iiber die sogenannte Inspiration von Dichtern,
Kiinstlern, Erfindern und anderen.

W.Q.J. — Die Definition eines Traums, auf die Bezug genommen wird, erscheint mir nicht
angemessen, da es viele Arten von Traumen gibt, die alle unterschiedliche Ursachen haben. Da ich
glaube, dass sich im Astralen Licht die Bilder von allem befinden, was der Mensch jemals getan
oder geschaffen hat, und dass es in diesem Stadium der Evolution nicht méglich ist, etwas wirklich
Neues hervorzubringen, kdnnen die sogenannten Inspirationen oft darauf zuriickzufiihren sein, dass
der Organismus der ,,Inspirierten* den Zustrom der Bilder aus dem Astralen Licht leichter zuldsst
und diese dann in Versen, Gemaélden, Erfindungen oder was auch immer zum Ausdruck kommen.
In einem Artikel mit dem Titel ,,Genius” von H. P. Blavatsky in Lucifer vom November 1889, wird
die Idee vertreten, dass die groen Genies, gleich welcher Art, Beispiele fiir das Ego sind, das
allwissend ist, durch den bewohnten physischen Korper hindurchscheint und ihn durchdringt. Es ist
nicht notwendig zu trdumen, um inspiriert zu sein, denn der plotzliche Einfall poetischer Ideen und
neuer Erfindungen kann ganz und gar, auf den vorherigen Zustand des Organismus zuriickzufiihren
sein, wiahrend wir oft horen, dass solche Ideen im Traum entstehen, doch aus dem, was wir liber
Dichter, Maler und andere wissen, miissen wir zu dem Schluss kommen, dass die meisten



Inspirationen im Wachzustand entstehen, was die Ansicht von H. P. Blavatsky in ihrem Artikel iiber
,,aenie” stiitzt.

In welcher Weise bewirkt der Eintritt in den okkulten Pfad, dass sich das im Individuum latente
besondere Ubel in seinem Leben und Handeln dufSert? Liegt es daran, dass die ersten Schritte in
okkultem Wissen die Kraft der konventionellen Moralvorstellungen zerstoren und die Gesetze aufSer
Kraft setzen, die die Gesellschaft und die formale Religion zu ihrer Sicherheit eingefiihrt haben,
und dass daher fiir eine gewisse Zeit, bis die Prinzipien des ALTRUISMUS eine eindeutige
Herrschaft iiber seinen Verstand und seine Motive erlangen, der Einzelne ohne praktische und
wirksame Hemmnisse fiir sein UNTERES SELBST ist? Oder ist es andererseits das Wirken eines
KARMISCHEN GESETZES auf den Charakter des Individuums, das seine PERSONLICHE
EITELKEIT als Hebel benutzt, um die besondere Schwiiche seines NIEDRIGEN SELBST zu einem
riicksichtslosen Ausdruck zu zwingen?

W.Q.J. — Der Fragesteller beantwortet seine Frage zwar selbst, aber nur zur Hilfte. Das wahre
Studium — auf dem Weg — des Okkultismus bringt nicht nur das latente Bése zum Vorschein,
sondern auch das latente Gute.

Der richtige Ausdruck dafiir lautet: ,,Das Studium des wahren Okkultismus oder das Wandeln auf
seinem Weg bringt den gesamten latenten Charakter des Menschen zum Vorschein.*

Wihrend also in diesem Fall einige plotzlich immer schlechter zu werden scheinen, werden andere
plotzlich besser, tiefer, weiter und feiner. Es ist iiblich, in diesen Dingen auf den Schatten zu
schauen. Es ist zwar wahr, dass die Mehrheit der Menschen von Natur aus schlecht ist, aber es gibt
auch Beispiele fiir das Gegenteil.

Das Studium des Okkultismus zerstort nicht die Regeln von Recht und Unrecht, aber der Schiiler,
der das Feuer unter der Oberflache entfacht hat, kann leicht von der plotzlichen Hitze mitgerissen
werden. Der Schwellenbewohner in Zanoni ist keine Fiktion. Das gilt fiir jeden Schiiler, denn es ist
der niedere Teil der Menschheit, mit dem er, wie nie zuvor, ernsthaft zu kimpfen beginnt.
Gleichzeitig ist auch der strahlende Adonai da, um zu helfen und zu retten, wenn wir es zulassen.
Karma, das vielleicht erst nach Jahren oder Leben wirksam wird, wird herbeigerufen und fillt, wie
H.P.B. so klar gesagt hat, in einem einzigen Schlag auf den Kopf,dessen, der das unverénderliche
Gesetz herbeigerufen hat. ,,Narren stiirzen sich dorthin, wo Engel sich nicht hinwagen®, und weil
sie sich stiirzen, bevor sie auch nur die geringste Ahnung von ihrem eigenen Charakter haben, selbst
an der Oberfldache, werden sie oft vernichtet.

Aber die Praxis des Altruismus, ist an sich kein Okkultismus, und sie rettet vor Gefahren und
bereitet einen auf eine weitere Inkarnation in einem Korper und Zeitalter vor, in dem alles fiir uns
giinstig sein wird. Wir haben noch einige hunderttausend sterbliche Jahre vor uns und sollten nicht
zu voreilig sein.

Fallt das Ende des 19. Jahrhunderts der christlichen Zeitrechnung, mit einem der grof3en Zyklen
zusammen, von denen in der Geheimlehre die Rede ist? Und wenn ja, bestdtigt diese Tatsache nicht
eindeutig die tatsdchliche Existenz und die gottliche Mission des Menschen Jesus Christus?

W.Q.J. — Der erste Teil dieser Frage konnte nicht zur Zufriedenheit des Fragenden beantwortet
werden, da die wahren Zyklen, ihr Beginn und ihr Ende, von den Adepten nicht bekannt gegeben
werden, da dies eine heilige Angelegenheit ist, die hohen Einweihungen angehort. Aber ich mdchte
den Fragenden bitten, wie er mit fairer Logik, oder Argumentation, die Ansichten der Verfasserin
der Geheimlehre in Bezug auf das Thema der Zyklen — iiber das sie umfassend informiert ist und er
nichts weil} — iibernehmen und dann darauf ein Argument fiir die ,,tatsdchliche Existenz und
gottliche Mission des Menschen Christus Jesus” stiitzen kann. Und da sie sagt, dass es keinen
Christus Jesus als Menschen mit einer gottlichen Mission gab, kann aus einer bejahenden Antwort
auf die erste Frage keine solche Schlussfolgerung gezogen werden, wie sie der Fragesteller zieht.
Aber nehmen wir einmal an, wir wiirden zugeben, dass das Ende des 19. Jahrhunderts n. Chr. mit
einigen der groBen Zyklen zusammentillt, auf die in ,,Die Geheimlehre* Bezug genommen wird,
wiirde dies nichts iiber die ,,tatsdchliche Existenz und géttliche Mission des Menschen Jesus



Christus* beweisen, da es viele andere Epochen in anderen Nationen und Religionen gibt, die
zurzeit andauern, und man zweifellos feststellen wiirde, dass das Ende einiger dieser Epochen néher
mit einigen der groBen Epochen zusammentfillt, als das christliche 19. Jahrhundert.

In einem solchen Fall hitten die Griinder dieser Religionen, oder Epochen, den Beweis in der
Ubereinstimmung der Zyklen — falls dies iiberhaupt einen Beweis darstellt.

Es gibt die christliche Ara, die mohammedanische Ara, die hinduistische Ara, die buddhistische
Ara, die jainistische Ara, die persische Ara, die chinesische Ara und andere. Da nun einige der
Jahrhunderte in diesen verschiedenen Epochen, mit einigen der gro3en Zyklen iibereinstimmen
miissen, sollte sich aus der Position des Fragestellers ergeben, dass es eine Bestétigung fiir die
»tatsdchliche Existenz und gottliche Mission” der verschiedenen grof3en Personlichkeiten gibt, die
von den verschiedenen Vilkern und Anhéngern der verschiedenen Glaubensrichtungen als
Erscheinungen Gottes auf Erden bezeichnet werden und von deren Geburt ihre jeweiligen Epochen
gerechnet werden. Meiner Meinung nach beweisen all diese Zufille jedoch nichts fiir eine grof3e
Religion oder einen Erloser zu irgendeiner Zeit oder in irgendeiner Nation.

Ein Lehrer der Theosophie sagt, dass nicht mehr, als einer von zehntausend unsterblich ist. Ist diese
Aussage richtig? Wenn ja, wozu dient dann die Reinkarnation, und wolfiir arbeiten die Theosophen?
W.0Q.J. — Die zweite Frage wire nicht gestellt worden, wenn man mehr darauf geachtet hitte, ein
genaues Verstandnis der theosophischen Philosophie zu erlangen. Es war nie eine Geheimlehre,
dass ,,nur wenige unter den Sterblichen nach Vollkommenheit streben und von diesen nur einer von
zehntausend das gewlinschte Ziel erreicht®. Diese Worte finden sich in der Bhagavad-Gita, die vor
100 Jahren erstmals in englischer Sprache gedruckt wurde. Aber selbst, wenn wir diese direkte
Aussage in der Bhagavad-Gita nicht hitten, zwingen uns die grundlegenden theosophischen Lehren
zu dem Schluss, dass viele die Unsterblichkeit nicht erreichen werden. Da uns dieselben Lehren
jedoch lehren, zu analysieren und zu bestimmen, was ,,viele” oder ,,wir” bedeutet, stellen wir fest,
dass die diskutierte Theorie ausschlieBlich fiir das niedere oder streng menschliche Ego gilt und
nicht flir den Geist.

Das Ziel der Reinkarnation ist es daher, dass alle moglichen Egos die Chance haben, unsterblich zu
werden, indem sie sich mit dem Geist vereinen. Wenn sie dies nicht tun, verlieren sie. Dariiber
hinaus ist festgelegt, dass die Evolutionsperioden in endloser Abfolge aufeinander folgen und alle,
die am Ende einer solchen Periode ,,librig bleiben”, also nicht erldst wurden, in der folgenden
Evolution wieder aufgenommen werden, um sich zur Vollkommenheit zu entwickeln. So erreichen
in jedem Manvantara zahlreiche Egos die Vollkommenbheit, denn diese Periode ist nach
menschlicher Zeitrechnung sehr lang. Ich sage ,,zahlreiche”, weil die Zahl tatsdchlich sehr groB ist,
auch wenn sie im Vergleich zur Gesamtzahl nicht sehr gro3 erscheint.

Das ist es, worauf Theosophen hinarbeiten — nicht nur selbst die Vollkommenheit zu erreichen,
sondern allen anderen Menschen dabei zu helfen, dasselbe zu tun. Und sie sollten daran denken,
dass die Gesetze des Lebens sie, ob sie es wollen oder nicht, immer wieder auf die Erde bringen
werden, bis sie an die Lehre glauben, das Streben erlangen und beides in die Tat umsetzen.

Aber wer ist der ,,Lehrer der Theosophie”, von dem der Fragesteller spricht?

Die ,, Wdchter der Gotter”, die den Eingdngen der Tempel in Indien gegeniiberstehen, werden mit
einem Fuf3 auf dem Kopf einer Kobra dargestellt, ist dies typisch fiir den Triumph der
hinduistischen Religion iiber die Schlangenverehrung — oder nicht?

W.Q.J. — Ich wiirde sagen, nein. Die Schlange hat viele Bedeutungen, und mit dem Ful} auf ihrem
Kopf zu stehen, konnte bedeuten, dass man die vollstdndige Herrschaft iiber die niedere Natur
erlangt hat, denn die Schlange steht dann fiir die Natur und ihre Kréfte. Und da die hinduistische
Religion viel mit der Schlange zu tun hat, konnen die erwihnten Figuren nicht den Triumph dieser
Religion liber den Schlangenkult bedeuten.

War der ,, Stindenfall” auf der physischen Ebene ein normales Merkmal der menschlichen
Evolution, wie in einigen theosophischen Biichern behauptet wird, oder war er abnormal und nicht
von der Natur beabsichtigt, wie in anderen theosophischen Biichern gesagt wird?



W.Q.J.—Es wire gut, wenn jeder, der sagt ,,wie in einigen theosophischen Biichern”, den Namen
des Autors und des Buches angeben wiirde, denn es ist gegeniiber dem FORUM und jedem darin
verdffentlichten Autor sehr unfair, wenn man gezwungen ist, auf den Inhalt einer Aussage in einem
beliebigen Band zu antworten. Der Kontext einer solchen Aussage konnte die ganze Angelegenheit
in ein anderes Licht riicken, oder wir konnten feststellen, dass es sich um ein Zitatfehler handelt.
Ein gut informierter Theosoph kann nicht behaupten, dass die Natur ,,Absichten‘ hat, und niemand
sollte die Kiihnheit besitzen, zu behaupten, diese zu kennen, wenn es sie gébe.

Wenn in den Schriften eines Theosophen ein Hinweis auf ,,Absichten der Natur* zu finden ist, wird
der Kontext sicherlich zeigen, dass diese Worte im iibertragenen Sinne verwendet wurden, um
scheinbar feststehende Naturgesetze zu beschreiben.

Mir scheint, dass der ,,Fall in die Generation”, wenn er theosophisch erklért wird, nichts
Ungewdohnliches ist. Da die Dinge gemiB3 dem karmischen Gesetz so sind, wie sie sind, und nicht
durch Zufall, kann es keinen Schritt geben, der ungewoéhnlich ist. Aulerdem verwenden wir das
Wort ,,abnormal”, um etwas zu bezeichnen, das nur deshalb aus dem tiblichen Rahmen fillt, weil
wir nicht alle Fakten und Faktoren kennen. Wie im Fall der exzentrischen Bewegungen bestimmter
Planeten, die zur Entdeckung eines anderen Planeten fiihrten, der die Exzentrizitdt verursacht hatte.
Bevor der letzte entdeckt wurde, waren die Bewegungen der anderen sicherlich abnormal, aber als
die Entdeckung gemacht wurde, galten sie nicht mehr als solche. Daher ist ,,abnormal” ein Wort,
das eine Sache nur relativ und nicht absolut beschreibt.

Aber H. P. Blavatsky, die wir als eine gute theosophische Autoritét betrachten, dulert sich zu
unserer Frage klar genug. In Band 2, ,,Die Geheimlehre”, S. 62, sagt sie:

,Dartber hinaus gibt es in der Theologie zwei ,,Fille”: die Rebellion der Erzengel und ihren ,,Fall”,
sowie den ,,Fall” von Adam und Eva. Somit werden, sowohl die niederen, als auch die hoheren
Hierarchien eines vermeintlichen Verbrechens beschuldigt. Das Wort ,,vermeintlich* ist hier der
richtige und zutreffende Begriff, denn in beiden Féllen beruht es auf einer Fehlannahme. Beide
werden im Okkultismus als karmische Wirkungen betrachtet und beide gehdren zum Gesetz der
Evolution: die einen intellektuell und spirituell, die anderen physisch und psychisch.

Der ,,Stindenfall* ist eine universelle Allegorie.*

Und auf Seite 228 desselben Buches gibt sie einen detaillierteren Einblick in den Fall bestimmter
Dhyanis;

,»die an der Reihe waren, als Egos der unsterblichen, aber auf dieser Ebene sinnlosen Monaden zu
inkarnieren”,

und erkldrt im zweiten Absatz derselben Seite:

,.Der ,Stindenfall’ war kein Fall,denn er war nicht verantwortlich.”

Dann, als wolle sie die Antwort auf die Frage nach den ,,Absichten* der Natur liefern, iiberschreibt
dieselbe Autorin ihre Erkldrung zu Strophe II (im 2. Band, S. 52) mit;

»Die Natur allein versagt®,

und auf S. 56, zweiter Absatz, sagt sie:

,»50 zeigt sich, dass die physische Natur, wenn sie bei der Schopfung der Tiere und Menschen sich
selbst iiberlassen bleibt, versagt hat.*

Wenn der zweite Band von ,,Die Geheimlehre* irgendetwas iiber ,,Absichten* in der Evolution
beweist, dann dass die Natur keinerlei Absichten hatte, und wenn sie welche gehabt hitte, wire
jeder Versuch ihrer Verwirklichung zum Scheitern verurteilt gewesen.

Dieses Thema ist interessant und wird dem Studenten, wenn er es mit Hilfe von Madame
Blavatskys Buch studiert, von Nutzen sein.

In einer Antwort auf eine Frage im FORUM zum Thema ,,Meditation” verweist der Verfasser
mehrmals auf die Kontrolle der ,,vitalen elektrischen Strome, oder Wirkstoffe des Unbewussten”.

Unter diesem Begriff verstehe ich das innere Bewusstsein oder die Willenskraft, die sich von der
mentalen Anstrengung unterscheidet, und auch, dass der Verfasser nicht nur in der Lage ist, den



physischen Ausdruck dieser Kraft zu erkennen, sondern sie auch zu kontrollieren. Wir sind uns der
mentalen Anstrengung bewusst, aber normalerweise erzeugt der Impuls des Willens keine physische
Empfindung an sich. Viele von uns, die jetzt in einer grenzenlosen Leere tappen, kénnten zumindest
ihren Weg in der Dunkelheit fiihlen, wenn wir so feststellen konnten, dass unser inneres Bewusstsein
tatsiichlich beeindruckt ist und in Richtung unserer Uberzeugungen wirkt.

Lassen Sie uns einige grundlegende Erlduterungen zu diesem Thema geben.

Kann ein solches Bewusstsein kultiviert werden, und wenn ja, was sind die ersten Schritte?

W.Q.J. — Die Antwort darauf stammt von einem Schiiler, der entdeckt hatte, dass er die
Lebensstrome auf bestimmte Korperteile konzentrieren konnte und dass er, wenn er sie auf den
Kopf konzentrierte, mehr geistig als korperlich titig war und umgekehrt. Als er damit fortfuhr,
stellte er fest, dass er einige Beschwerden vertreiben konnte, indem er seine Lebenskraft auf die
Stelle konzentrierte, an der sie auftraten. Es handelt sich um eine Form der Willenskraft, deren
Anwendung eine gut entwickelte und ausgeglichene Vorstellungskraft erfordert. So sehr das Wort

,, Vorstellungskraft” auch missbraucht wird, es ist das einzige, das die Notwendigkeiten des Falles
zum Ausdruck bringen kann. Wenn Thre Vorstellungskraft kein Bild von der Stelle und der Kraft
erzeugen kann, werden Sie niemals — auBer durch Zufall — die Krifte dorthin flieen lassen konnen.
Daher besteht der erste Schritt darin, die innere Vorstellungskraft zu kultivieren. Ohne dies kann der
Wille auf diesen Ebenen kaum auf sein Ziel ausgerichtet werden, denn ohne Vorstellung haben die
Krifte keinen Ort, an dem sie sich konzentrieren konnen; und es ist ein groBer Irrtum anzunehmen,
dass Wissenschaftler Recht haben, wenn sie sagen, dass Vorstellungskraft eine nutzlose, wenn auch
vielleicht angenehme Kraft sei.

Da jeder Mensch einzigartig ist und seine eigenen inneren Methoden hat, die nur ihm eigen sind,
sollte man nicht nach festen Regeln fiir alle suchen, sondern an sich selbst arbeiten, sich selbst
entdecken, von dem man am wenigsten weil3, und dann auf den so aufgezeigten Wegen
weitergehen. Alle Methoden sollten ausprobiert und die eigenen Denk- und Gefiihlsprozesse
sorgfiltig beobachtet werden. Ohne eine solche Uberpriifung sind Regeln und Diskussionen
nutzlos; durch sie — wenn sie wirklich verfolgt werden — kann alles entdeckt werden.

In ,, Fiinf Jahre Theosophie” heifst es, es gebe 36 Tatwams. Wie Shiva Sanhita sagt:

., Aus dem Ather entstand die Luft; aus dem Ather und der Luft entstand das Feuer, aus dem Ather:
der Luft und dem Feuer, entstand das Wasser; und aus dem Ather, der Luft, dem Feuer und dem
Wasser, entstand die Erde, und alle zusammen bilden das Universum.”’

Nun kann ich diese 5 Tatwams nicht so kombinieren, dass 36 entstehen. Ich mache aus den fiinf
urspriinglichen Tatwams zehn doppelte, zehn dreifache, vier vierfache und eine fiinffache, also
insgesamt 30. Kénnen Sie die Liicke fiillen?

W.Q.J. — Es ist allgemein bekannt, dass das Studium der Tatwams durch Anfénger, einschlieBlich
aller Menschen jeder Art, die noch in der Welt leben, von den Meistern der Okkultismus abgelehnt
wird, da es zu Missbrauch fiihren kann. Dariiber hinaus ist das Thema in allen Abhandlungen so
verworren, dass es vor neugierigen Geistern gut geschiitzt ist. Und da mehrere hinduistische
Autoren sich liber die Anzahl der Tatwams uneinig sind und keiner von ihnen in der Lage ist, sie
anzuwenden oder zu erkldren, wie man sie anwendet, ist es vielleicht gerechtfertigt, diese Frage
vorerst offen zu lassen. Ich fiir meinen Teil bin bereit, zuzugeben, dass ich nur vier dieser Kréfte
kenne, ndmlich Feuer, Luft, Erde und Wasser, und dass ich nur geringe Kenntnisse iiber diese habe.
An dieser Stelle ist es gut, auf Seite 290 von ,,Die Geheimlehre®, Band I, zu lesen: ,,Es gibt also
sieben Krifte im Menschen und in der gesamten Natur.*

Ist es richtig oder sicher, wenn jemand, der mit einem seiner iibersinnlichen Sinne einen Hinweis
auf eine Mine entdeckt hat, nach dieser Mine sucht, selbst wenn er dabei kein edles Ziel verfolgt?
Wenn er sie findet, lduft er dann nicht Gefahr, in Ungliick zu geraten?

W.Q.J. — Es ist nicht Aufgabe der Theosophie, Hinweise auf Minen oder Bodenschétze zu geben,
aber da die Frage aufgeworfen wurde, scheint es nicht falsch zu sein, wenn jemand mit Hilfe
iibersinnlicher Sinne eine Mine findet. Die Zahl der Erfolge in dieser Hinsicht ist sehr, sehr gering,



da Hellseher die Entdeckung in der Regel stark iiberschétzen und oft annehmen, dass es sich um
eine lohnende Lagerstdtte handelt, obwohl es sich in Wirklichkeit nur um einen winzigen
Metallfleck handelt. Ich habe auch noch nie gehort, dass jemand, der auf diese Weise eine Mine
oder etwas anderes findet, mit Schwierigkeiten zu rechnen hat. Gleichzeitig ist die Suche nach
Schitzen mit Hilfe libersinnlicher Fahigkeiten jedoch ein unwiirdiges Unterfangen. Wenn mir
jedoch zufillig eine solche Féahigkeit eine Mine offenbaren wiirde und ich mir dessen sicher wire,
wiirde ich sie vielleicht suchen. In der Regel ist jedoch Enttduschung die Folge.

Gibt es einen grofsen Unterschied zwischen Karma und Schicksal?

W.Q.J. — Schicksal ist das englische Wort fiir ein Karma, das so stark und tiberwaltigend ist, dass
seine Wirkung nicht durch anderes Karma aufgehoben werden kann; aber in dem Sinne, dass alle
Ereignisse unter Karma stehen, sind alle Dinge so bestimmt, wie sie geschehen.

Die Menschen haben immer festgestellt, dass manche Ereignisse so unvermeidlich waren, dass sie
aus Unkenntnis des Gesetzes des Karma sagten: ,,Diese Dinge waren vorbestimmt.* Wenn wir
jedoch die Bedeutung des Karma verstehen, erkennen wir, dass Schicksal nur die Auswirkung von
Ursachen ist, die so méchtig sind, dass keine unserer Handlungen und kein anderes Karma das
Ergebnis verhindern oder verdndern konnte. Diese Ansicht steht nicht im Widerspruch zu dem, was
manche als ,,unverdnderliche Verordnungen des Karma“ bezeichnen, denn diese Verordnungen sind
das Ergebnis zahlreicher karmischer Faktoren, von denen das Fehlen, die Aufthebung oder die
Verschiebung eines einzigen das vermeintliche Ergebnis verdndern wiirde. Wenn wir uns jedoch
vorstellen, dass unser heutiges Leben nur auf das Karma aus einem fritheren Leben zuriickzufiihren
ist, begehen wir den Fehler, an Schicksal oder Vorherbestimmung zu glauben. Da wir jedoch die
Auswirkungen des Karmas aus diesem Leben, sowie aus vielen fritheren Leben, erfahren, folgt
daraus, dass die Ereignisse im Leben eines Menschen auf das Gleichgewicht karmischer Ursachen
zurilickzufiihren sind.

Wenn wir in der gegenwdrtigen Inkarnation in der Lage sind, den ,,freien” spirituellen Zustand zu
erreichen, die grofie Realitdt, wie sie in der Abhandlung ,, Spiritualitiit” beschrieben wird, wéihrend
der langen Zeitspanne zwischen den Reinkarnationen, in der der Geist nicht an den Kérper gekettet
ist, sondern diesen unwirklichen Zustand erlebt — ,,Schlaf, einen Schlaf der Trdume” —, wie in
Luzifer beschrieben, welcher Fortschritt wird dann erzielt?

W.Q.J.—Diese Frage ist sehr verwirrend, und daher vermute ich, dass der Fragesteller in dieser
Angelegenheit dhnlich verwirrt ist. Hier werden zwei Zusténde oder Arten der Entwicklung
miteinander vermischt, ndmlich der freie oder befreite Zustand eines Jivanmukta und der Zustand
eines Wesens, das zur Reinkarnation verpflichtet ist.

Nur diejenigen sind frei, die Jivanmuktas sind; nachdem sie diesen Zustand erreicht haben, sind sie
nicht mehr an die sterbliche Geburt gebunden, sondern kdnnen nach eigenem Ermessen einen
Korper annehmen oder nicht.

Ein Jivanmukta hat Anteil an den Seelen aller Geschopfe und wirkt zum Wohl der Menschheit. Um
einen bekannten Fall zu nennen, sollte man bedenken, dass der Adept, der der T.S. hilft, ein
Jivanmukta ist, aber die ganze Zeit mit dem grof8en Werk der Unterstiitzung der groen verwaisten
Menschheit beschéftigt ist. Und manche glauben, dass er auf die Zeit wartet, in der die Rassen einen
hoheren Entwicklungsstand erreicht haben und er als eine grof3e Personlichkeit wiedergeboren
werden kann, um das begonnene Werk fortzusetzen.

Es kann daher nicht mdglich sein, dass es nach Erreichen des erwihnten befreiten oder freien
Zustands eine ,,lange Zeitspanne zwischen den Reinkarnationen” oder iiberhaupt eine Zeitspanne
gibt; und somit ist die Frage ,,Welcher Fortschritt wird gemacht?” ein Non sequitur, der keiner
weiteren spezifischen Antwort bedarf.

Wenn mit ,,diesem unwirklichen Zustand, ein Schlaf der Traume** der Zustand des Devachan
gemeint ist, lautet die Antwort, dass der Befreite kein Devachan erlebt, da dies ein Zustand ist, der
nur moglich ist, solange man noch der Téuschung unterworfen ist.

Bei der Durchsicht der Abhandlung {iber Spiritualitét finde ich jedoch die vom Fragesteller zitierte

(113



Aussage nicht. Ich muss daher schlieen, dass der Fragesteller eine geringere, niedrigere
Auftassung von ,,freien” und ,,spirituellen” Zustdnden hatte, ndmlich die Vorstellung, dass man in
dieser Inkarnation den Zustand des Jivanmukta erreichen konne und dass jemand, der frei ist,
dennoch zur Reinkarnation verpflichtet sei. Aus der Erwdhnung eines Zwischenzustands von Schlaf
und Traum koénnte man dies schliefen.

Eine Untersuchung der philosophischen Grundlagen all dieser theosophischen Ideen wiirde jedoch
eine solche Verwirrung verhindern, wie ich sie aufgezeigt und zu beseitigen versucht habe.
Tatsdchlich finde ich auf der dritten Seite der erwéahnten Schrift, in Zeile 19 ff., die direkte
Behauptung, dass wir in Wirklichkeit nur nach dem genannten Zustand streben und dass wir jetzt
mit der Ausbildung beginnen konnen, die uns zu den Héhen fiihren wird, auf denen die Befreiten
stehen. Es wird iiberhaupt kein Bezug auf ,,lange Zwischenperioden der Reinkarnation” genommen.

Wenn all unser Leiden in diesem Leben durch die Missetaten eines friiheren Lebens verursacht
wird, wie kann dann irgendeine Kombination von siderischen Einfliissen bei der Geburt unser
Schicksal beeinflussen?

W.Q.J. — Eine griindliche Kenntnis der Lehre vom Karma und dessen, was tatsdchlich von
denjenigen, die dazu befugt sind, liber die Astrologie behauptet wird, wiirde eine Antwort auf diese
Frage ergeben.

Astrologie ist weder Wahrsagerei noch Kartenlegen; das Deuten von Omen ist Wahrsagerei; das
Kartenlegen ist eine Form der Wahrsagerei: Astrologie ist keines von beiden. Alles, was ihr
zugeschrieben wird, ist, dass die gesamte Konstellation der Sterne, wie eine riesige Maschine oder
ein Uhrwerk, genau den Zustand, oder die Beschaffenheit eines beliebigen Punktes in der gesamten
Masse anzeigt. Ist das absurder, als zu sagen, dass ein Uhrmacher anhand der Bewegungen einer
Uhr genau sagen kann, wo sich die Zeiger zu einem bestimmten Zeitpunkt befinden werden, und
ebenso anhand der Zeiger allein, wo sich die verschiedenen Zahnridder und anderen Teile im Inneren
befinden?

Wenn gewodhnliche Geister und unwissende, sowie korrupte Praktiker der Astrologie sich ihrer
Nachahmungen, falschen Vorstellungen und niederen Anwendungen bedienen, ist das kein Grund
fiir das FORUM, die Astrologie pauschal zu verurteilen. Man kdnnte genauso gut das wahre
Christentum wegen der mit seinem Namen versehenen niedertrachtigen Féalschungen verurteilen.
Auf die oft geduBerte Behauptung, dass ,,Karma alle Welten, bis hin zu der von Brahma regiert”,
antworten wir auf die Frage, dass unser Karma und die Sterne untrennbar miteinander verbunden
sind, denn wenn wir kein Karma hétten, gibe es fiir uns keine Sterne. Gerade weil das Karma jedes
Wesens bei seiner Geburt durch sein vorheriges festgelegt ist, zeigt das gro3e Uhrwerk des
Himmels dem Weisen — aber nicht dem Dilettanten oder den modernen Missbrauchern der
Astrologie — unfehlbar das Karma oder das gegenwartige Schicksal des Wesens.

Wenn wir jedoch, wie es selbst die besten Theosophen so oft tun, einen Teil unseres Universums
von einem anderen trennen und den einen dem Karma unterwerfen, den anderen aber nicht, dann
konnen Fragen wie diese natiirlich nicht beantwortet werden. Die Lehren der Weisheitsreligion sind
nichts, wenn sie nicht allumfassend sind, sie sind nutzlos und irrefithrend, wenn sie nicht auf die
groBten, wie auch auf die kleinsten Umstéinde oder Welten anwendbar sind; und so antworten wir,
dass nicht nur die Positionen der Sterne unser Karma anzeigen, sondern sogar die Wolken, der Wind
und die Stunde des Tages oder der Nacht, in der wir geboren werden, dasselbe tun.

Ist das siebte Prinzip, das Atma, jemals inkarniert, oder sind unsere Korper lediglich Projektionen
dieses Prinzips und von ihm geformt, wie die Statue Galateea von Pygmalion? Aus einigen
theosophischen Biichern entnehme ich, dass alle sieben Prinzipien von Anfang an inkarniert sind
und dass jedes Prinzip nacheinander entwickelt wird. Aus anderen geht hervor, dass die héheren
Prinzipien niemals inkarniert sind.

W.Q.J. — Die Fiktion von der Erschaffung Galateeas durch Pygmalion ist ein so schwacher und
unzureichender Symbol oder Vergleich, dass ihre Verwendung nichts bringt, da sie mit Sicherheit
irrefiihrend ist.



Die Entwicklung der korperlichen Form erfolgte auf dieselbe Weise, wie die aller anderen Formen;
wie es in der Bhagavad-Gita heif3t:

»Alles ist der mystischen Kraft der Selbstideation, dem ewigen Gedanken im ewigen Geist, zu
verdanken”,

und nur in dem Sinne, dass alle Formen Projektionen des Ewigen sind, konnen wir sagen, dass
,unsere Korper Projektionen dieses Prinzips” (Atma) sind. Der zweite Satz der Frage zeigt, dass
hier ein weiterer Fall vorliegt, in dem die sehr materialistische Sichtweise der siebenfachen
Konstitution des Menschen, die in ,,Esoterischer Buddhismus* dargelegt und danach von so vielen
iibernommen wurde, zu der Vorstellung gefiihrt hat, dass es eine Trennung zwischen den
sogenannten ,,Prinzipien gibt. Diese Vorstellung von sieben verschiedenen Dingen, Wesenheiten
oder Prinzipien im Menschen sollte aufgegeben werden und ist fast ausschlielich auf eine falsche
Nomenklatur zuriickzufiihren, wie in mehreren Artikeln in der Zeitschrift ,,The Path nachdriicklich
betont wurde.

Es kann nur ein Prinzip geben, und alles andere sind nur Aspekte davon, oder Vehikel, durch die es
wirkt und sich manifestiert. Daher ist nur das eine Prinzip an der Erzeugung beteiligt, wenn es sechs
Hiillen oder Vehikel annimmt oder sich unter sechs Aspekten zeigt. Da es jedoch nach der
theosophischen Lehre dieses eine Prinzip — nennen wir es Atma — in seiner Essenz das Hochste ist,
ist seine Einwicklung in die Materie nur teilweise.

Um die Natur zu verstehen und Selbstbewusstsein zu erlangen, ist es notwendig, dass die sechs
Vehikel wirken konnen, und was in einigen theosophischen Biichern mit der Aussage gemeint ist,
dass sich jedes ,,Prinzip der Reihe nach entwickelt”, ist, dass seit Beginn eines Manvantara die
sechs materiellen Vehikel nacheinander in der richtigen Reihenfolge und in Ubereinstimmung mit
dem Rest der Natur entwickelt werden miissen, wobei keines zuriickbleibt und keines vorauseilt.
Wenn wir beispielsweise davon ausgehen, dass in einer bestimmten Phase der Evolution nur ein
Vehikel vollstindig entwickelt war, dann wére der (so genannte) Mensch nicht der Mensch, wie wir
ihn kennen. So sehen wir in der ,,Geheimlehre”, dass vom Menschen als solchem erst dann
gesprochen wird, wenn mehrere Rassen oder Vehikel in der richtigen Reihenfolge und im richtigen
Verhiltnis vollstdndig entwickelt sind.

Aus diesen Uberlegungen scheint die alte hinduistische Vorstellung, dass das, was wir vom
Menschen sehen, nur der innere (oder duBere) harte Kern der materielle Korper ist und dass er in
seiner ganzen Natur sogar bis zum Mond reicht. Und ich neige zu der Meinung, dass Atma niemals
inkarniert ist, sondern das Wesen, das er sich als Verbindung gewéhlt hat, tiberschattet und in ihm
leuchtet.

Wiirden wahre Okkultisten und aufrichtige Theosophen legale Kiinste der Weiffen Magie gegen
Bezahlung gutheiffen oder austiben?

W.Q.J. — Meine Antwort darauf wire, dass die Annahme von Bezahlung fiir jede Handlung der
»weiflen Magie” untheosophisch und schidlich fiir den Empféanger ist. Das Beispiel aller grof3en
Mainner, die aus der Geschichte oder der Heiligen Schrift bekannt sind, spricht gegen die Annahme
von Bezahlung in solchen Fillen. Jesus hitte sie nicht angenommen, ebenso wenig wie Apollonius
oder Buddha, obwohl sie es zulieBen, dass Menschen ihnen Essen oder Geld dafiir spendeten, wenn
sie darauf bestanden. Buddha war auf freiwillige Lebensmittelspenden angewiesen und nahm von
einem reichen Mann die Schenkung eines Gartens oder Parks fiir seine Jiinger an, aber nicht fiir sich
selbst. Ein ,,rechtméBiger Lebensunterhalt” erlaubt es nicht, Krifte, die einer anderen Ebene als
dieser angehoren, gegen Bezahlung einzusetzen.

Wenn wir hungern miissen, weil wir keine Bezahlung fiir das annehmen, was der Fragesteller
»Kunst der Weilen Magie” nennt, dann sage ich: Hungert, und ihr werdet besser dran sein.

Die Annahme von Bezahlung nimmt der Handlung sofort den Charakter der weillen Magie und
macht sie zu schwarzer Magie, denn die Annahme der Bezahlung hat einen egoistischen Zweck, den
keine Argumentation und keine Selbsttduschung beseitigen kann. Es gibt viele Grade der
»schwarzen Magie”, die von der Bemiihung, Geld fiir Essen zu bekommen, bis hin zur bewussten
Arbeit nur fiir sich selbst reichen. Wenn jemand die natiirliche Gabe des Heilens hat und dafiir Geld



nimmt, betriigt er. Das ist weit entfernt von der Ausiibung der Medizin, fiir deren Erlernen man
Miihe, Zeit und Geld aufwenden muss.

Aber wenn ein Naturheiler oder ein ,,spiritueller Heiler” — um einen hdchst absurden Begrift zu
verwenden, der derzeit in Amerika in Mode ist — Heilung praktiziert und nur so viel Almosen
nimmt, wie er zum Lebensunterhalt braucht, ist das keine schwarze Magie. Aber alle solche Heiler
konnen sich fragen, ob sie mit ihrer Kunst oder Praxis — oder wie auch immer sie es nennen — Geld
verdient, gespart, Eigentum erworben oder in Luxus gelebt haben, und wenn ja, dann haben sie
sicherlich ,,die Gétter beraubt”, die ihnen diese Kraft frei gegeben und keine Bezahlung verlangt
haben. Die ,,Gotter” sehen diese Dinge, und es gibt eine Zeit und einen Ort, an dem Rechenschaft
iiber das gestohlene Eigentum abgelegt werden muss.

In welchem Sinne wird das Wort ,,entsprechen” in theosophischen Schriften und den Werken von
Swedenborg verwendet? Im Sinne von ,, Ursache und Wirkung” und dass Dinge niemals
,,entsprechen”, wenn diese Beziehung zwischen ihnen nicht besteht?

W.Q.J. — Ich nehme an, der Fragesteller bezieht sich auf die Verwendung der Worter ,,es
entspricht”, ,,es gibt eine Entsprechung”. Dies bezieht sich nicht auf Ursache und Wirkung, sondern
eher auf Ahnlichkeit oder Gleichheit, wie: ,,Das Gute entspricht dem Licht und das Bése der
Dunkelheit”; ,,Selbstsucht entspricht Kélte und Eiskélte, GroBziigigkeit hingegen Wérme.”
Zwischen diesen Begriffen besteht kein Ursache-Wirkungs-Zusammenhang, denn GrofBziigigkeit ist
weder die Wirkung von Wirme, noch deren Ursache, ebenso wenig wie Licht die Wirkung oder
Ursache von Giite ist. Sie irren daher grundlegend, wenn Sie annehmen, dass das Wort
,Entsprechung® verwendet wird, um Ursache und Wirkung auszudriicken. Eine Untersuchung eines
guten Worterbuchs ergibt, dass die Bedeutung ,,Passung, Ubereinstimmung, VerhiltnismiBigkeit*
und damit ,,Ahnlichkeit“ ist. Der Fragesteller sollte dieses Wort studieren und sich ein klares
Verstindnis seiner Bedeutung und Verwendung aneignen, denn wenn die Vorstellung davon so
verwirrend bleibt, wie die Frage vermuten ldsst, werden viele weitere Irrtiimer daraus resultieren.
Eine mehr oder weniger vollstindige Kenntnis der Entsprechungen gibt die Féhigkeit, nach und
nach von einer Ebene zur anderen, Wissen zu erlangen.

Welche Auswirkungen hatte unser Biirgerkrieg auf die Astralebene und damit auch auf uns selbst?
W.Q.J. — Um diese Frage richtig zu beantworten, brauchte man die Fahigkeiten eines Adepten, der
in das astrale Licht sehen und die genauen Ergebnisse messen konnte. Aber plotzliche Todesfille im
Krieg haben nicht dieselbe Wirkung wie die Toétung eines Mdrders oder eines bdsen Menschen, der
gegen das Gesetz verstoflen hat. Die Mianner, die in der Schlacht getdtet werden, sind mit dem
Transport von Truppen, der Aufstellung von Batterien, dem Abfeuern von Salven und dem Einsatz
von Schwertern beschéftigt. Thre Aufmerksambkeit ist fast vollstindig damit beschéftigt, und wenn
sie plotzlich getdtet werden, ist in ihrem Wesen die Vorstellung von gegenwirtigem Angriff und
Verteidigung verankert. Wenn wir annehmen, dass sie in der Astralebene verweilen, dann werden
sie dort dieselben Handlungen fortsetzen, die sie zum Zeitpunkt ihres Todes beschiftigt haben. Aber
der Verbrecher, der ein verbrecherisches Leben gefiihrt hat, der voller boser Leidenschaften ist und
mit einem Herzen voller Leidenschaft und Rache in die andere Welt hiniibergeht, wird auf der
anderen Ebene voller unerfiillter Wiinsche verweilen und nicht, wie der Krieger, von einer einzigen
starken Idee liberwiltigt sein.

Der Astralkrieger beschrinkt sich auf die Wiederholung von Angriff und Verteidigung, wéahrend der
Verbrecher seine Rache und seine schlechten Instinkte im Allgemeinen zu befriedigen sucht.

Diese Uberlegungen scheinen mir auf einen Unterschied hinzuweisen. Ich mafe mir jedoch nicht
an, die gesamte Frage nach der Wirkung des Krieges aus anderen Ebenen zu beantworten.

Muss man, um ein guter Theosoph zu sein, aktiv an Okkultismus glauben? Ich meine: Wenn ein
Mensch den edelnen Einfluss der Philosophie der Theosophie spiirt und sich bemiiht, danach zu
leben, ist es dann fiir seinen Gewinn und seine Entwicklung absolut notwendig, mehr zu tun, als zu
glauben, dass bestimmte okkulte Tatsachen sind, wihrend er personlich den Okkultismus ablehnt



und ihn in jeder Form meidet, weil er die theosophischen Lehren ohne ihn fiir ausreichend hdlt?
W.Q.J. — Der Fragesteller hat entweder von anderen gehort oder gelesen, dass ein guter Theosoph
glauben muss, dass der Okkultismus unser hochstes Ziel als Mitglieder der T.S. ist. Das ist nicht
wahr.

Gegenwartig ist ,,die T.S. nicht“, wie ein Adept einmal an Herrn Sinnett schrieb, ,,ein Ort, um
Okkultismus zu lehren®, obwohl dies von einigen verfolgt wird. Sie ist eine Gesellschaft, die dazu
bestimmt ist, einer leidenden Menschheit, die sonst durch die gemeinsamen Bemiihungen von
Materialisten und Theologen in einen geistigen Tod versinken wiirde, eine wahre Sicht des Lebens
und der Natur zu vermitteln.

Daher ist der wahre Theosoph derzeit der wahre Altruist, der seine persdnlichen Wiinsche nach
Fortschritt, in einer geheimen und faszinierenden Kunst versenkt, damit er diese wahre Sicht des
Lebens, des Todes und der Unsterblichkeit so vielen seiner Mitmenschen wie moglich vermitteln
kann.

Viele Mitglieder unserer Gesellschaft, geblendet von den Wundern des Okkultismus, haben sich
vorschnell seinem Studium zugewandt, ohne zu erkennen, dass es nicht nur Willenskraft, sondern
auch einen weiten Verstand und ein unerschiitterliches Gedachtnis erfordert; und viele sind
gescheitert, wie viele andere noch scheitern werden.

Mitglieder der T.S., die Tabak konsumieren, verteidigen diese Gewohnheit mit dem Argument, dass
sie bestimmte Eigenschaften habe, die beim Studium des Okkultismus sehr schiitzend seien. Ist das
wahr, und wenn ja, warum ist es dann unvereinbar mit einer der fiinf Gebote, die der Buddha
gelehrt hat, namlich: ,,Meide Drogen und Getrdnke, die den Verstand beeintrdchtigen; ein klarer
Geist und ein reiner Korper brauchen keinen Soma-Saft*“? Und ist es nicht moglich, den Willen,

den spirituellen Willen, zu schulen, um allem, was dieses schddliche Kraut zu zerstéren sucht,
wirksam zu widerstehen, wenn es dies tatsdchlich tut?

W.Q.J. — Ich wiirde sehr gerne wissen, wer dieser F.T.S. ist, der ,,den Tabakkonsum als Schutz beim
Studium des Okkultismus verteidigt®, denn er oder sie kann weder wissen, was Schutz bedeutet,
noch was Okkultismus ist. Es gibt Hunderte von hinduistischen Okkultisten, die sich nie dem Tabak
hingegeben haben, aber sie haben ihn anderen nicht verboten. Sie schiitzen sich mit Mitteln, die nur
auf der Ebene angewendet werden konnen, auf der ein solcher Schutz notwendig ist, und das ist die
Ebene, auf der weder Tabak noch Gefiihle zu diesem oder einem anderen Thema Platz haben. Tabak
mag den Korper vor Krankheitskeimen schiitzen, aber diese Sicherheit brauchen alle Menschen, ob
sie nun Okkultismus studieren oder nicht. Die ganze Frage nach Tabak oder kein Tabak ist rein
materiell. Es wurde entdeckt, dass er nur durch Missbrauch schédlich ist, aber gleichzeitig wurde
festgestellt und erklért, dass andere Rauschmittel und Stimulanzien wie Hanf, Opium und
Spirituosen dynamisch behindern und geistig schidigen. Daher diese Tridnen — und Tabak.

Herr Sinnett sagt: ,, Nicht der brave oder fromm strebende Mensch erreicht die hochste
Entwicklung. “ Was ist die hochste Entwicklung, und wie ldsst sie sich am besten erreichen?
W.Q.J.—Ich mochte hinzufiigen, dass Herr Sinnett die in vielen alten und neuen Biichern zu
findende Lehre im Blick hatte, dass sowohl Weisheit als auch Tugend notwendig sind, fiir den, der
nach der ,,hochsten Entwicklung* strebt. Tugend fiihrt nur zum Himmel, Weisheit fiihrt zur
Vereinigung mit dem Ganzen. Aber Weisheit muss letztlich von Tugend begleitet sein. Tugend, die
iiber viele Leben hinweg angestrebt und praktiziert wird, fiihrt schlieBlich zur Weisheit, doch die
zuerst erlangte Weisheit erleichtert die Kultivierung der Tugend.

Die hochste Entwicklung kann nicht in einer einzigen Inkarnation erreicht werden. Die Lehrer
sagen, dass wir die Gesellschaft derer suchen miissen, die rein und weise sind, die ein heiliges
Leben fiihren, und dass wir mit Beharrlichkeit, Demut und Glauben nach Wissen streben miissen,
und dass wir, wenn wir so den Weg beschreiten, nach vielen mithsamen Kdmpfen das Ziel vor
Augen haben werden.

Gibt es eine theosophische Theorie zu den atmosphdrischen und elektrischen Storungen, die in den



letzten Jahren in diesem Land so hdufig auftraten?

W.Q.J. — Von Theosophen wurden einige Theorien zu den groflen atmosphérischen und elektrischen
Storungen aufgestellt, aber sie beschrianken sich nicht speziell darauf; sie umfassen auch andere
grofle Verdanderungen und reichen bis in den Bereich des Denkens und der kleineren Verdnderungen
in der Menschheit hinein. Atmosphérische und elektrische Verdnderungen finden zu jeder Zeit statt
und verstédrken sich in bestimmten Perioden. Die Verdnderungen der groflen Zyklen — von einem
zum anderen — machen alle moglichen Umwalzungen moglich.

Die Sonne, die sich langsam auf ihrer groen Bahn bewegt, trigt die kleine Erde in neue Bereiche
des Weltraums, wo sie auf vollig neue kosmische Bedingungen trifft, und auch die Sonne durchliuft
Verdnderungen in ihrer Position und ihrem Zustand. Letztere miissen sich auf unsere Atmosphire
und die elektrischen Verhéltnisse auswirken, denn einige Theosophen vertreten die Ansicht, dass die
Sonne unsere gro3e Quelle der Elektrizitit ist. Die Wissenschaft hat kiirzlich die Mdglichkeit einer
tatsdchlichen Verbindung zwischen Sonnenflecken und unseren groflen elektrischen Stiirmen
eingerdumt; die alten Hindu-Astrologen haben dies immer behauptet, denn sie behaupteten, dass
sich mit der Verdnderung der Sonne, auch die Bedingungen auf der Erde verdnderten. Es wére
jedoch voreilig, definitiv zu behaupten, dass entweder die Sonne allein die Verdnderungen
verursacht oder dass sie auf eine andere Lage der Erde auf ihrer groBen Bahn durch den Weltraum
zuriickzufiihren sind.

In der Zeitschrift ,, The Path” vom August 1889, finden wir unter der Uberschrift ,, Totenverehrung,
Ausziige aus einem privaten Brief” ,, Einige der schlimmen Folgen der Medialitdt” wird uns gesagt,
dass das Zuriickholen von Selbstmérdern und Menschen, die eines Unfalltodes gestorben sind,

,, unaussprechliches Leid fiir das Ego mit sich bringt, das unter seinem schéindlichen Schatten
wiedergeboren wird”, und weiter, dass ,, es jetzt viele Menschen verflucht, die sich fiir immer in
einer mentalen Holle wiederfinden, im Krieg mit sich selbst und ihren besten Gedanken, ohne zu
wissen, warum”. Sollen wir aus dem ersten Zitat schliefSen, dass einige von uns mit diesem Vampir
an sich gebunden geboren werden? Wenn ja, wie konnen wir uns dann im Interesse derjenigen von
uns, die sich in der im letzten Zitat beschriebenen Lage zu befinden scheinen, von diesem alten
Mann des Meeres befreien?

W.Q.J. — Das siebenfache Schema der menschlichen Konstitution und die Schlussfolgerungen
dariiber, wie die Trennung der sogenannten Prinzipien stattfindet, sowie ihr ,,Schicksal* nach dem
Tod des Korpers, scheinen gegen die Annahme zu sprechen, dass es Aberglaube ist, zu glauben,
dass Selbstmorder und Unfalltote, die in Séance-Rdume gezogen werden, Boses bewirken. Es ist
bekannt, dass sich nach einem gewaltsamen Tod des Korpers die Prinzipien iiber dem Materiellen,
nicht wie in anderen Féllen, trennen, nicht ins Devachan gehen, sich nicht auflosen. Bei einem
natiirlichen, gewohnlichen Tod 16st sich der Astralkorper auf, ebenso wie Kama-rupa; in den
anderen Fillen ist dies nicht der Fall.

Der Mensch, der sich selbst totet, ist nicht wirklich tot. Nur sein Korper ist tot; er bleibt ein
lebender Mensch, in den uns nahen Astralbereichen, ohne Korper. Wenn man ihn in Ruhe ldsst,
kommt er zu gegebener Zeit zu seinem Ende, aber in weiter Ferne, gemessen an der Linge der
Jahre, die er gelebt hitte, wenn er nicht Hand an sich gelegt hitte. Wird er jedoch in einen Medium
hineingezogen, erhélt er eine neue Anziehungskraft, die ihn an die Erde bindet und ihn sozusagen
mit den Dadmpfen des Lebens berauscht. Das hilt ihn zuriick und ldsst ihn lange, lange Jahre im
Kama Loka leben und auch denjenigen verfluchen, der ihn so weiter hinabzieht. Wie widerspricht
das dem ,,ordnungsgemiflen Wirken des Karma”? Es ist sein Karma, das ihn zum Selbstmorder
gemacht hat, das es den Medien ermdoglicht, ihn zu storen. Es ist genau der Fall eines Mannes, der
iibermédBig trinkt und sich dadurch in eine Lage begibt, in der er durch andere bdse Einfliisse
Schaden nehmen kann. Auch im Fall eines Unfalltods.

Das Karma, das derselbe Mensch geschaffen hat, bestimmt, dass er sich selbst so bestraft und sich
allen Konsequenzen aussetzt, die daraus folgen konnen. Das ist kein Grund, warum wir das Gesetz
ignorieren und einen Dollar bezahlen sollten, um unsere Launen zu befriedigen und gleichzeitig
einem Mitmenschen Schaden zuzufiigen.

Hypnose ist eine anerkannte Tatsache. Wir wissen, dass Menschen hypnotisiert und gegen ihren



Willen dazu gebracht werden kdnnen, sich durch lacherliche Gesten und Possen lacherlich zu
machen. Manche Menschen bezahlen dafiir, um das zu sehen. In diesem Fall konnen wir den
Schaden mit eigenen Augen sehen. Das ist alles unangebracht. Aber ist es deshalb Aberglaube,
daran zu glauben und auf die Nachteile hinzuweisen? Ich glaube kaum. Ich mdchte hinzufiigen,
dass der ,,private Brief” von einem hohen Chela stammte und von mehreren hochrangigen
Okkultisten als wahr bestitigt wurde.

Wird der Einsatz von Hypnose zu guten Zwecken, wie beispielsweise bei chirurgischen Eingriffen,
von Theosophen missbilligt? In welcher Beziehung stehen die Erforschung und Ausiibung der
Hypnose, wenn sie nur zu guten Zwecken eingesetzt wird, zum dritten Ziel der Theosophischen
Gesellschaft?

W.Q.J. — Als Teilantwort auf diese Frage kann man nur eine personliche Meinung duflern, und
meine ist, dass Hypnose gesetzlich verboten werden sollte. Nur einige wenige hochgesinnte und
gelehrte Arzte sollten sie ausiiben diirfen. Ich wiirde sie der breiten Masse der Arzte ebenso schnell
verbieten wie der breiten Masse der Offentlichkeit, da ich sie fiir eine gefihrliche und schédliche
Kraft halte. Der grofe Charcot, der sie populdr gemacht hat, sagt, er wiirde sie nur kompetenten
Arzten erlauben. In der heutigen Zeit des schwarzen Egoismus wiirde ich fiir ihre vollstindige
Abschaffung stimmen.

Ist Kama Loka definitiv als ein Zustand des Leidens definiert (insofern dhnlich dem romisch-
katholischen Fegefeuer), der ausschlieflich durch Auflosung oder ein gewaltsames
Auseinanderreifsen der vier hoheren Elemente gekennzeichnet ist? Wenn dem so ist, wie kommt es
dann, dass nach der Trennung von Kama Rupa und dem niederen Manas vom eigentlichen Manas
das tiberlebende Wesen die Erinnerungen an die irdische Personlichkeit mit sich in den Devachan
nimmt?

W.Q.J.— Ich kann nicht entscheiden, ob T.E.K. [Fragesteller] daraus schlie3t, dass das Leiden im
Kama Loka das Gedichtnis zerstort oder dass die Trennung der ,,Prinzipien” es wegnimmt. Wenn es
aber um ,,LLeiden” geht, dann wiirde ich sagen, dass dies nicht das Gedachtnis raubt. Damit bleibt
die andere Frage offen: Wie trigt das iiberlebende Wesen die Erinnerungen der irdischen
Personlichkeit mit in den Devachan?

Der Schliissel zur Theosophie in Kap. IX beschreibt den allgemeinen Prozess, auf den sich die
Frage bezieht. Dort scheint es, dass beim Tod der Korper, die Lebenskraft und der Astralkorper
verloren gehen und das mittlere Prinzip (Kama-rupa) zusammen mit Manas, Buddhi und Atma im
Kama-Loka ist, der ein Zustand oder eine Verfassung und kein Ort ist. Dann beginnt die Trennung
zwischen Kama-rupa und der hoheren Triade, nach deren Vollendung Manas-Buddhi-Atma in den
Devachanischen Zustand fallen.

Auf Seite 92 desselben Buches finden wir in der Spalte ,,Erlduterung”, dass, wenn das Manas sich
natiirlich zum Buddhi hin und vom Kama-rupa weg zieht, das ,,Ego in die Devachanische
Gliickseligkeit eingeht”. Dies beschreibt den Prozess. Man kann nicht sagen, dass es sich dabei um
Leiden oder Schmerz handelt.

Der einzige Punkt, der dann noch offen bleibt, ist die Erinnerung. T.E.K. spricht zu Recht von
,Erinnerungen”. Kapitel VIII von ,,The Key” macht dies deutlich. ,,Erinnerung” ist die physische
Gedichtnisfunktion des Gehirns; ,,Reminiszenz” ist die ,,Erinnerung der Seele”.

Jedes neue Gehirn schafft ein neues physisches Gedéchtnis, das Manas in jedem Leben nutzt, aber
Manas selbst, ist der Sitz des eigentlichen Gedichtnisses, das von H. P. Blavatsky als
,,Reminiszenz” bezeichnet wird.

Das bedeutet nicht, dass Manas die Erinnerung an alle Lebensumstinde mit in den Devachan
nimmt, sondern nur die Bliite seines Lebens, die Erinnerung an seine besten Stunden, wihrend er
die schmerzhaften und bosen Teile dem sterbenden Gehirn und Kama-rupa iiberlésst.

Wenn der Fragende als Hilfe eine objektive Veranschaulichung dessen wiinscht, was mit Manas
durch die Trennung von Kama-rupa geschieht, kann dies helfen: Stellen Sie sich Manas vor, wie es
an seiner Unterseite an Kama-rupa befestigt ist, so wie ein Foto auf einer Glasplatte befestigt sein



kann. Wenn das Papier getrocknet ist, kann es von der Platte genommen werden, wobei der Film
mit dem Bild auf der Platte zuriickbleibt. Wenn Manas getrennt wird, bleibt also sein unterer Film
an Kama-rupa haften, wihrend sein hoherer Teil in Devachan geht. Und im Hoheren Manas
befindet sich das wahre Gedéichtnis.

Ist es eine Tatsache, dass wir kein Recht haben, Menschen zu verurteilen, und nur ihr Verhalten
verurteilen sollten?

W.Q.J. — Ich verstehe nicht, warum man, um den moralischen Sinn zu schulen, andere verurteilen
muss. Die Notwendigkeit der Verurteilung wird niemals verschwinden, wenn wir uns mit solchen
Praktiken beschiftigen, wéhrend wir darauf warten, dass die Welt so gut wird, dass es niemanden
mehr zu verurteilen gibt. Es erscheint mir als eine untheosophische Lehre, dass unser moralischer
Sinn durch die Verurteilung anderer richtig kultiviert werden soll oder kann.

Die in der Frage zitierte Maxime war vom Verfasser, als eine flir den Staat geltende Regel gedacht,
sondern ausschlieBlich fiir ernsthafte Jiinger, die sich bemiihen, den hochsten Verhaltensregeln zu
folgen. Wir neigen so sehr dazu, andere zu verurteilen und unsere eigenen Fehler zu iibersehen, dass
aufrichtige Jiinger als Disziplin gelehrt werden, ihren moralischen Sinn zu schulen, indem sie ihre
eigenen Fehler untersuchen und andere dasselbe fiir sich selbst tun lassen, aber wenn die
Gelegenheit eine Verurteilung erfordert, soll diese sich auf die falsche Handlung beziehen. Dies
kann nicht fiir einen Richter oder einen anderen ordentlichen Untersuchungsrichter, Lehrer oder
Fiihrer gelten. Es ist ausschlieBlich fiir diejenigen gedacht, die glauben, dass unser Leben so kurz
ist, dass keine Zeit bleibt, wenn wir uns mit den Fehlern anderer beschéftigen, und die es vorziehen,
thre Chance zu verbessern, indem sie sich selbst ldutern, ihre eigene Tiir reinigen und den Balken
aus ihrem eigenen Auge entfernen.

Denn alle Weisen und Okkultisten erkldren, dass zu den notwendigen Tatsachen, die man kennen
muss, die Tatsache gehort, dass jedes Mal, wenn ein Mensch sich der Verurteilung eines anderen
hingibt, er durch seine eigene Handlung daran gehindert wird, seine eigenen Fehler zu sehen, und
dass seine Fehler frither oder spéter zunehmen. Wenn ein aufrichtiger Schiiler dies fiir wahr hilt,
wird er in Bezug auf andere zogern und sich mit Selbstpriifung und Selbstiiberwindung
beschiftigen. Das wird seine ganze Zeit in Anspruch nehmen.

Wir sind nicht als universelle Reformer der Fehler und Missstidnde aller Menschen geboren, und
Theosophen kdnnen ihre Energie nicht damit verschwenden, andere zu kritisieren. Auflerdem
bezweifle ich stark, dass jemals jemand durch die Fehlerkritik seiner Bekannten verbessert wurde.
Es ist die natiirliche Disziplin, die zur Verbesserung fiihrt, und nur diese.

Tatsdchlich habe ich in meiner langjdhrigen Erfahrung mit Menschen, die stindig andere kritisieren,
beobachtet, dass dies in 99 von 100 Fillen nichts anderes bewirkt als eine selbstgefillige
Genugtuung im Herzen des Kritikers und Wut oder Verachtung im Herzen des Opfers der
Fehlerkritik.

Ein Beispiel geniigt, um dies zu verdeutlichen: Eines Abends verlief ich mit einem Freund, der
kaum eine Gelegenheit ausldsst, auf Versdumnisse oder Verfehlungen anderer hinzuweisen, eine
Hochbahn. Als er als Erster aussteigen wollte, versperrte thm ein grob gekleideter Mann den Weg
und schien einsteigen zu wollen. Mein Freund, der kriftig war, packte ihn an den Schultern, stief3
ihn zurilick und sagte: ,,Die Regel lautet, dass zuerst die Fahrgéste aussteigen diirfen. Das Ergebnis:
Als er davon ging, in der Uberzeugung, einen Fehler richtig korrigiert zu haben, verfluchte ihn der
Mann lautstark und forderte ihn horbar auf, ihm eine Gelegenheit zu geben, ihn zu treten. So
entstand nichts als Wut und Bosheit in einem Herzen — vielleicht im Herzen eines in Not geborenen
Mannes — und in dem des Kritikers eine Selbstzufriedenheit, die bekanntlich die Handlangerin der
Selbsttduschung ist.

In FORUM 16 heifst es: ,, Tugend fiihrt nur zum Himmel. Weisheit fiihrt zur Vereinigung mit dem
Ganzen. *“ Was ist hier mit Tugend gemeint?

W.Q.J.—Nach den Worterbiichern ist die grundlegende Bedeutung von Tugend Stirke. Weitere
Bedeutungen sind Tapferkeit, Wirksamkeit, Heldenmut, moralische Giite, das Unterlassen von



Laster oder das Befolgen moralischer Gesetze. In dieser letzten Bedeutung wird das Wort
verwendet. Es gibt keine Synonyme fiir Tugend und Weisheit. Im christlichen Weltbild ist die
Furcht vor Gott der Anfang der Weisheit. Es gibt die bloBe Weisheit der Gelehrsamkeit, aber im
eigentlichen Sinne bedeutet Weisheit, Wissen zu haben oder zu wissen; oder geschickt in Kunst,
Wissenschaft oder Philosophie oder in Magie und Wahrsagerei zu sein. (2 Samuel XIV.) In der
Umgangssprache bedeutet tugendhaft zu sein also, gut zu sein; weise zu sein bedeutet, Wissen zu
besitzen. Wenn das Reich Gottes die Vollkommenheit der Evolution ist, dann ist es das Wissen, das
schneller dorthin fiihrt als die Tugend. Natiirlich werden diese Begriffe im theosophischen Weltbild
von Mensch und Natur verwendet, und in diesem Licht erscheint es, dass wir zuséitzlich zur
Tugendhaftigkeit auch Wissen haben miissen, denn ein tugendhaftes Leben fiihrt zu den Freuden
des Devachan, mit gutem Karma fiir das nichste Leben und so weiter durch viele Leben; aber
Wissen, das zur Tugendhaftigkeit hinzukommt, zeigt, wie man die Tugendhaftigkeit und ihre
Ergebnisse nutzt, um den Weg zu finden und zu beschreiten, der zum Hochsten fiihrt, das alles ist.

Ist es richtig, den Impuls, anderen zu helfen, sei es durch Lehren oder durch die Bereitstellung von
Dingen des tdglichen Bedarfs, aus Angst vor einer Beeintrdchtigung des Karmas zu unterdriicken?
W.Q.J. — Zu dieser Frage sollte noch etwas mehr gesagt werden. Sie wurde an mehreren Stellen
aufgeworfen und beruht auf einem leichten Missverstdndnis dessen, was Karma ist, und auch
unserer Stellung als Menschen im gesamten Naturgefiige, sei es als Richter oder als Vollstrecker.
Wenn Karma etwas wire, das wir an jedem Menschen deutlich sehen kdnnten, wenn zum Beispiel
jeder von uns geschrieben hétte, was sein Karma ist und welche Strafen oder Belohnungen ihm
zuteil werden oder nicht, dann wére es leicht, in jedem einzelnen Fall zu sagen, was man tun sollte.
Aber ein solcher Zustand herrscht nicht. Keiner von uns kennt das Karma, das auf einen anderen
oder auf ihn selbst zukommt, und wir wissen es erst, wenn die Ereignisse eingetreten sind. Denn
jedes Ereignis, ob klein oder groB, ist Karma und dessen Ergebnis, sowie Schopfer von Neuem, da
dieses groBBe Gesetz Handlung und die Ergebnisse von Handlungen sind. Selbst wenn wir also das
kommende Karma oder das, was fillig ist, kennen wiirden und dann beschlieBen wiirden: ,,Ich
werde dieser Person helfen, obwohl ich weil3, dass dies das Karma beeintrachtigt, und
entsprechend handeln wiirden, konnten wir nicht im geringsten Malle eingreifen, denn es wére
immer noch Karma.

Das ist absurd, aber es ist nur die Absurditét derer, die davon sprechen, in das Karma einzugreifen.
Wir kdnnen nicht eingreifen, denn es liegt aullerhalb unserer Macht, und wir sind in der Tat die
Werkzeuge, mit denen es die Beschliisse ausfiihrt, die wir selbst herbeigefiihrt haben.

Die Vorstellung einer moglichen Einmischung ist aus der gelegentlich geduf3erten Aussage
entstanden, dass Adepten dies oder jenes nicht getan haben, weil es das Karma beeintrdchtigen
wiirde; aber dies wurde nicht verstanden. Was mit solchen Worten wirklich gemeint war, ist, dass
die Adepten selbst genauso Karma sind wie wir, nur dass sie sehen, was wir nicht sehen, und als
einige von uns nach einem Grund fragten, sagten sie, sie wiirden sich nicht einmischen, oder mit
anderen Worten, das Gesetz ist stark und kein Wesen, weder Gott noch Teufel noch Mensch, kann
sich thm entgegenstellen. Jeder Versuch, sich ,,einzumischen”, ist lediglich neues Karma, das den
bereits gesdten Karma-Samen verwirklicht, egal wie viele Zeitalter oder Jahre zuriickliegen.

Aber dariiber hinaus scheint es mir, dass wir, wenn wir aus Angst, unser Bruder konnte nicht
ausreichend bestraft werden, entscheiden, was wir tun sollen, nicht nur Zorn gegen uns selbst
aufbauen, sondern gleichzeitig den Keim in unserem eigenen Charakter legen, der in Selbstsucht
und Schmerz aufgehen wird.

Wir brauchen nicht zu befiirchten, dass das Karma keine Gerechtigkeit walten ldsst. Oft tut es dies,
indem es uns die Moglichkeit bietet, einem anderen zu helfen, und wenn wir uns zuriickhalten, wird
es uns an einem anderen Tag fiir unsere Selbstsucht und Arroganz bestrafen.

Da das Karma alle Siinden bestraft, ist es dann richtig oder wiinschenswert, dass menschliche
Gesetze Verbrechen mit dem Tod oder mit Gefingnis bestrafen?
W.Q.J. — Meine persénliche Meinung zur Todesstrafe ist, dass es weder richtig noch



wiinschenswert ist, dass menschliche Gesetze, Verbrechen mit dem Tod bestrafen, aber diese
Antwort setzt voraus, dass die Menschheit {iber ein solches Wissen, tliber richtiges Verhalten und
dessen stindige Anwendung, verfiigt, dass jeder Mensch ein vollkommenes Gesetz, fiir sich selbst
und fiir alle ist und dass keine Gesetze notwendig sind, weil alle die Gesetze der Moral und der
Natur kennen und befolgen. Da die Menschen jedoch noch sehr unvollkommen sind und nach den
richtigen Verhaltensregeln suchen, sind Gesetze fiir Ubeltiter notwendig.

Hier stellt sich also die Frage, ob die Gesellschaft von Gesetzen profitiert, die die Todesstrafe
verhidngen, und dazu &uflern sich viele fahige Autoren auf der einen und auf der anderen Seite.
Meiner Meinung nach hat die Todesstrafe das Verbrechen des Mordes nicht verringert, und ich
glaube auch nicht, dass irgendein Gesetz dieses Vergehen jemals ausmerzen wird. Ich weil} zwar,
dass die Mehrheit der Theosophen die Todesstrafe fiir ein gréBeres Ubel hilt, als das, gegen das sie
gerichtet ist. Aber als Theosophen haben wir nicht viel mit einer solchen Frage zu tun, da sie in den
Bereich der Regierung fillt.

Unsere Aufgabe ist es, jene Ethik und Philosophie zu lehren, die allein das Ubel heilen kann, indem
sie die Menschen tiber die Moglichkeit erhebt, Verbrechen zu begehen, oder sich dem Gesetz zu
entziehen. Wenn wir unsere Energien mit oberflachlichen Reformen in Recht oder Politik
verschwenden, wird uns eine groBBe Chance entgehen, bevor wir uns versehen.

Die verbleibende Frage betrifft das Strafrecht im Allgemeinen, und dazu bin ich der Meinung, dass
die gestellte Frage jeglicher Grundlage entbehrt, da selbst diese Gesetze, die zur Bestrafung von
Ubeltitern erlassen wurden, selbst das Produkt des Karma sind.

Der Zustand der Rasse, der Verbrechen hervorbringt, ist auf ihr Karma zuriickzufiihren, daher sind
das gegenwirtige System, die Verbrecher, die unsere Gefdngnisse fiillen, die Justiz und die
Exekutive, die die Gesetze vollstrecken, allesamt Produkte des Karmas. Daraus folgt, dass dort, wo
durch, von Menschen geschaffene Gesetze, Straftiter mit Geldstrafen oder Gefdngnis bestraft
werden, diese Strafen ebenfalls Karma sind. Es scheint mir daher, dass es sich hierbei ausschlielich
um eine Frage der Reform einer rein sozialen oder politischen Institution handelt.

Ist es fiir einen aufrichtigen Theosophen ehrlich, die Feste der Christenheit, wie Weihnachten und
Ostern, in irgendeiner Weise zu feiern, sei es durch Geschenke oder durch Unterhaltungen? Wie
verhalten sich Okkultisten und die Fiihrer der Theosophischen Gesellschaft in dieser Hinsicht?
W.Q.J. — Theosophische Aufrichtigkeit ist kein seltsames moralisches Produkt einer neuen Reform,
sondern genau die Aufrichtigkeit, wie sie von Philosophen und Moralisten aller Zeiten definiert
wurde. Das Wort ,,aufrichtig” leitet sich von einem lateinischen Wort ab, das wiederum von ,,sine”
(,,ohne’) und ,,cera” (,, Wachs”) stammen soll, also ,,reiner Honig”.

Das Wachs ist Vorurteil, und wer dieses hegt, sei er nun Mitglied der F.T.S. oder nicht, mag seine
Praxis flir richtig halten, da sie ihn daran hindert, alle Brauche aller Menschen mit Weitblick zu
betrachten, aber wer den reinen Honig der Aufrichtigkeit in sich ansammelt, kann ebenso gut an den
Weihnachtsfeierlichkeiten der Christenheit teilnehmen, wie an denen zum Geburtstag Buddhas in
Ceylon.

Was die Existenz von sieben Erden angeht, so legt mir die Analogie nahe, dass es nicht sieben
Erden gibt, sondern dass unsere Nachbarplaneten die dtherischeren Prinzipien dessen sind, wovon
diese Erde nur der niedrigste Aspekt ist. ,, Wie oben, so unten. *

W.Q.J. — Ich verstehe nicht, welche Analogie der Fragesteller verwendet, aber der aufgeworfene
Punkt bezieht sich offensichtlich auf die Aussage in der Geheimlehre, dass es ebenso wie sieben
Monde auch sieben Erden und sieben Prinzipien, oder Unterteilungen im Menschen gibt.

Die sieben Erden, auf die Bezug genommen wird, sind nicht die sieben Globen der Erdkette — von
denen nur dieser eine ,,Erde* genannt wird —, sondern die sieben Prinzipien dieses Globus, von
denen das grobste, das von uns gesehene ist. Fiir diese konnte kein anderes Wort als ,,Erde”
verwendet werden, da wir sie noch nicht gut genug kennen, um ihnen eindeutige Namen zu geben.
Wiirden wir sie benennen, wiirden wir sagen (1) die physische Hiille der Erde, (2) das Jiva-Prinzip
der Erde, (3) das Linga Sarira oder der Astralkorper der Erde und so weiter, bis zu allen sieben.



Dies gilt gleichermalfen fiir alle Erdkorper der Erdkette, und die anderen sechs konnen nicht als
,Erden” bezeichnet werden und waren auch nie als solche gedacht, da sie aus Materie bestehen, die
fiir unsere Augen nicht wahrnehmbar ist. Wenn der Fragesteller also sagt, dass es ,,nicht sieben
Erden gibt”, vermischt er zwei Themen, denn die sieben Erden, auf die er sich bezieht, sind diese
Erde und ihre Prinzipien, wéhrend die ,,Begleitkugeln”, die anderen Kugeln in unserer Kette sind
und nicht die hoheren Prinzipien unserer Erde.

Jeder der Globen in der Kette ist siebenfach (siehe ,,Die Geheimlehre*, Band I, S. 167, Zeile 28),
und wenn wir diese Globusprinzipien zdhlen, erhalten wir sieben mal sieben, also neunundvierzig,
anstatt nur sieben fiir das Ganze, wie es sich aus der Position des Fragestellers ergeben wiirde.

Wie sieht die theosophische Sichtweise von ,, Besessenheit” aus? Sind die Berichte im Neuen
Testament tiber das ,, Austreiben von Ddmonen” wortlich zu nehmen? Wenn ja, handelt es sich
dabei um eine Vergeltung nach dem Gesetz des Karma, wie bei Personen unter sieben Jahren? Es
gibt Fille, in denen die sogenannte Besessenheitskraft in ihrer Willenskraft so iiberlegen zu sein
scheint, dass sie fiir das Opfer vollig uniiberwindbar ist: Wo liegt hier die Losung?

W.Q.J. — Die T.S. hat keine ,,Ansicht” zum Thema Besessenheit. Alles zu solchen Themen muss
Ausdruck individueller Meinung sein. Der Herausgeber scheint anzudeuten, dass es tatsdchlich
keine Félle von Besessenheit gibt, und wenn dies die Absicht der Antwort ist, muss dies darauf
zurlickzufiihren sein, dass er noch nie einen solchen Fall erlebt hat. Es ist zwar richtig, dass mit dem
Abklingen des Aberglaubens, auch die Félle von Besessenheit zuriickgehen, aber das beweist nicht,
dass das Phdnomen ginzlich auf den Glauben an seine Moglichkeit zuriickzufiihren ist. Auch die
Schriften von Ménnern wie Lecky beweisen meiner Meinung nach nicht viel zu diesen Themen, da
er von einem Standpunkt aus denkt, der v6llig von meinem abweicht.

Da ich, wie viele andere Mitglieder der Gesellschaft, eindeutige Félle von Besessenheit kenne,
wiirden mir alle Argumente eines Menschen, der noch nie mit solchen Féllen konfrontiert war,
nichts niitzen; und es ist sehr wahrscheinlich, dass diejenigen, die nicht an die Moglichkeit solcher
abnormalen Vorkommnisse glauben, niemals einem begegnen werden, weil ihr Geist nicht in diese
Richtung ausgerichtet ist.

Obsessionen gibt es also, wie wir aus Beobachtungen schlielen, aber die in der ersten Antwort
genannten zwei Arten von Obsessionen reichen nicht aus. Wir miissen in die Obsession auch das
Geheimnisvollste einbeziehen — den Wahnsinn.

Arzte verstehen dieses Leiden nicht. Sie kdnnen nicht erkliren, wie ein Mensch plotzlich seine
Identitét verliert und zu einem rasenden Wahnsinnigen wird. Oder in milderen Fillen, in denen ein
Mensch regelméBig fiir mehrere Monate zu einer anderen Person wird, ohne Erinnerung an seinen
fritheren Zustand, und so zwischen den beiden Zustinden hin- und herwechselt.

Ich kenne einen solchen Fall, in dem ein Junge zuerst diese Form des Wahnsinns zeigte und seit
Jahren mit Personlichkeitswechseln lebt, bis er nun volljdhrig ist. Seine Probleme hétten ihn langst
in die Irrenanstalt gebracht, wiére er nicht in eine reiche und gliickliche Familie geboren worden.
Karma regiert hier wie in allem anderen auch, und nur wenn man seine Sicht auf Karma auf dieses
eine Leben beschrinkt, kann man verwirrt sein. Handlungen in einem fritheren Leben haben solche
Tendenzen im Ozean des Lebens hervorgerufen, dass das Ego, als es wiederkehrte, eines Tages
zwangsldufig wahnsinnig werden musste, was nur bedeutet, dass eine Stérung der astralen und
physischen Krifte hervorgerufen wurde, die zu einer volligen Unfahigkeit fiihrte, Seele und Korper
in Einklang zu bringen, und dies wird Wahnsinn genannt. Es war der freie Wille, der die Ursachen
geschaffen hat, und der freie Wille hat keine Macht, die Wirkungen zu éndern.

Aber wie in dem von mir angefiihrten Fall kann es auch Verbesserungen geben, die durch Karma
auf die gleiche Weise bewirkt werden. Denn in diesem Fall sehen wir — was bei anderen oft nicht
der Fall ist —, dass der arme Geisteskranke durch die Wirkung einer anderen Art von Karma
geschiitzt ist und in diesem langen Leben als Geisteskranker oder Besessener so gut versorgt und so
gliicklich gemacht wird, wie es moglich ist.

Denken Sie daran, dass der Geist jedes Menschen auf eine bestimmte Weise mit dem Kdrper
verbunden ist und nicht nur auf imagindre Weise. Diese bestimmte Verbindung erfolgt iiber



bestimmte Kanéle und Fasern oder Nerven:

Zu den am schwierigsten zu erkldrenden gehodren die magnetischen und elektrischen Verbindungen
des Geistes. Nun kann unser Halt an dem Korper, in den wir hineingeboren wurden, so schwach
sein, dass wir diese Kanile nicht halten konnen, und stirkere Krifte konnen sogar unbewusst dort
eindringen, wo wir versucht haben, zu bleiben. Das ist ebenso wenig eine Laune, wie es eine Laune
ist, dass Wasser aus einem Tank austritt, wenn er Risse hat.

So kann es eine Zeit geben, in der das Gebdude, das wir den Kdrper nennen und das wir hofften,
lange Zeit zu bewohnen, so unvollkommen wird, dass unser geistiger Aufenthalt darin nicht mehr
moglich ist und wir ganz davon abwandern und es anderen Kréiften oder Intelligenzen, guten oder
bosen, zu tliberlassen; oder, wie es oft der Fall ist, werden wir fiir eine gewisse Zeit vertrieben und
erlangen dann fiir kurze Zeit wieder den vollstindigen Besitz, bis in diesem Prozess die
magnetischen Verbindungen und die elektrischen Kanéle fiir uns so weit verstopft oder zerstort sind,
dass wir ganz und gar verschwinden. All dies kann natiirlich durch den sogenannten eigenen Willen,
oder die eigene Handlung des Menschen geschehen, wie wenn jemand an einer durch grobe
Zerstreuung hervorgerufenen Lihmung leidet, aber nicht alle Fille sind dieser Art, noch sind sie alle
auf spiritistische Séancen zuriickzufiihren.

Was die Heilmittel betrifft, so sind die vom Herausgeber vorgeschlagenen gut, aber es gibt noch
andere, die durch die Anwendung starken Magnetismus von jemandem moglich sind, der alle diese
Gesetze im Detail kennt und das Heilmittel intelligent anwenden kann.

Gibt es gut dokumentierte Fille von Hellsehen bei blind geborenen Menschen, in denen Dinge so
beschrieben wurden, wie sie dem Sehorgan erscheinen?

W.Q.J. — Ich habe von ein oder zwei solchen Fillen gehdrt, aber da sie derzeit nicht nachgewiesen
werden konnen, sind sie nicht von aktuellem Wert. Es ist jedoch bekannt, dass blinde Menschen
Vorstellungen von Gegenstéinden und Orten haben, die sie nie wahrgenommen haben, dhnlich wie
Menschen mit perfektem Sehvermdgen. In diesen Fillen miissen sie Konzepte haben,
wahrscheinlich dieselben, die bei anderen Menschen mit gutem Sehvermdgen entstehen. Dies ist
jedoch keine Hellseherei. Es ist jedoch sicher, dass Félle, wie sie in der Frage beschrieben werden,
sehr selten sein miissen, da blinden Menschen normalerweise keine Hellseherei zugeschrieben wird,
sondern man natiirlich annimmt, dass sie, wenn sie von Orten erzdhlen, Szenen aus ihrer
Vorstellung beschreiben. Dariiber hinaus ist es dullerst zweifelhaft, ob ein von Geburt an blinder
Hellseher iiber Begriffe verfiigen konnte, um Objekte so zu beschreiben, dass sie von Nichtblinden
verstanden werden.

Wenn es falsch ist, Krankheiten durch Mesmerismus oder Magnetismus zu heilen — zumindest wenn
dadurch der Patient in irgendeiner Weise kontrolliert wird —, wie hat dann Col. Olcott in Indien so
viele Menschen mit solchen Mitteln geheilt?

W.0Q.J —Es scheint keinen notwendigen Zusammenhang zwischen der Pramisse dieser Frage und
der gestellten Frage zu geben. Selbst wenn es ,,falsch wire, Krankheiten durch Mesmerismus oder
Magnetismus zu heilen”, wiirde daraus nicht folgen, dass man Menschen dadurch nicht heilen
konnte. Aber ich habe noch nie aus einer glaubwiirdigen Quelle gehort, dass es falsch ist, Menschen
auf diese Weise von ihren Leiden zu heilen. Not zu lindern, muss im Allgemeinen richtig sein. Uber
den Magnetismus gibt es viele Meinungsverschiedenheiten, aber Col. Olcott scheint der Ansicht zu
sein, dass seine Heilungen durch die tatsdchliche Kraft der magnetischen Fliissigkeit und nicht
durch die ,,Kontrolle” eines Patienten bewirkt werden.

Bei vielen seiner Heilungen fehlte jedoch die Dauerhaftigkeit, was wahrscheinlich auf die
Unterbrechung der Behandlung zuriickzufiihren ist, da er stindig unterwegs war. Fragen dieser Art
sollten sich auf Tatsachen oder Verdffentlichungen beziehen, die die in den Fragen aufgestellte
Annahme stiitzen, da es sonst nicht mdglich ist, sie intelligent oder angemessen zu beantworten.

Hat jemand das Recht, seine Willenskraft einzusetzen, um Krankheiten und die schmerzhaften
Folgen von Unfillen von sich selbst und seinen Kindern zu nehmen? Bitte ziehen Sie eine klare



Grenze zwischen weifer und schwarzer Magie in solchen okkulten Praktiken.

W.0Q.J. — Aus der Frage geht nicht klar hervor, ob der Fragesteller nach dem Einsatz des Willens an
sich, oder nach der Praxis der sogenannten Geistheilkunde, oder spirituellen Heilung fragt. Was den
Einsatz des Willens an sich betrifft, so hat der Herausgeber von FORUM meiner Meinung nach
ausreichend geantwortet und insbesondere darauf hingewiesen, dass der Einsatz dieser Kraft nicht
gut verstanden wird; und es scheint, dass der Fragesteller sie nicht versteht.

In Biichern wie den Yoga-Aphorismen und dhnlichen Werken, in denen man eigentlich erwarten
wiirde, etwas dariiber zu finden, wenn es sich um ein Thema handelt, das separat behandelt werden
kann, wird die Frage des Willens bemerkenswert wenig behandelt. Der Grund dafiir wird jedoch
deutlich, wenn wir uns an das alte Sprichwort der Kabbalisten erinnern:

,Hinter dem Willen steht das Verlangen.*

Und wenn wir die Menschen so betrachten, wie wir sie sehen, scheint dieser Spruch wahr zu sein,
denn im Alltag und in jeder Handlung erkennen wir, dass der Antrieb das Verlangen ist und dass die
Frage nach schwachem oder starkem Willen in fast allen Fallen davon abhédngt. Die Bdsen sind
willensstark, weil sie starke Wiinsche haben, und der Schwache wird sich mit dem starksten Willen
zeigen, wenn der Wunsch stark ist.

Ihr scheinbare Schwiche riihrt daher, dass sie jeden Augenblick von gegensitzlichen Wiinschen
hin- und hergerissen sind und nicht konzentriert genug sind, um eigene feste Wiinsche zu haben.
Und hier lésst sich leicht der Unterschied zwischen weiler und schwarzer Magie erkennen, denn
wenn das gewiinschte Ziel egoistisch ist oder dem Allgemeinwohl zuwiderlduft, dann ist die
ausgefiihrte Handlung von der Natur her schwarze Magie.

Der Wille wird nur als Mittel zur Verwirklichung des Verlangens eingesetzt. Im Falle eines
tatsdchlichen Adepten, einer der beiden Schulen, steht ihm also der Wille unabhéngig von seinem
Ziel zur Verfligung.

Wenn nun die Frage im Hinblick auf die Praktiken der sogenannten metaphysischen Heilschulen
gestellt wird, dann stellt sich eine ganz andere Reihe von Fragen gemischter Natur, von denen
einige moralische Aspekte beinhalten und andere nicht, aber alle Zweifel an den Behauptungen iiber
Heilkrafte aufkommen lassen, ebenso wie an der Art und Weise, in der Heilungen, die tatséchlich
stattfinden, zustande gekommen sind.

Der Herausgeber hat darauf hingewiesen, dass ein ausgeglichener und zentrierter Geist der
Gesundheit forderlich ist, wie seit Jahrhunderten bekannt ist; selbst Wilde wissen dies und handeln
entsprechend. Und wenn jemand aus eigener Erfahrung feststellt, dass seine frohliche, gliickliche,
zufriedene, wohltitige, liebevolle, treue und sonnige Veranlagung immer eine gesundheitsfordernde
Wirkung auf seine Familie und sein Umfeld hat, dann kann an einem solchen Zustand sicherlich
nichts Falsches oder UnzweckméiBiges sein. Und das ist meiner Meinung nach die richtige Grenze
fiir die Ausiibung metaphysischer Heilung. Denn wenn man dariiber hinausgeht und nach den
Regeln dieser Schulen seine Gedanken zu einem anderen Menschen sendet, um dessen Geist zu
beeinflussen, dann besteht die grofite Gefahr und es handelt sich um schwarze Magie.

Denn niemand hat das Recht, den Geist eines anderen Menschen zu irgendeinem Zweck in seinen
Besitz zu bringen. Wenn dies geschieht, hort der andere auf, ein freier Mensch zu sein. Und das gilt
fiir das eigene Kind ebenso, wie fiir jeden anderen Menschen.

Moralisch verwerflich ist hier, dass man auf einen anderen einwirkt. Handelt man jedoch auf sich
selbst ein, kann es nur um ZweckmiBigkeit gehen, und das ist eine sehr weitreichende und wichtige
Frage, da die Tendenzen, die wir in uns selbst entwickeln, weitreichende Folgen fiir uns und andere
haben konnen.

Korperliche Beschwerden lassen sich fiir die Zwecke der vorliegenden Abhandlung grob in zwei
Klassen einteilen: Die eine umfasst akute Beschwerden oder solche, die auf die Vorstellungskraft
oder deren Reaktion auf Vorginge im Korperhaushalt zuriickzufiihren sind; die andere umfasst
Beschwerden, die auf starkes physisches Karma zuriickzufiihren sind, das sich in Krankheiten der
sterblichen Hiille manifestiert und sich der Vorstellungskraft vollig entzieht und nicht auf
Reaktionen des Geistes des Leidenden zuriickzufiihren ist. Letztere sind zahlreicher; wir sehen sie
bei kleinen Kindern ebenso wie bei Erwachsenen und auch bei Wilden und Halbwilden unserer



eigenen Zivilisation, die das bilden, was manche Menschen als unteres Element im sozialen Korper
bezeichnen. In der ersten Klasse verschwinden die korperlichen Beschwerden aufgrund von
Reaktionen natiirlich, sobald sich der Betroffene dazu erzieht, das Leben frohlich zu betrachten und
zu einer unabhéngigeren Geisteshaltung zu gelangen. Die Heilungen sind nicht auf die Ursachen
zuriickzufiihren, von denen in den von uns erwihnten Schulen ausgegangen wird. Sie sind eine
natiirliche Folge des neuen Zustands des Geistes, der die alten Spannungen und Unterdriickungen
aus den Nerven und Fliissigkeiten des Korpers zuriickzieht. Wenn diese beseitigt sind, kommt der
tatsdchliche Gesundheitszustand an die Oberfliche.

Und das Ergebnis wire dasselbe im Falle des am meisten entarteten Wilden, der durch einen Zufall
oder durch die Worte seines Medizinmannes dazu gebracht werden konnte, seinen Geist in eine
andere Richtung zu lenken. Offensichtlich wére dies nicht auf ein philosophisches System
zuriickzufiihren.

Ein weiterer Beweis dafiir findet sich in den Schulen, von denen wir sprechen. In diesen sehen wir
sehr unterschiedliche Systeme; das eine verlangt den Glauben an die Bibel und an Jesus, das andere
nicht, und doch erheben beide den gleichen Anspruch auf Erfolg.

H. P. Blavatsky sagt: ,,Das ist das ganze Geheimnis. Die Hélfte, wenn nicht sogar zwei Drittel aller
unserer Beschwerden und Krankheiten sind das Ergebnis unserer Vorstellungskraft und unserer
Angste. Beseitigen Sie Letztere und geben Sie Ersterer eine andere Richtung, dann wird die Natur
den Rest erledigen.” (Lucifer, Band 7.)

In der zweiten Kategorie von Krankheiten ist es ganz richtig, wie oft von metaphysischen Heilern
gesagt wurde, dass die Krankheit aus Gedanken entsteht, aber der Irrtum liegt darin, anzunehmen,
dass es sich um gegenwartige Gedanken handelt, die in diesem Korper vorhanden sind. Die
Gedanken stammen aus einem fritheren Leben und sind vollstéindig aus der Gedankenebene in den
Bereich der Ursachen fiir dynamische Stérungen oder der Tendenzen iibergegangen, die sich der
gegenwairtigen Vorstellungskraft vollig entziehen, aber im Laufe der Zeit mit Sicherheit zu plotzlich
auftretenden sichtbaren Schwierigkeiten fithren oder dazu, dass wir in Situationen geraten, die uns
die Keime der Krankheit bringen.

Denn Karma wirkt nicht nur in Form von vererbten Problemen auf uns, sondern auch in
Ubereinstimmung mit den Tendenzen, die wir in einem friiheren Leben in uns selbst aufgebaut
haben. Letztere treiben uns dazu, an Orte zu gehen oder mit Menschen zusammenzukommen, die
unvermeidlich Auswirkungen auf unseren Geist oder Korper haben, die wir sonst nicht spiiren
wiirden. Wie im Fall eines Menschen, der in einem fritheren Leben die Neigung entwickelt hat, mit
guten und kultivierten Menschen Umgang zu pflegen, wird sich dies zeigen und zu einem dhnlichen
Verhalten fiihren, das jedoch ganz andere Ergebnisse hat, als bei einem Menschen, dessen
Neigungen in die entgegengesetzte Richtung gingen.

Diese Ursachen fiir Krankheiten, die aus dem letzten Leben in die Gedankenebene gelangt sind und
dort zu mechanischen Ursachen geworden sind, sind nun auf dem Weg, das System auf dem
richtigen Weg zu verlassen, und dieser Weg ist ein physischer, mechanischer. Sie verlassen uns iiber
den Korper, sind auf dem Weg nach unten und sollten nicht aufgehalten und wieder in die
Gedankenebene zuriickgeschickt werden. Sie sollten mit den iiblichen Methoden der Hygiene, der
Medizin, der Chirurgie und der Erndhrung behandelt werden.

Hygiene und Erndhrung schaffen die richtigen Voraussetzungen fiir die Anpassung und verursachen
keine neuen Probleme; die Medizin unterstiitzt die Natur bei ihren mechanischen Reinigungs- und
Veranderungsprozessen; und die Chirurgie ersetzt Fehlstellungen, entfernt abgestorbenes Gewebe
oder bringt gebrochene Knochen wieder in die richtige Position, damit sie richtig
zusammenwachsen konnen.

Niemand wire so toricht zu behaupten, dass das Denken den Druck eines gebrochenen Knochens
aus dem Gehirn entfernen kann, der den Patienten in den Wahnsinn treibt, oder dass die
Vorstellungskraft eine ausgerenkte Schulter wieder einrenken kann. Und wenn verdorbene Nahrung
im Magen den Kopf und den gesamten Organismus beeintrachtigt, ist es sicherlich kliiger, die
schédliche Substanz so schnell wie mdglich zu entfernen und den Korper stattdessen mit guter
Nahrung zu versorgen, als das Ubel im Korper zu belassen, wo es vom Gewebe aufgenommen wird,



wihrend man sich damit beschéftigt, die hoheren Krifte des Geistes anzurufen, damit man glaubt,
man sei nicht gestort, wiahrend die Natur ihre Heilung vornimmt.

In vielen Féllen ist Letzteres alles, was geschieht, denn jeder willensstarke Mensch kann sich
entschlieBen, wahrend des Prozesses der Beseitigung innerer Storungen durch gewdhnliche
Veridnderungen des Gewebes und der Fliissigkeiten groBBe Schmerzen zu ertragen. So kann ein
Schiiler der fraglichen Schulen so sehr von der Vorstellung erfiillt sein, dass der Geist oder Gott
oder Christus ihn heilt, dass er ausharrt, bis die vis medicatrix naturae ihre Arbeit getan hat.
Angenommen, diese Ursachen sind auf dem Weg nach unten und verschwinden, dann hat das
Wirken mit einem starken Willen auf derselben Ebene der Kraft zur Folge, dass die Ursache in den
inneren Geist zurlickgeschickt wird und aus dem Korper verschwindet. Aber das ist keine Heilung:
Es ist so etwas, als wiirde man sich die Haare abschneiden, weil Fliegen darin herumfliegen, es ist,
als wiirde man erneut in unseren unsterblichen Korper eine Krankheit pflanzen, die mit Sicherheit
in einem anderen Leben wieder als Krankheit oder als Wahnsinn in diesem oder im nichsten Leben
zum Vorschein kommen wird. Und im Leben vieler Praktizierender ist dies heutzutage geschehen.
Denn wo immer jemand sehr empfindlich ist, erzeugen die vorgeschriebenen Praktiken abnormale
Zustinde, die zu Demenz gefiihrt haben.

Eine noch dringlichere Gefahr liegt jedoch in der Halbwahrheit der Praktiken. Sie sind, aller
Anspruch auf systematische und richtige Philosophie entkleidet, teilweise korrekte Yoga-Praktiken.
Sobald sie begonnen werden, rufen sie in den astralen Strémungen des Praktizierenden bestimmte
Verdnderungen hervor, die sofort auf die Korperséfte und -fliissigkeiten zu wirken beginnen und
stark genug sind, um bestimmte Verdnderungen in der physischen Hiille hervorzurufen. Dies ist seit
Jahrhunderten bekannt und wurde von den dlteren Hindus behandelt. Aber sie haben immer darauf
hingewiesen, dass sie nicht ohne einen kompetenten Fiihrer durchgefiihrt werden sollten, der in der
Lage ist, jedes Symptom zu erkennen, jedes Symptom zu kennen, jede Wirkung zu beobachten und
die richtigen Korrekturen vorzunehmen. Diese Korrekturen waren auch nicht rein mentaler Natur,
denn viele von ihnen miissen physischer Art sein, da die Schnelligkeit der Verdnderungen und die
Auswirkungen der Ubungen in vielen Fillen jede Anwendung mentaler Korrekturen bei weitem
iibertreffen. Und dieses Wissen bedeutete nicht nur das blo3e Befolgen einer bestimmten Regel,
sondern schloss auch die Fahigkeit ein, die Besonderheiten jedes Einzelnen im Laufe des Prozesses
zu erkennen. Denn da jeder Mensch seinen eigenen Gesetzen unterliegt, wiirde die strikte
Befolgung einer allgemeinen Regel zu grofiter Gefahr fiihren.

Aber was wissen die ,,metaphysischen Heiler” davon? Nichts auBer der vagen Regel der Arzte, dass
man den Patienten beobachten und, wenn moglich, etwas iiber seine Krankengeschichte wissen
muss. Dariiber hinaus sind sie ohne Steuermann auf hoher See. Sie provozieren die Explosion von
Kriften, von denen sie nichts wissen, und wenn Schwierigkeiten auftreten, sind sie machtlos. Aus
tatsdchlichen Experimenten weil3 ich, dass die Tatsachen so sind, wie ich sie darlege. Der Puls kann
verlangsamt oder beschleunigt werden, die ersten Symptome einer Lihmung kdnnen hervorgerufen
werden, Ohnmacht kann herbeigefiihrt werden, Ohrensausen und Nebel vor den Augen konnen
erscheinen; aber wo ist das Heilmittel? Das ist unbekannt, aus dem einfachen Grund, dass wir uns,
wenn wir es mit solchen Kréften zu tun haben, auBerhalb des Bereichs allgemeiner Regeln fiir die
Heilung befinden und in der Lage sein miissen, sofort den genauen inneren Zustand der Person zu
erkennen und aus der Vielzahl moglicher Heilmittel das richtige auszuwéhlen, damit es ohne Fehler
wirkt.

Was soll die Fragende also fiir sich und ihre Kinder tun, wie sie fragt? Sie soll ihr bestes
Urteilsvermodgen einsetzen, die besten Regeln fiir die Heilung von Krankheiten befolgen, ihre
Kinder zu Selbststindigkeit und Vorsicht erziehen, damit sie wenige Unfélle haben, thnen
beibringen, Boses und Gefahren zu meiden und ihren Geist und Korper in einem guten Zustand zu
halten, und Karma wird sich um den Rest kiimmern. Und wenn sie verletzt oder wirklich krank
sind, soll sie einen guten Arzt rufen.

Ist es unklug oder falsch, zu einer Person innerlich zu sagen: ,, Du bist gesund** oder ,, Du bist
tugendhaft”, ,, Deine héhere Natur kann deine niedere kontrollieren“? Ist eine solche mentale



Behandlung ein Missbrauch von Macht, wenn die Motive rein und selbstlos sind?

W.Q.J. — Buddha und Jesus — zwei grof3e Lehrer — vollbrachten Heilungen. Nicht durch Behauptung
und Verleugnung, sondern durch den wissenschaftlichen Einsatz ihrer Kraft. Zu den Bosen, die sie
heilten, sagten sie: ,,Siindige nicht mehr.* Beide lehrten, dass die Ursache des Leids bose Gedanken
seien, die zu bdsen Taten fiihrten, aber keiner von beiden sagte, dass das, was vor den Augen eines
Menschen klar zu sehen war, nicht existiere. Sie erkannten die Existenz von Tatsachen, von
Gesetzen und von Vernunft. In einigen Fillen konnten sie nicht heilen. Warum? Weil die Ursachen,
die auf den Leidenden einwirkten, zu stark fiir sie waren.

BloBer Optimismus, der sagt, dass alles gut ist, entspringt einer Sentimentalitét, die durch die
Vernunft nicht zu stiitzen ist. Wir sollten alles Gute tun, was wir konnen, aber das bedeutet nicht,
dass wir unsere Augen vor der Relativitéit verschlieBen sollten, die fiir die Erkenntnis notwendig ist.

Bleiben Menschen entsprechend der Dauer ihres friiheren Lebens auf der Erde eine gewisse Zeit im
Devachan? Bleibt beispielsweise jemand, der mit 100 Jahren stirbt, zehnmal so lange im Devachan
wie jemand, der mit zehn Jahren stirbt?

W.Q.J. — Dazu sagen die alten Schriftsteller: ,,Und wenn die Belohnung erschopft ist, sinkt das
Wesen wieder zuriick ins sterbliche Leben.*

Im Januar wird H.P.B. im FORUM mit den Worten zitiert: ,,Das ist das ganze Geheimnis. Die
Hiilfte, wenn nicht zwei Drittel aller unserer Leiden und Krankheiten sind die Frucht unserer
Vorstellungskraft und unserer Angste.“ In derselben Ausgabe sagt W.Q.J.: ,, Die meisten sind auf
starkes physisches Karma zuriickzufiihren“ und ,, liegen vollig aufSerhalb der Reichweite der
Vorstellungskraft. *“ Wird das FORUM auf den Widerspruch hinweisen?

W.Q.J. — Es ist ganz richtig, dass ich gesagt habe, dass die meisten Krankheiten auf physisches
Karma zuriickzufiihren sind und auBBerhalb der Reichweite der Vorstellungskraft liegen, und nicht
auf die Reaktion der Vorstellungskraft auf den Korper, und dass H.P.B. in Lucifer gesagt hat, dass
,,die Hilfte, wenn nicht zwei Drittel unserer Leiden und Krankheiten die Frucht unserer
Vorstellungskraft sind. aber es scheint kein grof3er Widerspruch zu bestehen, da beide Aussagen
allgemein gehalten waren und meine Aussage im letzten FORUM als grobe Einteilung und nicht als
spezifische, genaue Einteilung erklért wurde.

H.P.B.s Ausdruck ,,die Hélfte, wenn nicht zwei Drittel“ ist bekanntlich eine Redewendung, die viel
oder wenig bedeuten kann. Sie wird hdufig verwendet, wenn man nicht von genauen Mengen
spricht. Daher muss sie nicht meiner Aussage gegeniibergestellt werden. Wenn es jedoch jemand fiir
wichtig hilt, dann mdge er bedenken, dass ich mich nicht zu den Proportionen gedufert habe. Es
gibt jedoch keine Statistiken iiber die beiden Klassen von Krankheitsursachen, und es ist ganz
offensichtlich, dass H.P.B. nicht daran gedacht hat, mathematisch genau zu sein, noch dass dies
notwendig gewesen wire. Ihre Bemerkung sollte nicht auf Proportionen hinweisen, sondern zeigen,
wie stark die Vorstellungskraft sein kann und wie, genau wie ich, zu zeigen versuchte, wenn die
Richtung des Geistes veridndert wird, die Belastung vom Korper genommen wird und die Natur eine
weitere Veranderung vornimmt, anstatt dass unser Geist einen Zustand der Gesundheit herbeifiihrt.

In einer kiirzlich gefiihrten Diskussion iiber Karma behauptete ein prominenter Theosoph, dass bei
Tod sozusagen automatisch eine Bilanz des guten und schlechten Karmas gezogen werde und das
Ergebnis, immer schlechtes Karma, die néchste Inkarnation bestimme. Dass das Ergebnis immer
schlechtes Karma sei, beweise die Tatsache, dass das jeweilige Ego iiberhaupt inkarniert sei, da
Inkarnation als Ungliick betrachtet werde und notwendigerweise aus schlechtem Karma resultiere.
Die andere Seite der Kontroverse behauptete, dass es keinen Prozess gebe, der mit einer Bilanz
vergleichbar sei, dass sowohl gutes als auch schlechtes Karma weiterbestehe, dass sowohl gutes als
auch schlechtes Karma eine Reinkarnation erforderlich mache und dass der zukiinftige Zustand des
Egos das Ergebnis der Modifikationen einiger oder aller Arten von Karma sei. Die Frage blieb
offen. Kann uns das FORUM Aufschluss geben?

W.Q.J. — Ich muss dem Herausgeber leider widersprechen, aber ich muss mich auf die eindeutige



Aussage stiitzen, dass ,,Karma nicht die Ursache der Inkarnation ist*. Das Wort Karma bedeutet
»Handlung* (Wirkung). Jede Inkarnation eines Wesens ist eine Handlung, also Wirkung; jede
Manifestation eines Weltsystems ist eine Handlung, seitens der sich manifestierenden Wesenheiten.
Es ist unser Karma, das uns in einen bestimmten Kdrper bringt, in eine bestimmte Umgebung, mit
einem bestimmten Charakter, gut oder schlecht, hoch oder niedrig, weit oder eng. Karma in Bezug
auf die Dinge um uns herum schaftt Umstdnde der Umgebung, der Verdnderung, der Belohnung,
der Bestrafung, des Vergniigens, oder des Schmerzes.

Was uns selbst als moralische Wesen betrifft, so erzeugt es von Leben zu Leben eine Neigung zu
guten, tugendhaften, weisen Handlungen und Gedanken, oder zu deren Gegenteil. So sehen wir
einen Menschen von hohem Charakter, der von Umstinden schmerzhafter Natur umgeben ist,
wihrend ein anderer von tierischem oder bosartigem Charakter an einen Ort versetzt wird, an dem
alle Umstidnde angenehm zu sein scheinen. Was ist hier gutes oder schlechtes Karma? Und wie ldsst
sich feststellen, ob Karma gut oder schlecht ist? Im Falle des guten Menschen, der von Widrigkeiten
umgeben ist, kann es durchaus gutes Karma sein, wenn es ihn stirkt und sein Mitgefiihl erweitert;
wihrend es im Falle des anderen vollig schlecht sein kann, da er sich nur im Schlamm der
Sinnlichkeit suhlt und so seine bésen Neigungen noch vertieft. ,,Gutes Karma — oder gute
Handlungen — sind das, was dem Hoheren Selbst gefillt, und schlechtes Karma ist das, was ihm
missfallt.*

Auch die Bilanzillustration ist gut, denn durch das Ausgleichen unseres Karmas gelangen wir an
diesen oder jenen Ort, mit diesem, oder jenem Charakter, um unterschiedliche Lebensumstinde zu
erfahren. Das Karma, das auf die Umstdnde wirkt, mag gewdhnlich unangenehm sein und daher,
von manchen, als schlecht bezeichnet werden, aber unser Charakter, den wir durch anderes Karma
erworben haben, kann so beschaffen sein, dass wir iiber Widrigkeiten triumphieren und nun Hilfe
und Kraft aus dem Feld schopfen konnen, das in anderen Leben durch Fehler oder Ungliick schlecht
gesédt wurde. Mir scheint daher, dass die Diskussion in die falsche Richtung gegangen ist, obwohl
jeder der Streitenden auf seine Weise Recht hatte, aber eine falsche Anwendung vornahm.

Karma ist eine Lehre, die zu umfangreich und zu kompliziert ist, um mit festen Regeln behandelt zu
werden, die wie Bilanzen auf Handelsunternehmen angewendet werden; aber eines ist sicher:
Karma ist Handlung, betrachtet von allen Seiten und bei jeder Gelegenheit.

Was ist im Vorwort zu ,, Die Geheimlehre” (Band 1, Seite 14) mit dem Begriff , blofe Subjektivitdit”
im Gegensatz zu ,,unbedingtem Bewusstsein” gemeint, da Letzteres selbst ,, blofse Subjektivitiit” zu
sein scheint? Es ist vollig verstdindlich, wie das absolute ,,Sein” einerseits durch den abstrakten
Raum und andererseits durch die abstrakte Bewegung symbolisiert werden kann, aber es ist nicht
so leicht zu verstehen, wie der Raum als ,,blof3e Subjektivitdit” definiert werden kann, wenn ihm die
Bewegung als reines Noumenon des Denkens gegeniibergestellt wird.

W.Q.J. — In der zitierten Einleitung sagt der Autor unter (a) eindeutig, dass ,,Spekulationen iiber das
allgegenwirtige Prinzip unmoglich sind”, und um dann eine Mdoglichkeit zu seiner Symbolisierung
anzugeben — die sicherlich keine Definition ist —, fahrt er fort, dass dieses unendliche Prinzip
dasselbe ist, wie das ,,Unbewusste” und ,,Unwissbare” der europdischen Philosophie, woran sich der
Herausgeber des FORUMs sichtlich erfreut. Sie sagt dann, es werde in der Geheimlehre als
absoluter abstrakter Raum symbolisiert, den man sich als von allen darin existierenden Dingen,
unterschiedenen Raum vorstellen miisse; wir konnen dies nicht ausschlief3en, aber auch nicht
wirklich begreifen. Und in gleicher Weise, wenn wir dieses allgegenwértige Prinzip vom
Standpunkt der Wurzel oder des Bewusstseins betrachten, postulieren wir es — in diesem Aspekt —
als absolute abstrakte Bewegung, weil das Bewusstsein die Eigenschaft der Bewegung in sich hat
und nicht die Eigenschaft des Raumes, da Bewegung einen Raum haben muss, in dem sie sich
bewegen kann. Nachdem wir also den Raum, der nicht Bewusstsein ist, vage symbolisiert haben,
miissen wir andererseits sagen, dass in Abgrenzung vom Bewusstsein betrachtet, als ,,blof3e
Subjektivitit” bezeichnet werden kann, obwohl wir unser Bewusstsein einsetzen miissen, um uns
tiberhaupt mit ihr befassen zu kdnnen. Die Frage des Herausgebers, ,,Kann sich jemand abstrakte
Farbe vorstellen?*, erscheint seltsam, da sie nicht allen westlichen Denkschulen fremd ist, wo viele



behaupten — wie es tatsdchlich notwendig erscheint —, dass wir uns Bewegung und Farbe abstrakt,
losgelost von jeder bestimmten Bewegung oder Farbe, vorstellen konnen.

Ist es moglich, dass unsere niedere Natur aus Gruppen elementarer Wesen (subhuman) besteht, die
unter héherer Anleitung zu einer Kraft des Guten verschmolzen werden konnen, anstatt etwas Béses
zu sein, das abgelegt werden muss? Wenn ja, sollte dann nicht das Hohere Ich, eher als Ausbilder
und Lehrer des Niederen Manas betrachtet werden, als als Feind, so wie ein Elternteil seine Kinder
von Fehlverhalten abhidlt, und wiirde diese Sichtweise nicht den Konflikt zwischen der tierischen
und der geistigen Natur fiir die meisten Menschen leichter verstindlich machen?

W.Q.J. — Der Herausgeber hat Recht, wenn er sagt, dass die niedere Natur nicht abgelegt werden
kann, sondern unterworfen werden muss. Wir konnten genauso gut sagen, dass wir den universellen
Geist vernichten konnen, wie, dass wir etwas ,,ablegen” konnen, das Teil der Natur ist und uns zu
dem macht, was wir sind.

Die niedere Natur muss in all ihren Verzweigungen entdeckt und sorgfiltig unterworfen werden,
damit sie transformiert und nicht abgelegt wird. Ich kann ihm jedoch nicht zustimmen, was die
,Subhumanen Elementarwesen” betrifft, aus denen wir bestehen und die er als ,,phantasievoll”
bezeichnet. Sie sind nicht phantasievoll, auch wenn der Fragesteller sie in einem falschen Licht
sieht und der Herausgeber sie iiberhaupt nicht sieht.

Wenn es einen Punkt gibt, der im Okkultismus nachdriicklich betont wird, dann ist es der, dass wir
eine Verbindung verschiedener Leben sind, dass jeder Teil von uns so beschaffen ist, und daraus
folgt, dass unsere niedere Natur aus diesen Leben besteht.

Es gibt kein Vakuum im Universum, das frei von Leben ist. Aber obwohl dies so ist, sind diese
Leben, soweit sie den Menschen ausmachen, nicht, als von ihm getrennte Wesen zu betrachten, die
er, wie in der Frage angedeutet, aus einer Position als Mensch, der von ihnen getrennt ist,
»erziehen” kann. Sie existieren in ihm, und wahrend er lebt und denkt, prigt er ihnen seine
Gedanken und Handlungen ein, und da sie ihn jeden Augenblick verlassen, folgt daraus, dass ein
Strom dieser Leben vieler Stufen und Arten stdndig von ihm in den Raum projiziert wird und sein
eigenes Karma bildet. Denn sie sind unintelligent und handeln nur auf ihre eigene Weise, so wie
Wasser handelt, wenn es einen Hiigel hinunterflief3t.

Wenn wir sie als Wesen betrachten, die wir erziehen, verfallen wir in Aberglauben, aber wenn wir
andererseits, wie der Herausgeber folgert, sagen, dass sie nicht existieren und keinen Platz in uns
haben, werden wir niemals zu einer richtigen Erkenntnis des Universums, wie es ist, gelangen.

Sie sind in der Tat Materie, und eine bestimmte Menge davon kommt sozusagen jedem Menschen
zu, und jeder ist daher fiir die Eindriicke verantwortlich, die er den Atomen, aus denen er besteht,
vermittelt, und wenn er nicht richtig lebt, muss er frither oder spiter die Folgen tragen. Denn genau
diese Elementarwesen sind das Mittel, durch das das Karma wirkt, denn ohne sie — wenn man
Atome als Empfindungspunkte betrachtet — gdbe es einen Bruch und keine Mdglichkeit fiir das
Karma, zu wirken. Wenn sie nicht existieren, gibt es keine Mdglichkeit, eine Verbindung zwischen
Materie und Geist, Gedanken und Umstédnden herzustellen.

Der Konflikt zwischen dem Hoheren und dem Niederen kann nur durch die alte Regel gelost
werden, ,,alle Teile des Universums als spirituelle Wesen zu betrachten, die sich in ihrer Art
gleichen und nur in threm Grad voneinander unterscheiden”.

Gibt es in den Schriften von Madame Blavatsky, oder von jemand anderem, der davon wissen
miisste, eine Aussage, dass das Ego abwechselnd in den verschiedenen Geschlechtern oder
tiberhaupt im anderen Geschlecht inkarniert?

W.Q.J. — Ich kann mich nicht erinnern, in den Schriften von H.P.B. eine Aussage in diesem Sinne
gelesen zu haben, und auch in den schriftlichen Bemerkungen zu verschiedenen Themen der
Adepten, die sie in die Welt gesandt haben, findet sich meines Wissens keine Erkldrung, dass das
Ego abwechselnd in ménnlichen und weiblichen Korpern inkarniert. Es mag die Lehre existieren,
dass zu diesem Zeitpunkt unserer Evolution die Egos, die sich derzeit in menschlichen K&rpern
befinden, alle moglichen Erfahrungen gemacht und beide Geschlechter durchlaufen haben, aber das



stiitzt nicht die Schlussfolgerung, dass eine solche Inkarnation in Bezug auf das Geschlecht
regelmifBig abwechselt — und widerlegt sie auch nicht. Es hat einfach nichts mit der Frage zu tun.
Die Frage scheint fiir viele interessant zu sein, aber ich muss gestehen, dass sie mich iiberhaupt
nicht interessiert. Ob ich in meiner ndchsten Geburt in einem weiblichen Korper wiedergeboren
werde, ist mir gleichgiiltig. Es ist bekannt, dass ein Ich, in dem Koérper namens Helena P. Blavatsky,
sehr gut zurechtkam, und umgekehrt kam ein anderes Ich, in einem méannlichen Kérper namens
Sankarachariah gut zurecht. Es wird gesagt, dass eine Maji — eine Frau — in Indien ebenfalls eine
grofle Yogini ist. Da mir das vollig gleichgiiltig ist, kann man daraus schlieBen, dass meine
Bemerkungen nicht von Geschlechtervorurteilen gefarbt sind, die fiir manche so offensichtlich sind
und so oft zu einer getriibten Sicht fiihren.

Nun, ich halte mich nicht an die Wechseltheorie. Sie erscheint mir auf den ersten Blick zu simpel.
Auflerdem scheint sie, mit dem Anschein eines personlichen Lenkers dahinter, die natiirliche
Schlussfolgerung zu verletzen, die sich aus dem menschlichen Leben und Charakter ergibt —
unserem einzigen Leitfaden in solchen Fragen.

Wenn wir einen anthropomorphen Gott annehmen, der es zum Gesetz gemacht hat, dass jedes Ego
nun eine méannliche und dann eine weibliche Form zum Leben haben soll, unabhéngig davon, wie
die Gesetze der Anziehung und AbstoSung in andere Richtungen wirken, gibe es vielleicht eine
gewisse Wahrscheinlichkeit, die Position aufrechtzuerhalten, dass ein regelméBiger Wechsel des
Geschlechts die Regel ist. Aber das Universum wird von Gesetzen regiert, nicht von Launen.
Betrachten wir also einen Moment lang ein oder zwei Punkte.

Karma — aus fritheren Leben — bestimmt, wo, wie und wann wir geboren werden. Aber in der hier
diskutierten Frage ist eine der Auswirkungen des Karma-Gesetzes, die hier am meisten ins Gewicht
fallen muss, die Tendenz. Mit anderen Worten: Die in einem fritheren Leben festgelegte Tendenz
bestimmt die Tendenz zur Geburt in eine bestimmte Familie. Und wir miissen auch die Frage des
minnlichen und weiblichen Charakters im Wesentlichen betrachten und nicht als reine Frage der
Erscheinung oder Funktion. Wenn wir herausfinden, was das wesentliche Unterscheidungsmerkmal
des weiblichen Charakters, im Vergleich zum ménnlichen ist, dann kénnen wir vielleicht zu einer
wahrscheinlichen Schlussfolgerung gelangen — wenn auch, wie ich oben bereits angemerkt habe, zu
einer sehr uninteressanten und nutzlosen.

Nun, nach meiner begrenzten Sichtweise ist der weibliche Charakter an sich konkret, das heif3t,
seine Neigung in Gedanken, Worten und Taten geht zum Konkreten, wahrend mir der ménnliche
Charakter an sich, als das Gegenteil erscheint. Die Kabbalisten und die Alten, aller Lander, mogen
fiir meine Leser keine Autoritit sein, aber sie stiitzen diese Ansicht. Und die Existenz von
Ausnahmen, bei beiden Geschlechtern widerspricht dieser Meinung nicht, sondern bestétigt sie
vielmehr, da wir so leicht eine Frau mit mannlichem Charakter, oder einen Mann mit weiblichem
Charakter erkennen. Der Unterschied wurde nicht von tyrannischen Ménnern erfunden, sondern
scheint tatsdchlich in der Rasse zu existieren. Denn egal, wohin man geht, egal wie zivilisiert oder
barbarisch, modern oder alt die Beispiele sind, sie zeigen immer dieselben Unterschiede und
Eigenschaften.

Und ob man die konkrete und abstrakte Beschreibung nun zugibt oder leugnet, es bleibt dennoch
wahr, dass der wesentliche weibliche Charakter — was auch immer das Unterscheidungsmerkmal
sein mag — sich vollig vom wesentlichen ménnlichen unterscheidet.

Wenn nun das Ego (A) unter unendlichen Schmerzen und in vielen Leben den weiblichen Charakter
entwickelt hat, ist es dann wahrscheinlich, dass diese Neigung sich auf einmal erschopft? Oder
wenn sie durch ein Leben festgelegt wurde, ist es dann wahrscheinlich, dass sie sich mit dem Tod
erschopft, so dass die ndchste Inkarnation im anderen Geschlecht stattfinden kann? Ich glaube nicht.
Es konnte sein, dass das Ego, das in einem fritheren Leben ein Mann war, in seinem nichsten Leben
als Frau inkarniert, aber das wiirde bedeuten, dass es eine Neigung zu dem entwickelt hat, was den
wesentlichen Charakter des Weiblichen ausmacht — meiner Meinung nach die Konkretheit des
Denkens in den Tiefen seiner Natur — oder aus anderen von vielen Griinden.

Es ist nicht klug, solche festen und eisernen Regeln aufzustellen. Die Natur funktioniert nicht so.
Sie ist immer dabeli, irgendeine Regel zu brechen, die wir torichterweise fiir ewig giiltig gehalten



haben. Daraus schlie3e ich, dass das Ego so lange als Frau oder Mann weiterlebt, wie seine tiefere
Natur dem gleichen Schnitt, der gleichen Form und der gleichen Neigung entspricht, wie das
jeweilige Geschlecht, in dem es inkarniert ist. Nach meinem bescheidenen Urteil ist die Theorie der
regelmafigen Abwechslung vollig unbegriindet. Aber letztendlich ist das eine Frage, die keiner von
uns entscheiden kann. Die christlichen Apostel entschieden, dass die weibliche Inkarnation
niedriger zu bewerten sei als die ménnliche, als sie sagten, dass Frauen nur durch die Ehe erlost
werden konnen, aber selbst einige christliche Theosophen lehnen die Apostel in diesem Punkt ab.

Was ist Vorstellungskraft und wo liegen ihre Grenzen? Oft sehe ich mentale Bilder von mir selbst
und anderen, wie wir handeln, sprechen usw. Manchmal werden diese Bilder Wirklichkeit,
manchmal nicht. Wo soll man die Grenze ziehen?

W.Q.J. — Meiner Meinung nach ist Vorstellungskraft genau das, was der Begriff sagt, nimlich die
Féhigkeit, Bilder zu erzeugen, die der Mensch zweifellos besitzt und die auch bei der Schopfung
der Materie zu beobachten ist. So wurde sie von den alten Okkultisten und den hermetischen
Philosophen definiert. Heutzutage wird ihr jedoch allgemein ein geringer Stellenwert eingerdumt,
obwohl sie von den metaphysischen Heilern, die unwissentlich auf ein grofles Gesetz gestoflen sind,
etwas hoher gestellt wurde. Was oft als Vorstellungskraft bezeichnet wird, ist in Wirklichkeit nur
Fantasie, oder die miilige Erzeugung von Bildern, deren Lebensdauer nur kurz ist.

Die bewusste Ausiibung dieser Kraft, in ihrer hochsten Form, ist jedoch eine der Notwendigkeiten
der okkulten Kunst, denn ohne sie kann keine okkulte Leistung vollbracht werden.

Experimente mit Mesmerismus seit einem Jahrhundert und in letzter Zeit mit Hypnose zeigen, dass
jeder Mensch die Féahigkeit besitzt, ein Bild von sich selbst zu erschaffen, das fiir die inneren Sinne
des Sehers vollkommen objektiv ist. Diese Schopfung erfolgt ausschlieBlich durch den Einsatz der
Vorstellungskraft. Ist das Bild aufgrund einer schwachen Vorstellungskraft unscharf, sieht der Seher
oder Proband nur Unschérfe, da das subjektive Bild schlecht konstruiert war.

Aber der Konstrukteur, ob schlecht oder gut, war die Vorstellungskraft. Der indische Fakir ldsst Sie
die Schlange oder andere Objekte sehen — obwohl Sie alle Thre Sinne haben —, weil seine
Vorstellungskraft durch Jahrhunderte der Vererbung und jahrelanges Training so geordnet ist, dass
sie vor ihm die Form so lebhaft sieht, dass Sie, wie Sie annehmen, eine objektive Realitit
wahrnehmen, obwohl in Wirklichkeit keine existiert.

Und wenn wir uns den Briefen der Adepten an Herrn Sinnett zuwenden, finden wir darin die
Aussage, dass sie, um eine Notiz zu prizipitieren, jeden einzelnen Buchstaben vollstdndig und
unverdnderlich (in ihrer Vorstellung) sehen miissen, bevor sie die materiellen Elemente durch diese
Matrix auf das Papier prézipitieren konnen. Wir haben also nicht nur das Zeugnis aller Mystiker,
sondern auch das der Adepten, die in spiterer Zeit einigen Menschen diese Dinge gezeigt haben.
Was die Abgrenzung fiir den Fragenden angeht, so ist das kaum moglich. Denn wenn er teilweise
oder vollstidndig hellsichtig ist, sieht er manchmal Bilder von dem, was wir falschlicherweise als
Zukunft bezeichnen. Denn es gibt keine Zukunft; alles ist jetzt. Bei solchen Visionen benutzt er
nicht seine Vorstellungskraft. Wenn jedoch eitle Tagtraume dazwischenkommen, dann benutzt er
entweder seine Fantasie, bringt vergessene Gedankenkombinationen zum Vorschein oder wird fiir
einen Moment von den fliichtigen Gedanken eines anderen beeinflusst. Jno. Geo. Gichtel sah
einmal aus dem Himmel die Hand einer Witwe kommen, die ihn heiraten wollte, und dann eine
Stimme, die sagte: ,,Du musst sie haben.* Da wusste er, dass seine fliichtigen Gedanken und seine
Fantasie ihm fiir einen Moment ein Bild vor sein inneres Auge geworfen hatten. Das hatte nur
wenig mit seiner Vorstellungskraft zu tun.

Der Schliissel zur Theosophie,Seite 306, spricht tiber den Versuch der Meister, im letzten Viertel
jedes Jahrhunderts den spirituellen Fortschritt der Menschheit zu unterstiitzen, und sagt: ,, Eine
oder mehrere Personen sind als ihre Vertreter in der Welt erschienen, und es wurden mehr oder
weniger okkulte Kenntnisse und Lehren weitergegeben. Wenn Sie méchten, kénnen Sie diese
Bewegungen Jahrhundert fiir Jahrhundert zuriickverfolgen, soweit unsere detaillierten historischen
Aufzeichnungen reichen. “ Wurden diese Bewegungen jemals Jahrhundert fiir Jahrhundert



zuriickverfolgt, und wenn ja, kann das FORUM eine tabellarische Ubersicht bereitstellen?
W.Q.J—Meines Wissens hat sich bisher niemand die Miihe gemacht, diese Bewegungen
tabellarisch aufzubereiten. Eine gab es zu Zeiten von Anton Mesmer. Er griindete eine Gesellschaft
der Harmonie mit &hnlichen Zielen wie wir. In Europa gab es theosophische Gesellschaften. In Dr.
Bucks Bibliothek habe ich ein etwa zweihundert Jahre altes Buch mit dem Titel ,, Transactions of the
Theosophical Society* gelesen. Zweifellos wiirde eine sehr sorgfiltige Recherche eine vollstindige
Aufzeichnung tiber alle Jahrhunderte, bis zur Zeit von Ammonius Saccas, liefern. Der Name wire
jedoch nicht unbedingt in jedem Fall ,,theosophisch®. In Deutschland gab es viele Versuche, und
Baron Leibetsdorf und Graf St. Martin waren an einem davon beteiligt. Obwohl die Enzyklopadien
Cagliostro als Betriiger bezeichnen, war er an einem solchen Versuch beteiligt und kein Betriiger.
Graf St. Germain ist ein weiterer dieser Boten.

Tritt das Ego bei der Geburt oder davor in den Kérper ein?

W.Q.J. — Das Ego tritt zu keinem Zeitpunkt in den K&rper ein. Der Korper ist ein grobstoffliches
Instrument, das vom ,,Ich” iiberschattet oder beseelt wird. Wir sind daran gewohnt zu sagen, dass
unsere Seelen in unseren Korpern gefangen sind, weil die Alten so sprachen. Aber als sie diesen
Ausdruck verwendeten, gab es eine zusédtzliche Erkldrung {iber den Korper, und man glaubte, dass
dieser mehr sei, als nur eine physische, sichtbare Hiille.

Der Korper und seine Verflechtungen reichen viel weiter, als es fiir unsere Augen sichtbar ist.
Tatsdchlich ist das, was wir von unserem Korper sehen, nur der harte oder sichtbare Teil; jeder
Mensch triagt gleichzeitig die immateriellen Teile seines Korpers mit sich, die jedoch in ihrer
Wirkung sehr méachtig sind. Der sichtbare Korper ist der materielle Kern, und der Rest ist der
weniger materielle Rand oder die Ausstrahlung. Wenn also die Alten, von der im Kdorper
verstrickten Seele sprachen, schlossen sie in das Wort ,,Korper” die oben genannte erweiterte
Bedeutung mit ein.

Zum Zeitpunkt der Empfangnis wird der Astralkdrper — oder die Modellform — gebildet und die
Potenzialitét eines Egos, das von der Person umbhiillt wird, entsteht; die Verbindung des Egos mit
dem Korper — mittels des Prinzips Manas — wird im Allgemeinen, im Alter von sieben Jahren
hergestellt, und von da an ist das Ego in den Korper involviert oder verstrickt.

Vor dieser materiellen Verstrickung wurde es jedoch zunichst von den Leidenschaften und
Begierden — oder dem Prinzip Kama — erfasst und verstrickt, das immer die wirksame oder
verursachende Kraft fiir die Verkorperung des Egos ist. Dieses Kama ist bekanntlich Teil der
Skandhas oder Aggregate, zu denen auch der materielle Korper gehort.

Ich kann den Einwand gegen die Reinkarnation nicht nachvollziehen, dass sie im Widerspruch zur
Macht der Mutter stehe, ihr Kind zu beeinflussen. Das tut sie nicht, denn sie gibt ihm den Korper
mit all seinen Neigungen und versorgt es mit Milch, wodurch sie diese Neigungen verstérkt. Sie
kann das Ego sicherlich nicht direkt beriihren, und das ist auch gut so, denn sonst kdnnte sie seine
Entwicklung tatséchlich behindern. Es ist das Karma der Vergangenheit, das das Kind zu dieser
Mutter bringt, und dieses Karma kann, eine gute oder eine schlechte Geburt sein, kann es durch die
Mutter zum Guten oder zum Schlechten beeinflusst werden.

Wenn die Seele wihrend des Schlafes in den Devachan iibergeht, warum sind dann nicht alle
Trdume angenehm?

W.Q.J. — Es ist nicht ganz richtig zu sagen, dass die Seele im Schlaf in den Devachan iibergeht,
denn Devachan ist ein Wort, das fiir einen Zustand nach dem Tod des Koérpers und dem Verlassen
desselben verwendet wird. Das Wort fiir Traumen lautet im Sanskrit Swapna, und dieser Zustand
kann angenehm oder unangenehm sein, weil der Korper und Kama noch auf die Seele einwirken,
wéhrend im Devachan alles gliickselig und angenehm ist. Die Seele geht nicht wihrend des
Schlafes in den Devachan iiber, aber manchmal sind Trdume im Traum- oder Swapna-Zustand
angenehm und oft auch nicht. Da dies eine Tatsache ist, ist dies eine ausreichende Antwort auf die
gestellte Frage.



Wenn die Opfer eines Unfalltodes, wie Selbstmorder, erst dann in den Devachan eintreten, wenn sie
eines natiirlichen Todes gestorben wdren, miissen sie in der Erdsphdre als Ganzes und mit all ihren
Fdhigkeiten verbleiben. Warum sollten sie dann nicht in der Lage sein, mit den Lebenden zu
kommunizieren, sei es durch Medien oder auf andere Weise? Ist ihr Fall nicht eine Ausnahme von
der iiblichen Regel?

W.Q.J. — Nach meinem Verstdndnis unserer Philosophie verbleiben Unfallopfer und Selbstmorder
nicht auflerhalb des Devachan, bis der Zeitpunkt ihres natiirlichen Todes gekommen ist.

Der Kama-Loka, in den diese und alle anderen gelangen, hat ebenso wie die menschlichen
Lebenszustiande verschiedene Stufen. Die ersten Aussagen dieser Lehren waren natiirlich allgemein
gehalten, aber es sind auch Ausfithrungen erschienen, in denen bestimmte Punkte behandelt
wurden.

Nicht alle Selbstmorder sind gleich. Sicherlich ist ein vollig Geisteskranker, der sich umbringt,
nicht derselbe wie jemand, der zwar geistig gesund, aber feige ist und die Tat begeht, und dieser
wiederum ist nicht derselbe, wie jemand der aus einer torichten Weltanschauung oder aus ,,Mangel
an Weltanschauung” seinem Leben ein Ende setzt. Sie alle unterscheiden sich voneinander, und
daher wird auch ihr Aufenthalt im Kama Loka unterschiedlich sein. Aber in den allgemeinen Féllen,
in denen die Person im Kama Loka verbleibt, kann und wird die Personlichkeit, bestehend aus dem
Astralkorper mit den Leidenschaften und Begierden, mit den Lebenden kommunizieren,
unabhingig davon, ob es sich um ein Medium handelt, oder nicht. Genau darin liegt die Gefahr der
Medialitét, des Selbstmordes und des legalen Mordes oder der Hinrichtung von Verbrechern.
Letzteres ist eine sehr grole Gefahr — einer der unsichtbaren, aber méchtigen Fliiche unserer Zeit.
Der Tod eines hingerichteten Verbrechers ist derselbe, wie der eines Menschen, der versehentlich
getdtet wird, nur dass er absichtlich geschieht und in den meisten Féllen die Elemente Hass, Rache
und Wut des Verbrechers hinzukommen.

Seine wilde und zornige Personlichkeit — eine Mischung aus Astralkérper und Kama — wird
plotzlich aus dem Leben gerissen; seine hoheren Prinzipien warten im oberen Kama Loka in einem
betdubten oder trigen Zustand; aber sein personliches Leben schwebt um die Wohnstétten der
Menschen herum und versucht, Rache zu nehmen, oder andere bose Taten zu begehen, und jeden
Tag injiziert es den empfindlichen menschlichen Naturen, denen es begegnet, all seine Masse an
abscheulichen und unstillbaren Gedanken. So entstehen ein Bild nach dem anderen von Mord und
Hass.

Nicht nur Medien werden von diesen astralen Personlichkeiten beeinflusst; tatsdachlich sind sie oft
zu eng mit anderen Arten von Hiillen verbunden, und die Personlichkeit des Verbrechers {ibt eine
bestimmte Anziehungskraft auf andere Menschen aus. Ist es dann verwunderlich, dass der
Theosoph, der unsere Lehren {iber die Natur des Menschen zu ihren richtigen Schlussfolgerungen
gefiihrt hat, die Sitte der Hinrichtung von Verbrechern beklagt? Er weil3, dass eine legale
Hinrichtung zu vielen weiteren pldtzlichen Morden oder Selbstmorden fiihren kann und dies fast
immer auch tut. Und da die astralen Personlichkeiten von Selbstmdrdern und hingerichteten
Verbrechern in engerer Verbindung zu uns stehen, als jede andere Art von Gespenstern, ist es
naheliegend, dass sie auch eher zu spiritistischen Séancen kommen.

Alle, die die Vorschldge von H.P.B. respektieren, wird es interessieren, dass dies ihre eigene Ansicht
war, die sie mir oft mitteilte und die von Adepten, die die Hintergriinde kennen, als verniinftig
bestdtigt wurde.

In ,,Die Geheimlehre“, Band 1, finde ich unter den Bemerkungen, iiber die Empfindungsfdhigkeit
von Materie und Kraft, folgende Aussage: ,, Dieses Bewusstsein hat keine Beziehung zu unserem
Bewusstsein. “ Da nun alles Wissen das Ergebnis von Vergleichen ist und unser ,, Bewusstsein *
gleichzeitig Ursache und Instrument des Wissens ist und als Prozess des Erlangens und als Wissen
selbst fungiert, warum macht die ,, Geheimlehre“ dann Behauptungen, ohne Daten iiber Gedanken
oder Wissen zu liefern?

W.Q.J. — Die oben zitierte Aussage von H.P.B. ist eine Kopie der Aussage ihrer Lehrer, die sie
,Meister” nannte. Diese sollen die von ihnen iibermittelten Tatsachen kennen. Ob diese Behauptung



nun wahr ist oder nicht, es ist offensichtlich, dass Insekten ein Bewusstsein haben, das sich von
unserem unterscheidet, da wir offenbar das Element hinzufiigen, das unser Bewusstsein zu
»Selbstbewusstsein” macht. Und wenn H.P.B. von unserem Bewusstsein sprach, ist es ganz klar,
dass sie das gewohnliche Bewusstsein meinte und nicht das aullergewdhnliche.

Wenn die Fragestellerin dariiber nachdenkt, dass sie kein Verstdndnis flir das Bewusstsein der
Elementargeister hat — die doch tatséchlich existieren und in ihrer eigenen Sphére wirken —, wird sie
vielleicht erkennen, dass es Bewusstseinsformen geben kann, die noch nicht, die unseren sind.

In Forum Nr. 37 behauptet Herr Judge, dass ,, metaphysische Heiler unwissentlich auf ein grofSes
Gesetz gestofien sind”’. Da ich jedoch nach wie vor der Uberzeugung bin, dass jeder Mensch sich
seiner bewussten Bemiihungen, um die Erkenntnis von Prinzipien und Gesetzen, nur selbst bewusst
ist, wiirde ich es als einen Gefallen betrachten, wenn Herr Judge das Prinzip erkldren wiirde,
anhand dessen er feststellt, dass andere wissentlich oder unwissentlich zur Wahrheit gelangen.
W.Q.J. — Ich behaupte nicht, dass es ein ,,Prinzip gibt, nach dem ich feststelle, dass andere bewusst
oder unbewusst zur Wahrheit gelangen”. Ich stelle lediglich fest, dass die erwdhnten Heiler, meiner
Meinung nach, auf ein Gesetz gestof3en sind. Ich habe nicht gesagt und sage auch jetzt nicht, was
dieses Gesetz ist. Wenn sie wissen, welches Gesetz ich meine, brauchen sie keine Informationen
von mir. Ich stimme jedoch nicht zu, dass der Fragesteller Recht hat, wenn er sagt, dass ,,jeder
Einzelne sich seiner (warum ,,seiner” und nicht ,,seiner”’) bewussten Bemiihungen bewusst ist”, da
ich seit vielen Jahren weil3, dass auch andere Personen, sich dieser ,,bewussten Bemiihungen”
anderer, gleichzeitig, voll bewusst sein konnen.

Ich weiB3 — in einer Weise, die ich nicht im Detail darlegen muss —, dass die Mitglieder unserer
Groflen Loge iiber vollstindige Informationen verfiigen, die AuBlenstehenden unbekannt sind, iiber
die ,,bewussten Anstrengungen, Erkenntnisse iiber Prinzipien und Gesetze zu erlangen” seitens
guter Ménner und Frauen, und dass bei dieser Suche héufig Hilfe geleistet wird, die jedoch nicht
gesehen oder anerkannt wird, obwohl sie spiirbar ist und Ergebnisse hat. Aber ich kann keinerlei
Zusammenhang zwischen der Pramisse der Frage und der Frage selbst erkennen. Die Heiler sind
auf ein Gesetz gestof3en, aber sie kennen es noch nicht vollstindig, und ich fiir meinen Teil wiirde es
bedauern, wenn sie es liberhaupt kennen wiirden, bevor sie meinem begrenzten Verstidndnis zeigen,
dass sie philosophisch in der Lage sind, eine sehr gefdhrliche Kraft vollstindig zu beherrschen.
Wenn jedoch der Lauf der zyklischen Evolution vorschreibt, dass die Menschen scharfe Werkzeuge
finden, mit denen sie spielen und sich daran schneiden kénnen, bin ich zu unbedeutend, um dies
verhindern zu konnen.

Aber jeden Tag gibt es mehr Beweise dafiir, dass H.P.B. Recht hatte, als sie an die amerikanische
Sektion schrieb, dass in diesem Volk sicherlich Krifte zum Vorschein kommen wiirden und dass
Anstrengungen unternommen werden miissten, um ithnen einen neuen Nihrboden zu bieten, auf
dem sie wachsen konnen, anstelle unserer gegenwirtigen egoistischen, gierigen und
individualisierten, aber unzivilisierten menschlichen Natur, von der ich mich natiirlich nicht
ausnehmen will.

Erkennen sich irdische Freunde, wdhrend ihres Durchgangs durch den Kama Loka? Wenn ja, wer
oder was erkennt sie?

W.Q.J. — Da der Kama Loka ein Zustand und kein Ort ist, gibt es keinen ,,Durchgang” durch ihn.
Zweifellos konnen sich in einigen Féllen zwei Wesen, die sich aus dhnlichen Griinden und mit
denselben magnetischen Stromungen gleichzeitig im Kama Loka-Zustand befinden, gegenseitig
erkennen. Da der Kama Loka jedoch der Zustand ist, in dem sich die Seele vom Astralkérper und
den Leidenschaften und Begierden befreit, kann sie sich nicht ohne Weiteres mit anderen Prozessen
beschiftigen; daher gibt es im Sinne der gestellten Frage keine Wiedererkennung, auch wenn das
Wesen etwas empfindet, das es fiir die Wiedererkennung von Freunden und Feinden halt.

Im Kama Loka nehmen alle alten Gedanken Gestalt an, und quélen die Seele, wenn das Leben
schlecht war, oder halten sie nur voriibergehend zuriick, wenn das Gegenteil der Fall war.



Wie kann eine Seele verloren gehen?

W.Q.J. — Hier kommt es sehr darauf an, welche Betonung man auf diese Worte legt. Wenn auf das
Wort ,,wie”, dann soll der Vorgang des Verlustes erklart werden; wenn auf das Wort ,,kann” oder den
Rest der Frage, dann ist ein Zweifel an der Moglichkeit des Seelenverlustes impliziert. Ich weil3
nicht, welche Frage hier gemeint ist.

Wenn wir die Sache aus buddhistischer Sicht betrachten, kénnen wir sie kurz zusammenfassen. Die
Seele ist ein zusammengesetztes Gebilde (oder eine Einheit) und daher nicht notwendigerweise
dauerhaft. Daher kann sie zerstort werden. Sie ist das, was die Potenzialitit der Unsterblichkeit in
sich triagt. Anders ausgedriickt: Es gibt Korper, Seele und Geist. Von diesen dreien ist nur der Geist
unsterblich. Der Korper erweist sich, wie wir wissen, schnell als vergénglich und zerstorbar. Die
Seele ist das, was zwischen Korper und Geist liegt und die verbindende Verbindung darstellt. Wenn
der Verlauf unserer vielen Leben durchweg bose ist, kann die Seele schlieBlich nicht mehr als
solche bestehen bleiben, sondern 16st sich in ihre urspriinglichen Elemente auf, wird sozusagen Teil
der unbewussten Natur und fungiert nicht mehr als verbindendes Band.

Nun impliziert die Frage selbst, dass es in Wirklichkeit der Geist ist, der sie aufwirft, denn es kann
nicht der Korper sein, der die Seele verliert, noch die Seele, die sich selbst verliert. Dies ndhert sich
einem groflen Geheimnis, mit dem ich mich nicht befassen kann. Man kann nur sagen, dass die
Monade — der Geist — aus eigenen Griinden dieses Bindeglied, die Seele, auswéhlt und ihr damit die
Moglichkeit gibt, sich bewusst mit dem Geist zu verbinden. Wenn die Seele sich weigert, sich so zu
verbinden, kommt es zu dem, was man ,,Seelenverlust” nennt.

Diese vom Geist ausgewdhlte Seele — ich lasse den Artikel ,,die” weg, da der Geist eins und nicht
vielfdltig ist — hat eine sogenannte Unsterblichkeit, die so genannt wird, weil ihre Lebensdauer als
solche einen ganzen Manvantara umfasst, eine Zeit, die so unvorstellbar lang ist, dass sie fiir
unseren Verstand ewig ist. Aber sie hat tatsdchlich ein Ende, und wenn die Seele bis zum Ende
dieser unermesslichen Zeitspanne keine Vereinigung mit dem Geist erreicht hat, dann kommt es
zum Verlust oder zur Zerstorung der Seele als solcher.

Wihrend des Manvantara wandert die Seele in einem ewigen Kampf, um die Wiedervereinigung
mit dem Goéttlichen, von Korper zu Korper und von Welt zu Welt. Eine solche Vereinigung kann
jedoch schon lange vor dem Ende des Manvantara durch Leidenschaftslosigkeit, Disziplin und
unermiidliche Anstrengungen erreicht werden.

In seiner Antwort auf die Frage ,, Was ist Vorstellungskraft? “ bekrdftigt Herr Judge, dass die
einzige Voraussetzung fiir okkulte Leistungen die Austibung der Vorstellungskraft ist, die durch
Kultivierung zu hoher Intensitdt gebracht wird, und verweist auf den indischen Fakir, der einen
Schlangen usw. sehen ldsst, weil seine Vorstellungskraft durch jahrhundertelange Vererbung und
Jjahrelanges Training die Form so lebhaft sieht, dass der Zuschauer glaubt, eine objektive Realitdit
zu sehen, obwohl keine existiert. Wenn nun okkulte Leistungen in der unmittelbaren Bildung grober
Materie bestehen und nicht nur die Mittel dieser Leistungen, sondern auch die Prozesse, durch die
diese Mittel erlangt werden, in allen Fillen dieselben sind, wie ist es dann méglich, dass der Fakir
bei der Erzeugung einer objektiven Realitdt versagt, wihrend die Leistung des Adepten eine
erfolgreiche Materialisierung ist? Denn da die Funktion eines Messers darin besteht, zu schneiden,
wird es diese Funktion unabhdngig von der Hand, die es hdilt, ausfiihren.

W.Q.J. — Ich habe sicherlich nie behauptet, dass ,,die einzige Voraussetzung fiir okkulte Leistungen
die Ausiibung, der durch hohe Kultivierung, zu hoher Intensitit erhobenen Vorstellungskraft* sei,
und ein sorgfaltiger Blick auf meine Antwort sollte dies zeigen. Ich habe das oben Genannte nur als
eine der Voraussetzungen genannt. Es ist eine der absolut notwendigen Voraussetzungen fiir die
Ausfilihrung der Leistungen, die ich im Sinn hatte, und diese umfassen die meisten Félle. Aber,
obwohl es eine absolute Voraussetzung ist, gibt es noch andere ,,Dinge und Voraussetzungen, die
berticksichtigt werden miissen”, wenn man bestimmte Leistungen vollbringen will. Jedes
hypnotische Experiment, oder jeder hypnotische Effekt, erfordert nur diese Bilderschaffungskraft in
Verbindung mit einem starken Willen, das Bild zu konzentrieren. Wenn jedoch schwierigere
Leistungen vollbracht werden sollen, wie das Apportieren fester Gegenstinde, das Niederschlagen



auf Papier, das Verdichten von Bildern, so dass sie tatsdchlich greifbar werden, oder das
Beherrschen von Elementarwesen, dann muss noch die Kenntnis chemischer, elektrischer und
magnetischer Substanzen und Gesetze hinzukommen, zusammen mit Willenskraft und héherer
Mathematik.

Denn wenn die Vorstellungskraft schwach ist, gibt es keine Moglichkeit, die Strome zu bilden, auf
die eingewirkt werden soll, und auch keine Matrix fiir bestimmte okkulte chemische Arbeiten.
Nachdem nun also andere ,,Voraussetzungen fiir okkulte Leistungen” dargelegt worden sind, scheint
der Rest der Frage hinfillig zu sein, oder unter anderen Gesichtspunkten betrachtet werden zu
missen.

Ein ,,Messer mit Schneidefunktion” schneidet nicht, wenn nicht eine Hand es nicht nur hilt, sondern
auch fiihrt. Ich sehe auch nicht, warum ein guter, getlibter, Wunder vollbringender Fakir daran
scheitern sollte, eine objektive Realitdt zu erzeugen, wenn er dies wiinscht und seine okkulte
Operation weit genug fiir diesen Zweck durchfiihrt. Und da ich tatsdchlich gesehen habe, wie Fakire
genau dies tun, kann ich nicht leugnen, was ich weif3, dass es vollbracht wurde.

Je mehr ich dariiber nachdenke, desto grofser erscheint mir dieses Rditsel. Wenn wir entweder zur
besseren Entwicklung oder zur Bestrafung fiir Siinden, die wir in einer friiheren Inkarnation
begangen haben, wiedergeboren werden, warum gibt es dann so viele Sduglinge, die nur wenige
Tage oder Wochen leben? Sie verlassen den Kérper wieder, ohne sich weiterentwickelt zu haben,
und sie leiden auch nicht besonders.

W.Q.J—Die Ritsel werden sich fiir den Fragesteller noch vertiefen, wenn er feststellt, dass eine
einzelne Aussage aus einem Teil einer theosophischen Lehre, notwendigerweise die gesamte Lehre
darstellt. In der Frage wird davon ausgegangen, dass wir nur zur besseren Entwicklung oder zur
Bestrafung inkarniert werden, wihrend dies nur eine Teilansicht der Sache ist.

Wir werden aufgrund von Ursachen, die in Gang gesetzt wurden, wiedergeboren. So kdnnen wir zur
Belohnung oder zur Bestrafung hier sein, aus freier Entscheidung, oder einfach, um wieder zu
arbeiten, zum Vergniigen, zur Bestrafung anderer, oder zu deren Erziehung, oder zu unserer eigenen
Erziehung und so weiter, aus tausend Griinden. Die Evolution der Menschheit zwingt uns zur
Reinkarnation, und wir tun dies gemél3 dem Gesetz.

Die erste Antwort erklart das meiste davon vollstindig, aber es ist noch eine andere Sichtweise
moglich. Aus der Sicht der Eltern sind die Geburt und der frithe Tod des Kindes zugleich eine
Freude, eine Disziplinierung und eine Strafe. Wenn der Verlust richtig akzeptiert wird, resultiert
daraus Disziplin; wenn man sich dagegen auflehnt, wird nur die Strafe empfunden; die Freude und
Belohnung kamen mit der Geburt des Kindes, und obwohl die Ursache dieser Freude bald
verschwand, wurde ihre mogliche Wirkung auf Vater und Mutter nicht zerstort. Andererseits hat das
Ego, das versuchte, in dieser Familie ein Leben zu beginnen, nur um schnell wieder aus ihr
herauszufallen, entweder einen kleinen Schritt in Richtung einer besseren Umgebung gemacht, oder
ist einer Familie entkommen, in der es nur Hindernisse und Ubel gegeben hiitte. Durch solche
Uberlegungen werden die ,,Geheimnisse” klar.

Reichten Swedenborgs Visionen bis in den Devachanic Loka, oder beschrdnkten sie sich génzlich
auf die als Kama Loka definierte Astralebene?

W.0.J. — Zweifellos beriihrten seine Visionen oft den Devachanic-Zustand anderer Egos, und auch
er selbst versank wihrend seines Lebens fast vollstindig in einen Devachanic-Zustand. Es ist jedoch
nicht richtig, den Begriff ,,Loka” auf Devachan anzuwenden, da dieser einen eher metaphysischen
Zustand beschreibt, wihrend Kama Loka noch ganz physisch ist.

Swedenborg hatte Visionen in Kama Loka, wie aus seinen Biichern leicht ersichtlich ist, aber er sah
auch Tatsachen des irdischen Lebens. Seine Himmel waren die verschiedenen devachanischen
Zustinde — seine eigenen und die anderer —, in die er eintrat. Viele Medien, Seher und Hellseher
haben dasselbe getan und tun es jeden Tag. In einigen Féllen nahm Swedenborg an den
devachanischen Gedanken hoch entwickelter Egos teil, aber da Devachan, ebenso eine Tauschung
ist, wie Kama Loka und das Erdenleben, sind seine Visionen nicht von hochstem Wert.



Ist es die Pflicht eines jeden, bei der Unterdriickung von Verbrechern zu helfen, oder ist die
Aufdeckung unbekannter Verbrechen eine Ursache dafiir, dass der Enthiiller vermeidbares Karma
auf sich lddt? Mit anderen Worten: Wenn ein Mensch von einem Verbrechen oder einem Verbrecher
weifs, ist es dann seine Pflicht, die Menschheit zu warnen, oder ist es aus karmischer Sicht besser,
die Sache mit Barmherzigkeit zu behandeln und nach dem Prinzip ,, Qu'il aille se faire prendre
ailleurs “ zu handeln, im Vertrauen darauf, dass das eigene Karma des Verbrechers die Gesellschaft
warnen wird?

W.Q.J. — In einer ordentlichen Gesellschaftsordnung sollte der Konig oder Herrscher der letzte
Schutz gegen alle Unruhen, von innen und Angriffe von auflen, sein. Aber eine solche Ordnung gibt
es bei uns nicht. Der Biirger sollte daher seine Pflicht tun, ohne an sein Karma zu denken, denn er
kann kein Karma haben, das seine Mitbiirger nicht mit ihm teilen. Wenn er also von einem
Verbrechen weil}, das begangen werden soll, sollte er warnen. Bei einem Verbrechen, an dem er
beteiligt war, mag er sich zur Anzeige verpflichtet fiihlen, bei anderen jedoch nicht. Wer Energie
darauf verwendet, Verbrecher anzuzeigen, obwohl seine besondere Pflicht dies nicht erfordert,
verschwendet und zerstreut die Kréifte der Natur und tut nichts Gutes. Und allgemeine Regeln
konnen diese besonderen Fille nicht regeln. Die Jagd und Verfolgung von Verbrechern ist die
Aufgabe des obersten Beschiitzers und nicht die des einzelnen Biirgers.

Sind Ungliick, Unfall, korperliche Missbildungen usw. auf karmische Ursachen zuriickzufiihren?
W.0Q.J. — Und ich mochte hinzufiigen, dass die unaufldsbare Einheit der Menschheit verlangt, dass
wir die Probleme jedes Menschen, zum Teil, als unser eigenes Problem betrachten, da wir immer
Teil dieser Menschheit waren und dazu beigetragen haben, die Bedingungen zu schaffen, die Leiden
verursachen.

So wie ich es verstehe, wird zuerst der Astralkorper gebildet, um den herum der physische Korper,
sein Vehikel, aufgebaut wird. Der Astralkorper verdndert sich wihrend des Lebens nur geringfiigig.
Der physische Korper verdndert sich stindig und wird etwa alle sieben Jahre erneuert. Warum
altern wir physisch?

W.Q.J. — Die dargelegten Primissen beantworten die Frage genau. Denn was aus Bestandteilen
besteht, muss ein Ende haben; die Verbindung muss sich abnutzen; das ist die Erfahrung; was sich
verdndert, kann nicht bestehen bleiben. Alle Korper, in welcher Sphére auch immer, verdandern sich
und verschwinden. ,,Altern” ist nur ein Begriff, der die Verknocherung des Gewebes, das
VerschleiBBen der physischen Kohésionskraft beschreibt. In Wirklichkeit altert der Korper, da er bis
zu seinem letzten Augenblick aus Materie besteht und sich nach dem Tod in noch lebende Materie
verwandelt, die wieder jung ist und in Elemente zerfallt. Aber wenn die inneren Kréfte ihre Grenze
erreichen, kann der Korper nicht mehr arbeiten, und daher hat der Mensch den Ausdruck ,,alt”
erfunden.

Die Theosophie hdlt Gott fiir einen einzigen und ewigen — die Absolutheit selbst. Die Bibel sagt,
dass der Mensch nach dem Bild Gottes geschaffen wurde. Wir verstehen den Menschen als aus
sieben Prinzipien bestehend — eine Vereinigung der drei hoheren, unsterblichen Prinzipien mit den
vier niederen, die sich auflosen und zu Staub zuriickkehren. Sind nicht alle diese Prinzipien oder
Teile, die im Menschen zu finden sind, auch in Gott zu finden? Ich frage dies, weil manche lehren:
., Nichts ist als Geist.” Materie scheint mir ein Aspekt des Geistes zu sein. Sie kommt von etwas und
kehrt an ihren Ort zuriick, und es gibt keinen Ort auf3erhalb Gottes.

W.Q.J.—Ich habe nicht die Kiihnheit des Herausgebers, in einem Atemzug zu behaupten, dass wir
nicht iber das Unendliche spekulieren diirfen, und im néchsten dem Unendlichen Eigenschaften
zuzuschreiben, wie Allgegenwart in allen Dingen, Trennbarkeit von uns und dergleichen, und ich
folge seinem Rat, uns auf den gesunden Menschenverstand und das, was wir wissen kénnen, zu
beschrianken, und verzichte auf die Diskussion {iber die Frage nach dem Absoluten, oder einem
unendlichen Gott. Es ist hoffnungslos.



Das Zitat in der Frage geht davon aus, dass es einen Gott gibt, der verstanden, und entweder direkt
oder durch Analogie oder Kontrast beschrieben werden kann. Das iibersteigt meinen Verstand
vollig. Aber ich bin durchaus bereit, zu wiederholen, was die Lehrer, denen ich folge, sagen: dass
das Absolute existiert und nicht entdeckt oder erkannt werden kann; dass zu Beginn dessen, was
gemeinhin als Schopfung und Evolution bezeichnet wird, Geist und Materie im Raum erscheinen.
Das akzeptiere ich, denn es passt zur Logik des restlichen Lehrsystems. Sie nennen dies die erste
Differenzierung.

Die Behauptung — die vor allem von den Schulen der Geistheilkunde vertreten wird — geht davon
aus, dass nur Geist existiert, kann diese Annahme jedoch weder erkldren noch rechtfertigen, die in
der Tat nur dazu dient, andere Behauptungen, iiber rein korperliche Leiden, zu begriinden, die nur
fiir Schwache oder diejenigen, die sich materiellen Geniissen hingeben, von Bedeutung sind.
Weiter wird, scheinbar mit Recht, gelehrt, dass insgesamt sieben kosmische Differenzierungen
stattfinden, aus denen sich die siebenfache Beschaffenheit des Menschen ableitet.

Sein grobstofflicher Korper steht fiir die gesamte grobstoftliche Materie, sein Astralleib fiir eine
weitere Differenzierung, seine Leidenschaften fiir die Energie des heterogenen Kosmos, sein Leben
bildet eine weitere der sieben nach, und so weiter, bis alle vollstindig sind.

Wenn man jedoch einen Gott postuliert, muss man den Menschen entweder in ihn hinein oder
aullerhalb von ihm setzen; und im letzteren Fall ist der Gott nicht unendlich, sondern hat in seinem
Universum etwas, das nicht er selbst ist — denn das Unendliche muss alles sein. Es ist viel sicherer,
diese Bibelverse auf die alte theosophische Weise zu interpretieren, die im vorliegenden Fall zeigen
wiirde, dass der Mensch nach dem Bild seines Gottes geschaffen ist, der sein Hoheres Selbst ist.
Wenn man die andere Position einnimmt, ndmlich einen Gott zu postulieren und ihm irgendwelche
Eigenschaften zuzuschreiben, dann kann Ihr Verstand zu keinem anderen Schluss kommen als zu
den Argumenten und Unterscheidungen der europdischen Scholastiker und der streitenden
Theologen Indiens — und dieser Schluss mag Sie voriibergehend, sagen wir fiir ein Leben lang,
zufriedenstellen, aber er bleibt falsch. Er gehort zu den zahlreichen Illusionen der Materie, die den
Verstand des Menschen immer wieder tduschen.

Da die Zeit, die wir im physischen Leben verbringen, die Zeit des tatsdchlichen Fortschritts ist und
die Zeit, die wir im Devachan verbringen, lediglich eine Zeit der Ruhe oder hochstens der
Verdauung ist, warum sollte das Gesetz der Evolution dann verlangen, dass so viel Zeit im
Devachan verschwendet wird — ein Missverhdltnis von etwa achttausend Jahren Ruhe zu weniger
als hundert Jahren Arbeit?

W.Q.J. — Das allgemeine Verhéltnis zwischen dem Erdenleben und dem Devachan, wie ich es
immer verstanden habe, ist das zwischen 70 Lebensjahren und 1500 Jahren im Devachan. Ferner ist
bekannt, dass viele Menschen sehr bald nach ihrem Eintritt in den Devachan-Zustand wieder aus
thm heraustreten. Eine Betrachtung der Tatsache, dass die Jahre unseres Lebens voller Gedanken
sind, die in groBer Zahl mit jeder einzelnen Handlung verbunden sind, zeigt, warum Devachan so
viel langer ist als das Erdenleben. Das Missverhiltnis zwischen der vollbrachten Handlung und den
ihr innewohnenden Gedanken ist enorm und im Vergleich zu Devachan im Verhiltnis zum
Erdenleben gewaltig. Im Devachan miissen diese Gedanken, die in diesem Leben nur den kleinsten
Bruchteil ihres Ausdrucks finden konnten, erschopft werden und konnen nirgendwo anders
erschopft werden. Dies ist nicht durch die Evolution erforderlich, sondern durch den Gedanken
selbst. Und diejenigen, die hier nur wenig Streben haben, die sich mehr dem Handeln als dem
Denken hingeben, legen nur eine geringe Grundlage fiir das Devachan und treten daher friiher als
andere aus thm hervor.

Kann ein Adept, der nie Musik studiert hat, aber iiber die wunderbaren Krdfte (fiir uns allmdchtig)
verfiigt, die ihm in theosophischen Biichern zugeschrieben werden, zum ersten Mal an ein Klavier
treten und eine Symphonie von Beethoven spielen? Uber diesen Punkt gab es eine Debatte mit
unbefriedigenden Ergebnissen.

W.Q.J. — Die Frage offenbart in ihren Schlussworten, dass einige Personen, vermutlich Theosophen,



wertvolle Zeit mit einer Debatte {iber einen derzeit vollig trivialen Punkt verschwendet haben.
Welchen Nutzen konnte diese Debatte iiber Klaviere und Adepten fiir die Gesellschaft oder die
Menschheit haben oder sogar bewirken? Ich kann keinen erkennen. Es ist, als wiirde man Zeit und
Energie damit verschwenden, die Werke der Natur zu zerstéren. Und ich mdchte fragen, ob die
Debattierenden in dieser Angelegenheit liber solche Kenntnisse der Lehren von Karma,
Reinkarnation und der siebenfachen Konstitution verfiigen, dass sie diese an interessierte Fragende
weitergeben kdnnen. Wenn nicht, dann war die Debatte iiber Klaviere und Adepten mehr als
Zeitverschwendung.

Das Klavier ist ein falsches Instrument mit einer vollig falschen Tonleiter, wie alle Musiker wissen.
Es ist daher vollkommen mechanisch. Dennoch sehen wir, dass Blind Tom von Geburt an dieses
mechanische, falsche Instrument fast bedienen kann.

Daher wirft sein Spiel die Frage nach der Koordinationskraft zwischen einem gewdhnlichen Gehirn
und Korper und Geist auf. Wenn die Fragenden zunéchst etwas iiber diese Fragen wissen, dann sind
sie in der Lage zu erkennen, wie ein Adept Klavier spielen kann, obwohl er es in diesem Leben nie
gelernt hat. Dies dringt tief in die Natur der siebenfachen Konstitution des Menschen ein.

Denn wenn der ungebildete Blind Tom es konnte, warum dann nicht auch ein Adept? Und wenn
dem so ist, wie kann ein Adept das tun? Ich bekriftige meine feste Uberzeugung, dass ein Adept —
des in der Frage offensichtlich gemeinten Grades — alles und noch mehr tun kann, als die Frage
verlangt. Denn mit Hilfe der Elementarkréfte konnte er in diesem Jahrhundert Klavier spielen,
selbst wenn er in keiner Inkarnation jemals eines gesehen oder davon gehort hitte. Aber was niitzt
diese bejahende Antwort, wenn sie nicht in einer regelmaBigen und intelligenten Diskussion iiber
diese Lehren erfolgt, deren Wahrheit bewiesen werden muss, bevor man zu einer Diskussion iiber
Nebensdchlichkeiten iibergeht?

Liegt die siindige Natur des Menschen im wiedergeborenen Ego oder in der vergdnglichen
Persénlichkeit? Wenn in ersterem, was wird dann aus der Lehre, dass nur das Gute in den
Devachan eintritt? Wenn in letzterem, wie kann es dann gerecht sein, eine vergdngliche
Personlichkeit fiir die Fehler zu bestrafen, die eine andere vergdngliche Personlichkeit vor
Jahrhunderten begangen hat?

W.Q.J. — Das Ego wird durch Unwissenheit getduscht und inkarniert und reinkarniert sich daher in
verschiedenen Zusténden; das heif3t, es erhilt ein Vehikel fiir jeden Zustand, in den es die
Unwissenheit versetzt. So erhilt es ein irdisches Vehikel (Korper und Personlichkeit), das triigerisch
ist und das Ego bindet, solange die Unwissenheit iiber die Wahrheit andauert. Es verlésst das
irdische Vehikel und geht in einen anderen Zustand — den Devachan —, wo es ein fiir diese Sphére
geeignetes Vehikel hat und dort durch die Unwissenheit getduscht und zuriickgehalten wird, die
ganz mit reinen, edlen und angenehmen Gedanken verbunden ist. Von dort kommt es wieder in die
irdische Sphére und so weiter, bis die Stunde kommt, in der die Unwissenheit zerstort ist. Die
sogenannte ,,slindige Natur” befindet sich im irdischen Vehikel, aber da dieses Teil des Ganzen ist,
das das Ego umfasst, ist Letzteres dafiir verantwortlich, dass das Niedere es beherrscht, und leidet
daher.

Denn der Korper und der Astralleib leiden nicht, wissen nichts und fiihlen nichts; sie sind lediglich
blinde Werkzeuge fiir das Ich, das durch sie wei3 und fiihlt, und sie sind auch die Gewichte und
Fesseln, die das Ich so lange unten halten, wie die Unwissenheit herrscht. Daher das stindige
Kreisen von einer Sphire zur anderen, und darin liegt die Antwort auf die Frage.

In den ,,Sieben Prinzipien des Menschen “ von Frau Besant heifst es auf den Seiten 13 und 14:

,, Viele der Bewegungen von Gegenstdinden, die bei Séancen und zu anderen Zeiten ohne sichtbaren
Kontakt auftreten, sind auf die Wirkung des Linga Sarira zuriickzufiihren, und der Schiiler kann
lernen, solche Phidnomene nach Belieben hervorzurufen. Sie sind recht trivial: Das blof3e
Ausstrecken der astralen Hand ist nicht wichtiger als das Ausstrecken der physischen Hand. *“ Nun
mdochte ich wissen, wie eine astrale Hand beispielsweise ein physisches Buch heben kann. Nicht,
dass ich daran zweifeln wiirde, aber ich méchte eine philosophische Erkldrung.



W.0Q.J.— Wenn wir Gewicht und Schwerkraft als Tatsache betrachten, das Wirken negativer und
positiver Pole, als Ergebnis von Anziehung und AbstoBung, konnen wir verstehen, wie eine
Astralhand ein Buch bewegen kann. Das Buch hat kein wirkliches Eigengewicht, denn wenn man es
auf den Gipfel eines sehr hohen Berges bringt, wiegt es nicht mehr dasselbe, wie am Fulle des
Berges. Verdndert man die Polaritit des Buches, kann es sofort federleicht werden. Verdndert man
das Verhéltnis zwischen dem grofiten oder kleinsten Objekt und der Erde unmittelbar darunter, kann
es entweder stark an Gewicht zunehmen oder ganz sein Gewicht verlieren.

Nach diesem Gesetz transportiert der Blitz oft schwere Korper iiber grofle Entfernungen — und doch
ist diese Fliissigkeit nicht wiegbar. Im vorliegenden Fall konnte das Buch als eine Moglichkeit, es
von seinem Platz zu entfernen, depolarisiert werden. Wiirde dieser Vorgang nicht angewendet,
miisste die astralische Hand dicht und kompakt genug sein, um es anzuheben, aber immer wenn
sich die astralische Hand einem Objekt néhert, wird dieses Objekt sofort in hohem Malle
depolarisiert, da die astralische Hand die natiirliche Kraft hat, dieses Ergebnis zu bewirken; daher
ist eine sehr groBe Dichte des astralischen Gliedes nicht erforderlich. Als Mrs. Besant dies jedoch
als trivial bezeichnete, meinte sie, dass es sich dabei nicht um eine wichtige Angelegenheit handelt,
auch wenn es als Handlung oder Ereignis nicht trivial sein mag.

Ich lese oft die Behauptung, dass wir mit unseren friiheren Freunden und Gefdihrten auf die Erde
zuriickkehren und dass dies ein Grund dafiir ist, nur angenehme Beziehungen zu allen Menschen zu
pflegen, denen wir begegnen, da sie sich sonst rdchen und uns Schaden zufiigen konnten. Kehren
alle Menschen, die zur gleichen Zeit auf der Erde sind, wieder zusammen zuriick?

W.0Q.J. — Bei der Beantwortung dieser Frage miissen alle Bereiche des Okkultismus, sowie alle
grundlegenden theosophischen Lehren beriicksichtigt werden: Wie kann man also in diesen kurzen
Artikeln eine klare und pragnante Antwort geben? Wir miissen uns an die Adepten wenden, da die
Wissenschaft und die Aufzeichnungen keine Antwort geben, wenn es um die Frage geht, wie oft die
Monaden, die sich derzeit in menschlichen Korpern befinden, reinkarniert sind und seit wann keine
neuen Monaden mehr in den menschlichen Zustand eintreten. Denn wenn es eine bestimmte Anzahl
von Monaden gibt und wenn Monaden in unserem menschlichen Stadium seit einigen Zeitaltern
nicht mehr in dieses Stadium eintreten oder dort ankommen, dann ist die Frage nicht so leicht zu
beantworten.

Unter Berufung auf die Adepten schreibt H.P.B. in ,,Die Geheimlehre* — wie es jeder aufgrund der
Vernunft erwarten wiirde —, dass die Anzahl der Monaden in diesem Weltsystem begrenzt ist und
dass zweitens die Tiir zum menschlichen Reich, seit vielen tausend Jahren, d. h. seit der Mitte des
vierten Weltzyklus, verschlossen ist. Daher sind die reinkarnierenden menschlichen Egos nun alle
immer wieder aufeinandergetroffen, mit der Gewissheit, dass sie sich mit jedem Jahrhundert immer
ofter begegnen wiirden. Es gibt kein Entkommen.

Da die Tiir verschlossen ist und die menschlichen Egos seit der Mitte der vierten Runde gezéhlt
sind, begegnen sie sich immer héufiger, weil weder aus den niederen Reichen, noch aus anderen
Sphéren, neue Bekannte hinzukommen kdnnen. Dies begriindet daher die Wahrscheinlichkeit, fast
an jeder Wegbiegung Egos zu begegnen, mit denen wir bereits in fritheren Erdenleben zusammen
waren.

Die Zeit hat an sich keine Wirkung; das Karma wirkt erst, wenn die damit verbundenen Egos sich
im Leben begegnen; bis dahin ist es inaktiv. Aus diesem Grund wird der Mensch, den Sie vor
10.000 Jahren misshandelt haben, auf Sie reagieren, wenn Sie sich begegnen, und diese Begegnung
wird stattfinden, denn Aktion und Reaktion werden Sie gemeinsam in die Reinkarnation ziehen. Ich
kann auch nicht verstehen, warum der Herausgeber davon ausgeht, dass Feindschaften nicht
iibertragen werden, wihrend er glaubt, dass Vorlieben und Zuneigungen iibertragen werden. Fiir
mich gibt es keinen Unterschied zwischen diesen beiden — Vorlieben und Abneigungen —
hinsichtlich der Ubertragung. Es stimmt, dass er seine Worte in Bezug auf ,,wieder
zusammenkommen” verwendet hat; aber jeder Mensch, dem wir begegnen, sei es im engen oder
fliichtigen Kontakt, innerhalb oder auBerhalb der Familie, ist mit uns in die Reinkarnation
,zuriickgekommen”. Und aufgrund meiner Kenntnis der menschlichen Natur, komme ich zu dem



Schluss, dass Feindschaft einen starkeren Einfluss auf den Menschen hat, und es ist eine enorme
Vermutung, wenn wir eine so aullergewohnlich starke Feindschaft beobachten, dass ihre Wurzeln in
einem anderen Leben liegen.

Es gibt keinen sicheren Boden fiir Berechnungen {iber Devachan und Wiedergeburt, die auf den
Zeitpunkten basieren, zu denen Menschen nacheinander sterben, denn jede Wiedergeburt hat die
Kraft, die Kréfte so immens zu verdndern, dass A., der 200 Jahre vor B. gestorben ist, einem Freund
aus zwei fritheren Leben, aufgrund der Wirkungen und Ursachen, die B. in den
dazwischenliegenden Leben hervorgebracht hat, genau zur gleichen Zeit wie B. wiedergeboren
werden kann. Und so weiter und so fort. Sie kdnnen wieder auseinander schwingen und fiir viele,
viele Leben getrennt sein. Wenn es sich dabei um eine eisernes Gesetz wére, das vom freien Willen
und den mentalen Handlungen des Menschen abhédngt, wire es leicht zu berechnen. Da es jedoch
von seinen mentalen Handlungen abhingt und jede Wiedergeburt das Ego in die
Wabhrscheinlichkeitslinie wirft, jemanden zu treffen, der seinen Gedankengang veriandert, kann
niemand mit Sicherheit sagen, wann er ein Ego wieder treffen wird, das er schon einmal getroftfen
hat.

Jeder feindselige und lieblose Gedanke fiihrt zu Uneinigkeit, jeder gegenteilige zu Harmonie. Die
Skandhas sind voll von allen Eindriicken, die wir empfangen haben; diese Skandhas warten und
gehoren wieder uns, wenn wir aus dem Devachan hervorgehen. Wenn wir jene Egos treffen, die mit
unseren guten oder bdsen, mitfithlenden oder lieblosen Gedanken in Verbindung stehen, wirkt die
Kraft sofort — nicht vorher — und wenn nicht der Mensch, den wir verletzt, verurteilt, oder mit Wut
erfiillt haben, uns im néachsten Leben, oder im tiberndchsten Leben, oder wann auch immer, trifft,
miissen wir auf seine Riickkehr zu uns warten (und das bedeutet nicht in der Familie, sondern
iberall dort, wo er auf uns einwirken kann), bevor wir sagen kénnen, ob er uns mit Gleichem
vergelten wird. Wenn er in der Zwischenzeit kein Heiliger geworden ist, wird er sofort die Ursache
fiir unseren Schmerz fiir den erlittenen Schmerz oder fiir den Nutzen fiir den erbrachten Nutzen
sein.

Diese Gesetze wirken durch uns mit automatischer Regelméafigkeit, bis wir sie kennen und
Gegenmalnahmen ergreifen. Und der Wert davon ist, dass wir wissen, wenn wir alle Menschen
jetzt mit unerschiitterlicher Néchstenliebe und Liebe behandeln, alte Rechnungen begleichen und
keine neuen Sorgen schaffen; wenn wir aber verurteilen, bestrafen, Groll hegen, kurz gesagt, uns als
karmische Akteure betrachten, ohne die Bedeutung dieses Begriffs zu kennen, sden wir
Drachenzéihne, wir pflanzen nur die Ursache fiir zukiinftiges Leid.

Auf Seite 175 Band 1 von ,, Die Geheimlehre” stehen die Worte ,,von der mineralischen Monade bis
zu dem Zeitpunkt, an dem diese Monade durch Evolution zur gottlichen Monade erbliiht”, wihrend
auf Seite 178 gesagt wird.: ,, Es wdre sehr irrefiihrend, sich eine Monade als ein separates Wesen
vorzustellen, das sich langsam auf einem bestimmten Weg durch die niederen Reiche bewegt und
nach einer unberechenbaren Reihe von Transformationen zu einem Menschen erbliiht.” Diese
Passagen scheinen sich eindeutig zu widersprechen.

W.Q.J. — Die zitierten Passagen widersprechen sich nicht. Wie bei jedem ernsthaften Buch miissen
auch bei diesem Buch alle Passagen zusammen betrachtet und gemeinsam interpretiert werden und
nicht separat. Nun erklart H.P.B. eindeutig, dass mit den Begriffen ,,mineralische Monade,
pflanzliche Monade, tierische Monade* usw. immer dieselbe Monade gemeint ist, wobei das
qualifizierende Wort lediglich das jeweilige Reich bezeichnet, in dem die Monade wirkt. Und wenn
Sie einen Moment dariiber nachdenken, schliefit das Wort ,,Monade* jede andere Konstruktion aus
— denn Monade bedeutet eins.

Das von Thnen angefiihrte Zitat auf Seite 178 stimmt mit dem iiberein, was ich sage, denn dort
erklart sie, dass es irrefiihrend wére anzunehmen, dass eine Monade ein separates Wesen ist, das
sich durch die niederen Reiche hindurcharbeitet und dann augenblicklich zu einem Menschen wird.
So etwas gibt es in Wirklichkeit nicht, und es wird auch nicht behauptet, obwohl man bei hastiger
oder unaufmerksamer Lektiire dieser Seiten den Eindruck gewinnen konnte, dass diese Aussage
getroffen wird. Denn wenn die Monade das menschliche Stadium erreicht, ist es dieselbe Monade,



die einst im mineralischen Stadium war, was bedeutet, dass die Monade fiir jedes Reich notwendig
ist, und was wir die menschliche Monade nennen, ist einfach die unverdanderliche Monade, die jetzt
in Korpern wirkt, die wir menschlich nennen und die eine h6here Erfahrungs- und
Erkenntnisfahigkeit haben, als die Korper der niederen Reiche.

Ein Mineral ist ebenso ein Kdrper, wie ein menschlicher Korper. Und wie Dr. Arch Keightley heute
sagt, erklart die zweite Passage, die Sie zitieren, die erste, und an vielen Stellen der Geheimlehre
wird gezeigt, dass die Monade, die sich in irgendeinem Bereich der Natur manifestiert, mit einem
Namen bezeichnet werden muss, der das jeweilige Reich angibt, in dem sie sich manifestiert; dies
andert jedoch nichts an ihrem Charakter.

Alle Menschen sind ,,Menschen”, aber wir sind es gewohnt, von ,,Englandern”, ,,Chinesen”,
,Fidschi-Ménnern” oder ,,Afrikanern” zu sprechen. Sind das alles Menschen oder nicht? Der
jeweilige Zusatz bezeichnet lediglich die Vielfalt der Menschen, und der jeweilige Zusatz, der der
Monade gegeben wird, bezeichnet lediglich den bestimmten Bereich der Natur, in dem die Monade
inkarniert ist und wirkt.

Ich denke, dies wird Thnen zeigen, wie wichtig es ist, bei Themen wie diesen, sehr sorgfiltig zu
lesen und nachzudenken, da sie fiir unser Denken neu sind.

Wie wiirde man das ,, Ding” richtig bezeichnen, das sich des physischen Korpers bewusst ist,
Hunger, Durst, den Schmerz eines Schnittes oder Schlages empfindet, dann in den Zustand Kama
tibergeht und Leidenschaft und Emotionen empfindet, oder in einen mentalen Zustand eintritt und
auf der Ebene der Gedanken handelt?

W.Q.J. — Lies das Kapitel der Bhagavad-Gita, das sich mit Kshetra und Kshetrajna, dem Wissenden
und dem Gewussten, befasst, sowie die Kapitel, die die drei Eigenschaften, ihre Wirkung und ihre
Funktion beschreiben. Deine Frage betrifft das Bewusstsein, und noch niemand hat es geschaftt, es
vollstindig zu definieren.

Das Selbst, das aus Manas-Buddhi-Atman, drei in einem, besteht, ist der Wissende und der
Wahrnehmende. Wenn es kein Selbst gibe, wire alles, was Sie beschrieben haben, lediglich
Bewegungen im Prana, oder die Bewegung der drei Eigenschaften, denn es ist das Selbst, das uns
befdhigt, diesen Wirkungen Namen zu geben, die aus Empfindungen abgeleitet sind. Und jeder
Name, der dem Selbst in irgendeiner Sprache gegeben wird, ist nur der Versuch des Menschen, das
zu benennen, was namenlos ist.

In Thren eigenen Anmerkungen zu dieser Frage sind Sie von einem Thema zum anderen
gesprungen, denn Sie haben mit dem begonnen, was sich auf die Wahrnehmung des Erkennenden
im Korper bezieht, und mit der wesentlichen Natur der Monade abgeschlossen, einem ganz anderen
Thema. Diese Verwirrung der Themen wird nur Verwirrung in Threm eigenen Geist stiften.

Es hat keinen Sinn, sich weiter iiber die selbstwahrnehmende Erkenntnis auszulassen, denn alles,
was Sie dariiber sagen konnen, ist, dass Sie das Ich-Bewusstsein besitzen. Daher ldsst sich alles,
was Sie gesagt haben, mit der Aussage auflosen, dass das Bewusstsein auf vielen verschiedenen
Erfahrungsebenen funktioniert und auf jeder Ebene die dafiir geeigneten Mittel oder Instrumente
verwendet.

Und, um von einer Ebene zur anderen zu gelangen und dabei die Intelligenz in jeder Ebene zu
bewahren, ist die Gegenwart von Manas, als einer der integralen Bestandteile, oder Krifte des
Selbst, notwendig, denn ohne Manas gehoren wir nur zu den tierischen oder niederen Reichen.
Betrachten Sie einmal die Tiere, die sich mit den Menschen auf der mentalen Ebene bewegen und
leben, aber nichts von unseren manasischen Empfindungen wissen. Das liegt daran, dass Manas in
thnen schlummert; aber in euch hat es begonnen zu erwachen, wodurch ihr als Menschen die
Auswirkungen der Bewegungen der Naturkrifte auf euch selbst wahrnehmen konnt.

Auf Seite 29 von ,, Was ist Theosophie? *“ erkldirt Old die Existenz tropischer Sdiugetiere und
Vegetation in arktischen Regionen mit der Theorie, dass die Erdachse einst in der Ebene ihrer
Umlaufbahn lag. Aus dieser Position der Achse folgt, dass die genannten Regionen wdhrend der
Hiilfte des Jahres in stindigem Sonnenlicht liegen wiirden, wiihrend sie in der anderen Hdlfte der



Sonne abgewandt wdiren. Es kime dann zu einer solchen Abkiihlung der Erde, dass alle Spuren von
tierischem und pflanzlichem Leben vernichtet wiirden, die nicht bereits in der gliihenden Hitze einer
weniger tropischen Nacht verbrannt worden wdren. Wie kann die Behauptung der Theosophie, dass
unter solchen Bedingungen Leben auf dem Planeten bliihte, wissenschaftlich begriindet werden?
W.Q.J —Fast die gesamte Seite, aus dem Buch von Herrn Old, aus der zitiert wird, ist darauf
verwendet zu zeigen, dass die Aufzeichnungen in den Gesteinen und die Entdeckungen der
Wissenschaftler die Behauptung der theosophischen Studenten belegen. Seine Bemerkungen
scheinen weder die Implikation in der Frage zu stiitzen noch sie gerechtfertigt hervorzurufen.

Die von ihm angefiihrten Fakten — in Anlehnung an viele, die élter sind als er —, dass fossile
Saugetiere und tropische Vegetation, in heute arktischen Regionen, gefunden werden, sind
unbestreitbar. Heute kann man in einem russischen Museum die Knochen und die Haut eines
riesigen, 25 Full hohen, behaarten Elefanten sehen, der aus dem Eis herausgeschnitten wurde. Eine
Nachbildung davon befindet sich in der Stadt San Francisco.

Er fragt ausdriicklich, wie tropische Vegetation und Sdugetiere — wie zum Beispiel der von mir
beschriebene Elefant — dort in versteinerter Form vorhanden sein konnten, wenn nicht der Aquator
einst an dieser Stelle oder in dessen Nédhe lag.

Da die Theosophie nie behauptet hat, dass Leben in Korpern wie den heutigen, unter unmoglichen
Bedingungen, gedieh, gibt es wirklich keine Frage mehr zu beantworten. Es ist nicht Aufgabe oder
Pflicht des FORUMS, wissenschaftliche Spekulationen dariiber anzustellen, was passieren wiirde,
wenn sich der Pol der Erde so verschieben wiirde, dass er auf dem Aquator lige.

Die Meinungen gehen auseinander, aber alle stimmen mit den theosophischen Schriftstellern
iiberein, dass eine solche Verdanderung, sofort grofle seismische Erschiitterungen hervorrufen wiirde.
Bei solchen Verdnderungen miisste das Leben in Korpern weitergehen, die fiir solche Verhéltnisse
geeignet sind; und das ist auch schon alles, was die Theosophie zu diesem Thema zu sagen hat.
Was das Leben selbst betrifft, verweist sie auf Wasser, Luft und Erde, um zu zeigen, dass jeder, der
behauptet, er wisse, unter welchen Bedingungen Lebewesen existieren konnen oder nicht, duerst
voreilig ist. Wéaren wir dazu verdammt, in ewiger Glut zu existieren, wiirde die Natur zweifellos
eine Hiille oder einen Korper bereitstellen, der in jeder Hinsicht fiir das feurige Element geeignet
wire, aber in Wasser oder Eis nicht funktionieren wiirde, und so weiter, fiir jede verdnderte
Bedingung oder Umgebung, sei sie physisch, astral oder anderweitig.

Devachan ist, wie ich verstehe, ein Zustand und kein Ort; aber offensichtlich muss es eine Art Ort
geben, an dem der Devachanische Zustand stattfinden kann. Gibt es irgendwelche Informationen
tiber den Aufenthaltsort dieses besonderen Ortes?

W.Q.J. — Da die Lehre vom Devachan nur in Bezug auf die Bewohner unserer Welt postuliert und
erklart wird, muss daraus folgen, dass diejenigen von uns, die in diesen Zustand eintreten, innerhalb
der anziehenden Grenzen der Planetenkette der Erde bleiben miissen. Dies wiirde den ,,Ort” im
Raum bestimmen, an dem das Ego die Devachan-Erfahrung durchlduft, aber da sich die Erde und
ihre ,,.Begleitkugeln” stindig durch den Raum bewegen, ist es offensichtlich, dass dieser Loka
beweglich ist. Stellen Sie sich eine riesige hohle Kugel vor, die die Erde enthilt und durch den
Raum rollt. Die hohle Kugel kann fiir die Anziehungsgrenzen des Egos stehen, das voriibergehend
zur Rasse gehort, und innerhalb dieser Grenzen — in sich selbst fixiert, aber stindig im Raum
bewegend — geht das Wesen in den Devachanischen Zustand {iber und verbleibt dort.

Und da dort das Gewicht des Physischen nicht empfunden und seine Dichte nicht wahrgenommen
wird, kann der Devachanische Zustand ebenso gut auf der Erde sein, wie an jedem anderen Ort,
auferhalb der erwéhnten Anziehungsgrenzen.

Reinkarnieren sich die physischen Atome? Ich personlich glaube ja, und ich denke, dass ein Artikel
von HPB. in ,, Five Years of Theosophy” mit dem Titel ,, The Transmigration of the Life-Atom” (Die
Seelenwanderung des Lebensatoms) diese Uberzeugung untermauert. Es scheint, dass das Gesetz
der Reinkarnation auf jeder Ebene wirkt und dass das Ego dieselben Atome durch seine Evolution
mit sich trdgt. Aber ich habe so wenige gefunden, die mir zustimmen, dass ich die Meinung anderer



Theosophen einholen méchte.

W.Q.J. — Die Analyse und Erklarung des Herausgebers zum Wort ,,Reinkarnation” sind zweifellos
richtig. Das Wort wird oft sehr locker verwendet, manchmal sogar unvermeidbar, da es im
Englischen noch kein Wort gibt, um die Rekombination derselben Atome auf der physischen Ebene
auszudriicken. Und es ist durchaus vorstellbar, dass eine bestimmte Anzahl von Atomen — auch
dieses Wort wird hier sehr locker verwendet — sich zu einer Masse verbinden, aus dieser
herausgelost werden und sich wieder neu verbinden.

Zum Beispiel kann eine Masse Quecksilber durch Hitze verdampft und in einen unsichtbaren
Zustand versetzt werden, und wenn sie in einem Behilter aufbewahrt wird, kann sie sich wieder zu
Quecksilber verbinden. Wer kann sagen, dass sie Quecksilber sind, solange sie verdampft sind, da
dies doch die Bezeichnung fiir eine bestimmte Sache ist? Ahnlich verhilt es sich mit einer
Wassermasse, die sich in Dampf und Wasserdampf verwandelt und dann wieder zu Wasser und
schlieBlich zu Eis wird.

Der Herausgeber hat also zwar Recht, was die richtige Verwendung des Begriffs ,,Reinkarnation”
angeht, doch die eigentliche Frage ist damit nicht gelost.

Sie bezieht sich auf die groBeren Kombinationen, Permutationen und Wahrscheinlichkeiten des
Kosmos, tliber die bloe Argumente keinen Aufschluss geben, es sei denn, sie gehen von den
tatsdchlichen Tatsachen in Bezug auf Atome oder Molekiile und deren Methode, Kraft und Zeit der
Kombination aus.

Die Adepten wissen davon, haben aber nur Andeutungen gemacht, da wir noch nicht bereit sind,
dies zu wissen. Nun muss erstens eine bestimmte Menge an Materie in unserem Sonnensystem
vorhanden sein, und zweitens ist es eindeutig festgestellt — und metaphysisch notwendig —, dass es
eine bestimmte Anzahl von Egos gibt, die diese Menge an Materie nutzen. Fiir mich scheint es
weder unwahrscheinlich noch materialistisch anzunehmen, dass eine Zeit kommen kénnte, in der
sich ein Ego zu einem Korper rekombiniert, in dem es genau die Atome inkarniert, die es zuvor
einmal verwendet hat, die natiirlich auch von anderen Egos verwendet worden sind.

Aber wann ein solcher Zyklus der Rekombination stattfindet, weil ich nicht. Die Agypter legten ihn
auf 3000 und 5000 Jahre fest. Diese Vorstellung ist derzeit nicht von groem Nutzen, aber sehr
interessant, und ich finde, dass sie fiir mich die Idee der universellen Briiderlichkeit
veranschaulicht.

Denn, wenn wir alle als Egos immer wieder die physischen Atome verwendet haben, die alle
anderen Egos verwendet haben, verlieren wir alle individuellen Eigenschaften in den Atomen und
jeder ist gemeinsamer Eigentiimer von allem. Ich glaube, kann aber nicht beweisen, dass wir die
Atome, die wir einmal in einem Korper verwendet haben, wiederverwenden, aber wie oft das grof3e
Rad des Sonnensystems diese Permutation und Rekombination zuldsst, tibersteigt mich und meine
Generation.

Wissen Theosophen etwas iiber die friiheren Inkarnationen von H.P.B. und konnen sie sie mit einer
historischen Personlichkeit in Verbindung bringen?

W.0Q.J.—Spekulationen iiber solche personlichen Angelegenheiten waren H.P.B. immer sehr
zuwider, und aus meiner eigenen Kenntnis, gestiitzt durch die mehrerer Méanner, die auf dem Weg
der Erkenntnis weit fortgeschritten sind, kann ich sagen, dass die Seele, die wir als H.P.B. kennen,
so weit vor dieser Rasse steht, dass es fiir uns blofes Geschwitz ist, ihr wahres Selbst mit einer
Tante in ihrer Familie oder mit einer Hindu- oder anderen Frau in Verbindung zu bringen.
AuBerdem weil} ich aus ihrem eigenen Munde, dass es ihr egal war, ob sie in einem ménnlichen
oder weiblichen Korper lebte, sondern dass sie den Korper (unabhéngig vom Geschlecht) annahm,
der es ihr ermdglichte, die meiste Arbeit zu leisten; AuBBerdem sagte sie, dass man mit der Macht,
eine weibliche Inkarnation und alles, was damit verbunden ist, zu kontrollieren, mehr erreichen
konne, als in médnnlicher Form, aber dass eine solche Kontrolle und Fahigkeit fiir den
Durchschnittsmenschen unmdglich sei und sie allein aus diesem Grund — wenn sie diese Kontrolle
nicht hitte — eine minnliche Inkarnation vorziehen wiirde.

Ich weil} auch, dass sie oft liber die kleinliche Personlichkeit und die schwachen Vorstellungen



lachelte, die uns schwache Sterbliche dazu bringen, fiir unsere nichste Wiedergeburt, entweder
einen ménnlichen oder einen weiblichen Korper zu wiinschen. Sie hatte andere Dinge zu tun und
war innerlich zu grof3, um von denen verstanden zu werden, die behaupteten, sie so gut zu kennen,
und davon schliefle ich niemanden aus, nicht einmal Col. Olcott, der sie so viele Jahre lang kannte.

Beim Lesen von Esoterischer Buddhismus war ich sehr beeindruckt von dem, was im Kapitel ,, Der
Fortschritt der Menschheit” tiber eine Art Rubikon in der Mitte der 5. Runde gesagt wurde, jenseits
dessen kein Wesen gelangen kann, wenn es nicht zuvor einen bestimmten Grad an spiritueller
Entwicklung erreicht hat, wobei alle, die diesen Evolutionsgrad nicht erreichen, bis zum ndchsten
planetarischen Manvantara, Menschen bewusstlos werden. Ich kann mich an nichts in H.P.B.s
Schriften erinnern, was diese Aussage bestdtigen wiirde, doch sie ist sehr eindeutig und klar. Ist
dies einer der Punkte, wie die ,, Achte Sphdre”, bei denen Mr. Sinnett seiner Fantasie freien Lauf
lief3 und aus wahren, aber unzureichenden Prdimissen falsche Schlussfolgerungen zog?

W.Q.J. — Dies ist nicht einer der Punkte, in denen Herr Sinnett sich geirrt hat. Dies wird in der
gesamten ,,Geheimlehre” gelehrt, wenn auch vielleicht nicht so eindeutig.

Die Menschheit hat Manas — das fiinfte Prinzip — noch nicht vollstindig entwickelt und wird dies
auch erst in der ndchsten Runde tun. Aus diesem Grund kann sie als Menschheit keine vollstindig
intelligenten Entscheidungen treffen. Aber das Leben jedes einzelnen Menschen ist jetzt wichtig, da
er darin entweder Unkraut oder Weizen sidt. Wenn es Unkraut ist, kann es so wachsen, dass es alles
andere erstickt; wenn es Weizen ist, wird er, wenn die Zeit der groBBen Ernte kommt, in der Lage
sein, die richtige Wahl zu treffen.

Diejenigen, die sich in der fiinften Runde bewusst fiir das Bose entscheiden, werden, was ihre
Seelen betrifft, vernichtet werden; diejenigen, die sich treiben lassen und nie zwischen Recht und
Unrecht wihlen, sondern auf die Seite der Gleichgiiltigen geraten, werden bis zum néchsten
Manvantara in den Zustand gelangen, den Herr Sinnett beschreibt, wihrend die bewusst Bosen, die
sich bewusst flir das Falsche entscheiden, iiberhaupt keinen Platz haben werden.

In geringerem Maf3e gilt das Gleiche, fiir jeden Menschen, in jedem Leben, oder jeder Reihe von
Leben; denn wir legen Tendenzen in die eine oder andere Richtung fest und zwingen uns so
letztendlich, sehr unangenehme Entscheidungen fiir das nidchste Leben zu treffen. Und das kleine
Leben des Menschen ist eine Miniaturausgabe des groBBeren Lebens, das unter dem Begriff
Manvantara zusammengefasst ist.

Wenn man das System, in Bezug auf das menschliche Ego versteht, kann man auch das kosmische
System begreifen, da es dasselbe ist, nur vergroBert.

Die mafsgeblichen Biicher tiber Theosophie lehren, dass die Monade durch die niederen Reiche zum
Tierreich und dann zum Menschenreich aufsteigt, und doch lehren sie auch, dass der Mensch vor
den Tieren erschien. Wenn Letzteres wahr ist, wie kann dann Ersteres wahr sein?

W.0Q.J. — Wenn wir nach dem Wort ,, Tiere” die Worte ,,in diesem Zyklus” einfiigen, sind beide
Aussagen richtig und es gibt keine Verwirrung. In dieser Frage miissen wir die Lehren der Adepten,
die das System durch H. P. Blavatsky verbreitet haben, akzeptieren oder ablehnen, denn die
moderne Wissenschaft weil} nichts {iber diese Frage und glaubt noch weniger daran. Wenn nun
etwas in der Geheimlehre klar gelehrt und immer wieder wiederholt wird, dann ist es, dass sich der
Zeitpunkt des Erscheinens der menschlichen Form, hier nach dem zweiten Umlauf der Lebenswelle
in der Erdkette dndert.

Die Lehre, dass die Monade die niederen Reiche von den Metallen bis zum Menschen durchléuft,
ist als allgemeine Aussage richtig, denn sie wird als Tatsache behauptet und steht auch im Einklang
mit den anderen Primissen der theosophischen Lehre.

Aber in dieser Kette von Welten beginnt der Strom der Monaden aller Stufen in den ersten beiden
Runden — die Gesamtzahl der Runden betrédgt sieben — indem er stetig durch die niederen
Ordnungen bis zum Menschen, als letzter Form und Stufe dieser Runden, hindurchgeht.

In der dritten Runde dndert sich der Plan, weil die erste Klasse der Monaden in fritheren Runden
geniigend Wissen erworben hat, um vor den niedrigeren Klassen, die sich zu diesem Zeitpunkt noch



in den niederen Naturreichen befinden, in die Form des Menschen eintreten zu konnen.

Und in der vierten Runde, in der wir uns jetzt befinden, erscheint der Mensch, wie wir ihn kennen,
vor den anderen, gerade weil die Monaden dieser Fortschrittsklasse die Kraft dazu haben, und in
dieser Runde erhalten alle niederen Reiche, in Bezug auf ihre dullere Hiille oder Materialitdt, diese
Hiille von dem, was der Mensch abwirft. Dies wird ebenfalls klar gelehrt und ist keine
Schlussfolgerung von mir.

Die ersten Runden enthielten die Potenzialitit der iibrigen, und da es das Schicksal oder das Gesetz
war, dass in dieser Runde die Materialitiat vorherrschen sollte, wurde dies durch die
fortgeschrittenste Klasse von Monaden vorbereitet. All dies negiert nicht die allgemeine Regel, dass
die Monade (an einem bestimmten Punkt ihrer Entwicklung) alle Reiche in der regulédren
Reihenfolge vom niedrigsten zum hochsten durchlaufen muss und dieser Linie fiir die erforderliche
Zeit vom niedrigsten Realm aus folgen muss, ohne einen zu tliberspringen; aber wenn die Klasse der
Monaden, die als erste in diese Evolution eingetreten ist, das richtige Wissen und die richtige Kraft
erlangt hat, wird sie ihre Regel d&ndern und mit der vierten Runde, als erste von allen eintreten.

In unserem eigenen Leben auf der Erde als Individuen tun wir dasselbe, denn einige von uns sind in
der Lage, in einem Leben das zu liberspringen, was andere mithsam erwerben miissen; und das liegt
daran, dass Reinkarnation und frithere Erfahrungen uns dazu befdhigen. Die gleiche Regel gilt im
groBeren Zusammenhang, und dort sind aufgrund von Reinkarnationen und Erfahrungen in den
ersten beiden Runden, die Monaden dieser Klasse, zuerst als Menschen da und nicht zuletzt in der
vierten Runde.

In der Zwischenzeit gilt die allgemeine Regel fiir andere und niedrigere Klassen von Monaden, die
sich selbst jetzt noch langsam durch die niederen Naturreiche hindurcharbeiten und nicht in der
Lage waren, in dieser Runde vor den anderen Formen mit dem Menschen hervorzutreten. Aber in
zukiinftigen Runden und Manvantaras werden auch sie vor den niederen Naturordnungen
hervortreten.

Diejenigen unter uns, die die Aussagen der Meister akzeptieren, sollten sich daran erinnern, dass sie
schriftlich bestétigt haben, dass Die Geheimlehre das dreifache Werk dieser beiden gro3en Wesen
und H. P. Blavatsky. Eine solche Bescheinigung haben sie fiir kein anderes Buch gegeben. Thre
Bescheinigung wird weder von Auflenstehenden noch von jener kleinen Klasse von Theosophen
akzeptiert werden, die laut verkiinden, dass sie nichts akzeptieren werden, was nicht mit ihrer
Vernunft iibereinstimmt; aber man ist verwirrt, wie ihre Vernunft in Bezug auf solche
Angelegenheiten funktionieren kann, {iber die nur die Adepten die Wahrheit wissen. Ich selbst finde
die Lehren durchaus im Einklang mit der gesamten Philosophie und erkldrend fiir Naturphdnomene;
im Ubrigen bin ich bereit, die Teile, die ich noch nicht {iberpriifen kann, zu glauben und noch etwas
langer zu warten.

In ,,Die Geheimlehre*, Band I, S. 15, sagt H.P.B.: ,, Diese unendliche und ewige Ursache, ist die
wurzellose Wurzel von allem, was war, ist und jemals sein wird. Sie ist natiirlich frei von allen
Eigenschaften und steht im Wesentlichen in keiner Beziehung zu manifestierten, endlichen Wesen. *
H.P.B. wiederholt diese Aussage an anderen Stellen in ihren Werken, und sie ist mir ein stdndiges
Rdtsel, denn ich kann nicht verstehen, wie sie ohne Beziehung zu manifestierten Wesen und
gleichzeitig die Wurzel, wie wurzellos auch immer, von allem sein kann, was war, ist oder jemals
sein wird. Meiner Meinung nach ist die wesentliche Idee von ,, Wurzel* Beziehung, und so, wie das
Wort im Text verwendet wird, wird das Ultimative aller Relativitit erreicht.

W.Q.J. — Sie irren sich. Nicht in Threr Verwirrung, denn die ist verstiandlich, sondern darin, dass das
von Thnen angefiihrte Zitat nicht auf Seite 15 von ,,The Secret Doctrine, Band I”” steht, sondern auf
Seite 14. Sie halten diesen Fehler fiir eine Kleinigkeit. Ja, das ist wahr, aber in der hohen
Metaphysik nehmen kleine Fehler immense Ausmaf3e an, und der Fehler beziiglich der
Seitenangabe ldsst vermuten, dass Sie sich nicht mit dem gesamten Thema auseinandergesetzt
haben.

Nur wenige Zeilen, liber den zitierten Worten, definiert H.P.B., eine hochst abstruse metaphysische

«



Position und stellt die These auf, dass es ,,ein allgegenwirtiges, ewiges, grenzenloses und
unveranderliches PRINZIP gibt, {iber das jede Spekulation unmdglich ist“. Dies ist die ,,wurzellose
Waurzel”, von der die Rede ist. Uber ihre Natur kann nicht spekuliert werden, obwohl wir sagen
konnen, dass SIE IST, denn davon miissen wir ausgehen. Sie steht notwendigerweise in keiner
Beziehung zu manifestierten Dingen, da Relativitét erst mit der Manifestation beginnt. Man kann
vielleicht sagen, dass diese wurzellose Wurzel in allen Dingen potenziell vorhanden ist, aber nicht,
dass sie in Beziehung steht. Die ,,wurzellose Wurzel* ist nur ein Mittel, um in einer geeigneten
Form auszudriicken, was in dem von mir zitierten ldngeren Satz gesagt wird, und um keine
Streitigkeiten iiber die Relativitdt aufgrund der Bedeutung von ,,Wurzel* zuzulassen. Dass dies die
Bedeutung von H.P.B. ist — in der sie mit vielen alten und auch einigen modernen Philosophen
tibereinstimmt — geht aus der, denn nur vier Zeilen iiber der Stelle, an der Sie Thr Zitat angefiihrt
haben, bittet sie Sie, daran zu denken, dass dieses Prinzip ,,allen manifestierten bedingten Wesen
vorausgeht”.

Aber lange und wortreiche Spekulationen niitzen nichts, und wenn Sie sich nicht die Zeit nehmen,
Thren Geist mit Metaphysik und der relativen Terminologie zu sittigen, die jede Philosophie —
insbesondere die englische — verwenden muss, wenn sie von nicht relativen Dingen und Ideen
spricht, und sich mit Zeit und Ort vertraut machen, um eine neue Bedeutung, in so materialistischen
Worten, wie den unseren zu sehen, werden Sie immer verwirrt sein.

Das Wort ,,Geist” wird im Englischen in Bezug auf Gott, die Seele des Menschen, die
Nervenstrome des Menschen, Elementarwesen, Astralhiillen, bloBen Alkohol und zur einfachen
Beschreibung einer Eigenschaft einer Handlung verwendet, wobei all diese Bedeutungen die
gesamte Bandbreite vom grobsten bis zum hochsten Geist abdecken. Ist es da verwunderlich, dass
Sie und der Herausgeber Schwierigkeiten mit dieser Frage hatten? Im Sanskrit wiirden Sie solche
Schwierigkeiten nicht finden.

Ich habe (ich glaube in Path) gelesen, dass Buddha seinen Jiingern gebietet, sich nicht mit Musik
zu beschdftigen und auch nicht davon zu leben, obwohl in vielen Werken tiber Theosophie Musik als
zivilisatorisch wirksam dargestellt wird. Konnen Sie sagen, warum Buddha Musik und diejenigen,
die sie austibten, verurteilte? Ist es, weil sie Zeitverschwendung ist und die Meditation behindert?

W.Q.J. — Es wire gut, Referenzen zu konsultieren, bevor man Primissen aufstellt, auf denen Fragen
basieren. Ich kann mich an keine Aussage in Path erinnern, die der zitierten entspricht. Zweitens, ist
es sehr wichtig zu wissen, welche Art von Musik Buddha gemeint hat, als er sie verbot — falls er das
tiberhaupt getan hat. Es ist mehr als wahrscheinlich, dass es damals noch keine guten Orgeln gab.
Konnen wir sagen, dass er diese verboten héitte? AuBBerdem wissen wir nicht, auf welche
Musikschule er sich bezog. War sie sinnlich, trivial oder was? All dies ist wichtig, denn wenn man
annimmt, dass die Musik jener Zeit einen sehr sinnlichen Stil hatte, hétte er vollkommen Recht
gehabt, seinen Jiingern zu gebieten, ihr keine Beachtung zu schenken.

Ich komme also zunichst zu dem Schluss, dass es keine Moglichkeit gibt, die Frage richtig zu
beantworten, solange wir keine genauen Kenntnisse iiber die Musikstile und -schulen zu Buddhas
Zeiten, sowie liber die verwendeten Instrumente haben. Soweit ich mich erinnern kann, hat Buddha
diejenigen, die Musik praktizierten, nicht verurteilt.

Nachdem wir jedoch die rein instrumentale und objektive Seite der Frage betrachtet haben, kommen
wir zu der eigentlichen Frage, auf die Buddha, wie alle anderen groB8en Lehrer auch, den
Schwerpunkt gelegt hat. Sie findet sich nicht nur in seinen Worten, sondern auch in der dlteren
brahmanischen Religion. Es ist die Anweisung an den Schiiler — nicht an den Menschen der Welt —,
das Sehen und Horen aufzugeben.

Das bedeutet, dass der Geist, solange die Sinneswahrnehmungen nicht iiberwunden sind, an die
Wiedergeburt gebunden ist. Dies schlieBt Musik und alle Gerdusche mit ein. Es umfasst ein grof3es
Thema, das sich darauf bezieht, wie und wodurch die Seele an die Leiden der Wiedergeburt
gebunden ist, aber es hat wirklich sehr wenig mit der Musik zu tun, auf die sich der Fragesteller
bezieht.



Was wird in der Theosophie als urspriingliche Ursache fiir die ,, Verdunkelung der Strahlkraft des
geheimnisvollen Wesens Tathagata’ angesehen?

W.0Q.J. — Das Wesen Tathagatas ist das Wesen Buddhas. Es handelt sich um eine mystische Aussage
der Orientalen iiber die Lehre, dass der gottliche Mensch, das Hohere Selbst des Universums, durch
seinen ,,Abstieg in die Materie” verdunkelt wurde. Denn sie glauben, dass alle Buddhas seit
Ewigkeiten dieselben sind und dass die hochste Natur des Menschen dieselbe ist wie die Buddhas.
Daher ist dieser Satz nur eine Aussage dariiber, dass die urspriingliche Ausstrahlung oder
Herrlichkeit, die vom Hochsten Selbst ausgeht, voriibergehend verdunkelt wird, indem sie wahrend
der Evolution in der Materie wohnt; aber diese Ausstrahlung wird am Ende der siebten Runde
wiederhergestellt werden und erneut leuchten, weil dann die Materie durch den innewohnenden
strahlenden Buddha verdndert und verfeinert worden sein wird.

Aber solche Zitate, wie das fragliche, sollten niemals ohne den Kontext gegeben werden, in dem sie
stehen.

Hat ein Individuum, wenn es als Wirkender fiir Karma handelt, aufgrund der so begangenen
Handlungen irgendwelche karmischen Konsequenzen fiir sich selbst zu tragen?

W.Q.J. — Die Artikel ,,Themen zum Karma” sind zwar sehr gut geschrieben, aber sie kldren
keineswegs die hier aufgeworfene Frage. Zunéchst einmal geht der Fragesteller in den ersten zehn
Worten seiner Frage davon aus, dass ein Mensch manchmal kein Wirkender des Karma ist. Nach
meinen Studien und meiner Meinung nach, ist es, gemifl dem Gesetz des Karma unvermeidlich,
dass es keinen Zeitpunkt gibt, zu dem ein Mensch nicht Wirkender des Karma ist, denn mit jeder
Handlung und jedem Gedanken vollziehen wir Karma, schaffen neues Karma, erleiden altes Karma
oder wirken auf andere Menschen ein, oder alles zusammen. Ich gehe also davon aus, dass der
Fragesteller wissen mochte, ob es gerechtfertigt ist, aus eigenem Antrieb zu versuchen, als Richter,
Geschworener und Henker iiber die Auswirkungen des Karmas auf einen anderen zu entscheiden.
Dies ist in der Frage enthalten, ebenso wie die Frage, ob sich aus einem solchen Handeln
Konsequenzen fiir die handelnde Person ergeben. Da der erste Absatz der Antwort des Herausgebers
das Gesetz klar darlegt, muss daraus folgen, dass sich Konsequenzen ergeben fiir jemanden in
diesem angenommenen Fall, in dem sich eine Person selbst zum direkten karmischen Wirkenden
macht.

Sicherlich miissen sowohl der Handelnde in diesem Fall als auch die Person, der die Strafe oder
Belohnung zuteilwird, Konsequenzen tragen, denn der ,,karmische Wirkende” ist das Zentrum, von
dem die Handlung ausgeht und auf das sie zuriickwirken muss, und die andere Person ist die
Person, die die gegenwartigen Konsequenzen trigt. Sich einfach selbst zu sagen, dass man ein
Recht durchsetzt oder das verhidngt, was man fiir eine Strafe oder Belohnung hélt, befreit einen
nicht von den Konsequenzen, wie auch immer diese aussehen mogen. Und diese Konsequenzen
werden auf zwei Arten auf einen zukommen. Erstens durch die eigene Haltung und zweitens durch
das, was man in der anderen Person ausgeldst hat.

Im ersten Fall kommt eine scheinbar dritte Moglichkeit hinzu, nimlich eine mogliche Verletzung
durch Sie aufgrund Threr Unkenntnis eines Naturgesetzes. Wenn Sie beispielsweise davon ausgehen,
dass Sie als karmischer Akteur eine Strafe verhdngen, ist es mehr als wahrscheinlich, dass Sie unter
dem Deckmantel der gerichtlichen Durchsetzung von Recht oder der Bestrafung von Unrecht,
lediglich einen alten Groll oder eine alte Abneigung befriedigen. Wir sehen diese Mdglichkeit jeden
Tag in Féllen, in denen eine Person, die sich fiir unparteiisch und gerecht erklért, einerseits
Personen, die sie nicht besonders mag, eine Strafe auferlegt, die sie fiir gerecht hélt, und
andererseits einer anderen Person, die sie so sehr schitzt, dass sie ihr keine Strafe auferlegt, sondern
ihr stattdessen Vergebung und Nichstenliebe entgegenbringt.

Da dies eine allgemeine menschliche Erfahrung ist, deutet dies nicht darauf hin, dass ein Mensch,
der durch alte karmische Vorlieben und Affinitidten dazu neigt, durch sogenannte Parteilichkeit giitig
und barmherzig zu sein, andererseits durch alte Abneigungen und Antipathien dazu neigt, Strafen zu
verhdngen, obwohl er genauso gut Vergebung hitte {iben konnen?



Ich denke, jeder Mensch kann selbst entscheiden, was seine Pflicht ist, wenn es darum geht, einem
anderen Unrecht zu ersetzen, was vielleicht die Bestrafung eines Dritten beinhaltet.

Aber meiner Meinung nach ist niemand weise, der sich selbst als karmischer Akteur fiir irgendeinen
Zweck betrachtet. Dartiber hinaus, und vom Herausgeber und offenbar auch vom Fragesteller
iibersehen, hat der Begriff , karmischer Akteur” eine technische Bedeutung, unter der nur bestimmte
Personen als solche betrachtet werden; das heif3t, die grofere Klasse der Menschen sind keine
karmischen Akteure, auller in dem bloBen Sinne, dass sie in ihrem Leben Karma in der Masse
schaffen oder erfahren. Einige wenige Personen sind das, was als ,,karmische Agenten” bezeichnet
wird, d. h. Menschen, die durch einen bestimmten Ausbildungsweg und ihr vorheriges Leben, zu
konzentrierten Agenten fiir die Herbeifiihrung bestimmter, von den ausgebildeten und eingeweihten
Sehern gut vorhersehbarer Wirkungen, geworden sind. Dies ist eine der Aussagen der
Eingeweihten, die iiber diese Dinge Bescheid wissen sollen, und daher nimmt jeder, der sich fiir
einen karmischen Wirkenden hélt, moglicherweise zu viel auf sich und begibt sich in den Bereich
von Gesetzen, die in zukiinftigen Leben mit zehnfacher Kraft auf ihn wirken werden.

Es ist daher barmherziger, weiser, giitiger und theosophischer, den Worten Jesu, Buddhas und einer
Vielzahl anderer Lehrer zu folgen, die uns sagen, dass Néchstenliebe eine Vielzahl von Siinden
bedeckt, und die uns vor Selbstgerechtigkeit warnen, die uns dazu verleiten konnte, anzunehmen,
wir seien von Grund auf geschaffen worden, um die Verfehlungen anderer zu korrigieren, anstatt
uns um unsere eigene Pflicht zu kiimmern.

Herr Mead sagt auf Seite 26 der Septemberausgabe von Lucifer: ,, Es gibt zwei Wege, die zum
Nirwana fiihren, den egoistischen und den selbstlosen, den ,, offenen‘“ und den ,, geheimen . Ein
Mensch kann die Erkenntnis und Gliickseligkeit des Nirwana-Zustands erlangen, indem er den
ersteren zu seinem eigenen egoistischen Vorteil nutzt, und er kann die letztere Gliickseligkeit auf
Kosten seiner Mitmenschen erlangen. Ich hatte zuvor angenommen, dass ein Leben in Altruismus
fiir das Erreichen dieses Zustands absolut notwendig sei. Wenn es ohne Miihe und Leiden fiir
andere erreicht werden kann, insbesondere wenn diese einen hoheren Platz einnehmen, da die

., Buddhas des Mitgefiihls” , niedriger im Rang” sind, dann scheint es, dass die Mehrheit ,,ihren
eigenen egoistischen Vorteil” bevorzugen und entsprechend handeln wiirde. Uns wird hier und jetzt
gelehrt, dass wir umso schneller vorankommen, je mehr wir fiir andere tun. Andert sich dieses
Gesetz oder kehrt es sich um, wenn man eine bestimmte Entwicklungsstufe erreicht hat?

W.Q.J. — Es scheint sicherlich richtig, wenn Herr Mead sagt, dass es zwei Methoden gibt, um
Nirvana zu erreichen, eine egoistische und eine selbstlose, aber das Wort egoistisch wiirde hier in
Wirklichkeit Selbstlosigkeit unter uns bezeichnen. Es bezieht sich auf die Verfeinerung des
Egoismus, indem eine Person durch selbstlose Handlungen etwas erreicht, was letztendlich
egoistisch ist, weil es zum Vorteil der beteiligten Person ist.

Es wurde jedoch nie gelehrt, dass ein Mensch das Nirwana erreichen kann, indem er aus
egoistischen Motiven handelt, und er erlangt es auch nicht auf Kosten anderer; daher ist sein
Egoismus beim Erreichen des Nirwana, da er niemandem schadet, von ganz anderer Qualitét als
das, was wir gewdhnlich als Egoismus bezeichnen. Tatsidchlich wird behauptet, dass an einem
bestimmten Punkt seiner Entwicklung, ein hoch spiritueller Mensch durch einen augenblicklichen
personlichen Wunsch, diesen Zustand zu erreichen, in einen Moment ins Nirvana eingehen kann.

Welche Beweise gibt es fiir die Existenz solch erhabener Wesen wie die Meister oder Mahatmas?
W.0.J.—Es gibt verschiedene Arten von Beweisen, und der Fragende sollte sich nicht auf einen
einzigen Bereich von Beweisen oder Zeugnissen beschrinken. Ich gehe davon aus, dass der
Fragesteller mit dem Wort ,,Beweise” auch Zeugnisse meint. Es gibt sehr umfangreiche Zeugnisse
fir die Existenz von Meistern oder Mahatmas in der Geschichte und Tradition, und diese beiden
lassen sich wiederum in viele Arten unterteilen.

Es gibt profane, wie auch religiose Geschichte, Traditionen, die ausschlieBlich auf Erinnerungen
beruhen, und auch Traditionen, die zu einer historischen Darstellung der Tradition geworden sind.



In der religidsen Geschichte und Tradition gibt es viele Berichte iiber solche Wesen, die von den
frithesten bekannten religiosen Biichern, bis zum jlingsten Zeitpunkt reichen.

Und in der Geschichte der Nationen gibt es, abgesehen von der Religion, zahlreiche Berichte iiber
Adepten, Magier, Meister und andere Personen dhnlicher Art. In fast allen Ladndern der Welt sind
die Uberlieferungen der Menschen voll von Aussagen iiber die Existenz, die Kriifte und das
Erscheinen von Meistergeistern, Magiern und groBBen Ménnern, die die Geheimnisse der Natur
kannten.

Die Geschichte der Vereinigten Staaten ist natiirlich sehr jung und muss nicht herangezogen
werden, um eine Antwort zu finden, aber die Geschichte Europas, sowie seine Traditionen
bestéitigen meine Aussagen. In Asien finden wir eine immense Menge an Traditionen und
Geschichten, die dasselbe erzéhlen, wihrend China und alle seine abhidngigen Gebiete dhnliche
Geschichten iiber solche Wesen iiberliefern.

Im Osten gibt es tliberall den universellen Glauben, dass sie existieren, existiert haben und wieder
erscheinen werden. All dies kann nicht als Torheit oder nutzlos oder unzureichend abgetan werden,
es sei denn, man beschlie3t, nichts zu glauben, was man nicht selbst gesehen hat. Wenn man diesen
Standpunkt einnimmt, kann niemand, der heute lebt, sagen, dass er weill oder glaubt, dass die
historischen Personlichkeiten der Vergangenheit, die jeder Nation bekannt sind, jemals existiert
haben.

Wenden wir uns nun spéteren Zeugnissen zu, so haben wir die von H.P.B., A. P. Sinnett, H. S.
Olcott, Mrs. Besant, Hunderten von Hindus, vielen Européern, einigen Amerikanern, die alle
dieselbe Geschichte erzdhlen, dass sie wissen, dass die Adepten, Meister, Mahatmas existieren und
mit ihnen kommuniziert haben.

Die Tatsache, dass der Fragende mdglicherweise nicht mit den Adepten kommuniziert hat, schlief3t
diese nicht aus und entkraftet auch nicht die Aussagen anderer Personen.

Abgesehen von diesem Bereich der Beweisfiihrung gibt es noch den Bereich, der auf Argumenten,
[llustrationen und Schlussfolgerungen beruht. Hier spricht alles ebenso stark fiir die Existenz der
erhabenen Wesen, von denen die Rede ist, wie im anderen Bereich, denn die Evolution verlangt,
dass solche Wesen existieren miissen. Zu diesem Schluss ist sogar ein Zweifler wie Prof. Huxley
gekommen, der in seinen letzten Aufsitzen die Existenz von Wesen hoherer Intelligenz bekréftigt,
die uns ebenso weit liberlegen sind, wie wir den schwarzen Kifern, und das ist mehr, als jeder
Theosoph jemals iiber die Adepten gesagt hat. Wenn der Fragesteller diesen Gedankengéngen
weiter folgt, wird er zu dem gleichen Schluss kommen, wie viele andere Fragesteller vor ihm.

Wiirde die Kraft, die Tische umwirft, Blumen hervorbringt usw., nicht noch erstaunlichere Dinge
tun, wenn sie richtig gelenkt wiirde? Wie erkldiren Sie diese Phdnomene?

W.Q.J. — Es besteht nicht der geringste Zweifel, dass die in der Frage erwéahnte Kraft noch
erstaunlichere Dinge tun wird, und es scheint, als hétte der Fragesteller nichts von den
auBergewohnlichsten und erstaunlichsten Dingen gelesen, die diese Kraft bewirkt hat, sowohl wenn
sie richtig, als auch wenn sie falsch gelenkt wurde.

Der Rahmen des FORUMS lisst eine Erklarung der fraglichen Phdnomene nicht zu, aber
ausfiihrliche Erkldrungen finden sich in ,,The Path®, in ,,Lucifer* von Eliphas Levi, in ,,Der
Schliissel zur Theosophie* und an anderer Stelle.

Wenn Meister wirklich existieren, warum geben sie sich dann nicht ernsthaften Wahrheitssuchern zu
erkennen, insbesondere denen, die sich fiir das Wohl der Menschheit einsetzen? Und warum sorgen
sie nicht fiir Frieden auf Erden und eine richtige Erziehung der Jugend?

W.0.J. — Diese Frage wurde schon sehr oft beantwortet, sogar von den Meistern selbst. Zum letzten
Teil sagten sie in ,,Die okkulte Welt®, dass sie, wenn es moglich wire, den Zustand der Dinge zu
andern und eine friedliche Erde und eine richtige Menschheit zu schaffen, ohne dem Gesetz der
Evolution zu folgen, dies gerne tun wiirden, aber die Menschheit kann nur Schritt fiir Schritt
verdandert werden. Sie haben auch erklért, dass sie sich den Glaubigen nicht objektiv offenbaren,
aufler in den Féllen, in denen diese Glaubigen in allen Teilen ihres Wesens bereit sind, sich ihnen



definitiv verpflichtet haben und die Bedeutung dieser Verpflichtung voll und ganz verstehen. Aber
sie haben auch erklart, dass sie allen ernsthaften Wahrheitssuchenden helfen und dass es fiir diese
Suchenden nicht notwendig ist, zu wissen, woher die Hilfe kommt, solange sie empfangen wird.
In ,,The Path” wurde dieses Thema in anderen Zusammenhéngen diskutiert.

Ich personlich weil3, dass die Meister allen, die ernsthaft arbeiten und aufrichtig auf ihre hohere
Natur vertrauen, wahrend sie ohne Zweifel oder Einwéinde der Stimme ihres Gewissens folgen,
méchtig helfen, wenn auch unsichtbar.

Ist Mitgefiihl eine Eigenschaft von Kama? Wenn nicht, zu welchem Prinzip gehort es dann? Sollte
man ihr so sehr nachgeben, dass man sich selbst fast seiner Freude beraubt, weil so viele, die sie
gerne genieflen wiirden, dies aus Geldmangel nicht kénnen?

W.Q.J. — Mitgefiihl kommt manchmal aus Kama, manchmal aber auch aus anderen Teilen unserer
Konstitution. Bei unintelligenten Menschen oder solchen, die ihren Verstand nicht geschult haben
und ihr Urteilsvermdgen nicht einsetzen oder dessen Urteilsvermdgen mangelhaft ist, ist es oft eine
Krankheit. Aber Mitgefiihl in seiner hochsten Form muss aus dem spirituellen Teil unserer Natur
kommen. Ich denke jedoch, dass es in seiner gewdhnlichen Auspriagung aus dem Prinzip des
Verlangens stammt, das mit dem Verstand, dem Gedéchtnis und den Empfindungen
zusammenwirkt. Sehr oft ist es falsch, aber wahres Mitgefiihl kann niemals falsch sein, und egal aus
welchem Prinzip in unserer Natur es entsteht, sollte es als etwas Edles und Gesundes immer
ausgeliibt werden, jedoch immer mit Urteilsvermdgen.

Es wire sicherlich toricht, uns von unserem Mitgefiihl so mitreilen zu lassen, dass wir uns selbst in
unnotiges Leid stiirzen, denn in einem solchen Fall verlieren wir die Fahigkeit zu beurteilen, wie
wir zum Wohle anderer handeln konnen. Die blo3e Tatsache, dass andere kein Geld haben, ist an
sich kein Grund, Mitgefiihl zu empfinden. Der Mangel an Geld ist nicht die Ursache des Leids,
sondern das Verlangen nach Geld. Wir kénnen Mitgefiihl fiir andere empfinden, die kein Geld
haben, aber nicht, weil ihnen dieses Mittel fehlt, sondern weil sie nicht erkennen, dass sie das Gliick
in sich selbst finden konnen und dass sie fiir wahres Gliick, nicht von duleren Dingen abhingig sein
sollten.

Besitzt das devachanische oder inkarnierende Ego Eigenschaften oder Neigungen, die es zuriick in
die Inkarnation ziehen?

W.0Q.J. — Eine sorgtiltige Untersuchung der Philosophie zeigt, dass davon ausgegangen wird, dass
das Ego im Devachan, bestehend aus Atma, Buddhi und Manas, die Samen, Eigenschaften oder
Neigungen in sich enthalten muss, die es wieder zum Leben auf der Erde zuriickziehen. Wenn dies
nicht so wire, gibe es niemals eine Reinkarnation. Wenn dies so ist, wie ich es glaube, dann scheint
der Rest der Diskussion nur eine Diskussion im Kreis um nichts zu sein, die zu geistiger Verwirrung
fiihrt. Der letzte Teil der Diskussion wird geklért, wenn man bedenkt, dass das Ego, das Manas im
Devachan nutzt, sich in einem Zustand oder einer Verfassung hilt, die mit dem irdischen Leben
verbunden ist, und aufgrund der Anziehungskraft, die dieser Zustand auf es ausiibt, unweigerlich ins
irdische Leben zuriickkehren wird.

Die Geheimlehre, fiihrt in ihrer Theorie der aufeinanderfolgenden Beziehungen zwischen dem
Astralkorper und dem grobstofflichen Kérper spiritistische Phdnomene als Beweis fiir die Wahrheit
oder Giiltigkeit dieser Theorie an, Band I, Seiten 276 und 297, Band II, Seiten 86-149 und S. 737.
In Band I, Seite 258, findet sich die Aussage ,, Gleiches erzeugt Gleiches”, deren Zulassung in
Verbindung mit den anderen Aussagen einer Negierung der iiblichen ,, Hiillen "-Erkldrung
spiritistischer Materialisationen gleichkommt, es sei denn, es kann gezeigt werden, dass diese
Phénomene realistisch sind (eine intelligente Grundlage haben), wenn sie bestimmte Theorien
stiitzen, und in allen anderen Fillen nur Scheinerscheinungen sind.

W.Q.J. — Mir scheint nicht, dass die Aussage in The Secret Doctrine, ,,Gleiches erzeugt Gleiches” —
eine sehr alte hermetische Maxime —, in Verbindung mit den anderen in The Secret Doctrine
vorgebrachten Punkten eine Negierung der theosophischen Theorie darstellt, dass viele, wenn nicht



alle spiritistischen Materialisationen durch die Wirkung astraler Hiillen einst lebender Personen
hervorgerufen werden.

Auch ist kein Zusammenhang zwischen dieser angenommenen Negation und der Notwendigkeit, zu
zeigen, dass diese Phidnomene ,,realistisch” sind, erkennbar, da die Fragestellerin offenbar eine neue
Bedeutung fiir das Wort ,,realistisch” hat, da sie diesem Wort die Worte ,,eine intelligente Grundlage
haben” hinzufiigt.

Die theosophische Theorie iiber spiritistische Phinomene wurde wiederholt in ,,Isis®, in ,,Die
Geheimlehre®, in ,,Luzifer, im ,,Path®, im ,,Theosophist* und an anderer Stelle dargelegt.

Es wurde immer behauptet, dass Materialisationen einen oder mehrere intelligente Akteure hinter
sich haben. Diese Intelligenz ist die Intelligenz des lebenden Mediums, der lebenden
Sitzungsteilnehmer oder die automatische oder natiirliche Intelligenz von Elementarwesen. H. P.
Blavatsky und diejenigen, die wie sie denken, haben die in Séance-Raumen auftretenden
Phinomene stets als Beweis fiir die Theorien iiber die Astralwelt und den Astralkorper
herangezogen, ebenso wie andere etablierte Tatsachen wie die Tatsachen der Hypnose und
dhnliches.

Der Satz ,,Gleiches erzeugt Gleiches” bedeutet nicht und stiitzt auch nicht die Vorstellung, dass das
voriibergehend materialisierte Ding, das bei einer Séance gesehen wird und genau einem
verstorbenen oder lebenden Menschen dhnelt, dieselbe Person ist; in einem solchen Fall wiirde dies
bedeuten, dass die auf der Astralebene existierende Astralform es uns ermdglicht, ihr Ahnliches auf
der physischen Ebene zu erzeugen, und durch die Verwendung dieses hermetischen Satzes in
H.P.B.s Buch oder in einem anderen wird die Astralhiillen-Erklérung fiir Materialisation nicht
widerlegt.

Es ist ganz offensichtlich, dass der Fragesteller H.P.B.s Erkldrung {iber Materialisationen und
andere spiritistische Phdnomene nicht vollstindig versteht.

Da der Mensch einen freien Willen hat, ist es dann nicht wahrscheinlich, dass einige Individuen
aufgrund der Handlungen anderer leiden oder geniefsen, wozu ihr individuelles Karma sie nicht
berechtigt? Wenn ja, wird dieses voriibergehende Mehr an Leiden oder Genuss dann nicht durch
die Verdienste oder Verfehlungen in nachfolgenden Inkarnationen ausgeglichen?

W.Q.J. — Es erscheint mir unmoglich, dass ein Mensch irgendetwas leidet oder genief3t, au3er durch
Karma; ob wir nun in Familien, Nationen oder Rassen leben und somit durch allgemeine Ursachen
leiden und geniefen, so ist dies dennoch auf unser eigenes Karma zurtickzufiihren, das uns an
diesen Ort gefiihrt hat. In nachfolgenden Inkarnationen werden wir entsprechend den Verdiensten
oder Verfehlungen aus fritheren Leben belohnt oder bestraft, und wo immer in theosophischen
Biichern von kompetenten Autoren steht, dass Menschen ,,fiir unverdientes Leiden belohnt werden”,
bezieht sich dies immer auf die Tatsache, dass eine Person selbst keinen Zusammenhang zwischen
dem Leiden oder der Belohnung und ihrer eigenen Handlung sieht. Folglich schafft er sich im
Devachan selbst das, was er als vollstindige Belohnung fiir jedes vermeintlich unverdiente Leiden
ansieht, aber in seinem Leben auf Erden erhélt er nur das, was er genau verdient, sei es Gliick oder
das Gegenteil davon. Dies ist eine kurze Darstellung der Lehre, aber ich denke, sie ldsst sich durch
Argumente stiitzen. Mir scheint, die ganze Philosophie wiirde in sich zusammenfallen, wenn wir
auch nur fiir einen Moment zugében, dass Leiden oder Belohnung nicht genau dem entsprechen,
was dem Einzelnen zusteht, denn die Gréfe der Belohnung, die sich das Ego im Devachan
verschafft, steht ihm zu, da sie seine geistige Haltung wéhrend seines Lebens ausgleicht und seine
individuellen Bediirfnisse befriedigt, ohne andere zu storen.

Sind sich die meisten Menschen, die weder sehr bose, noch sehr spirituell sind, im Kama Loka
bewusst, dass sie tot sind? Und kénnen sie die kamischen Bilder sehen, von denen es heifst, dass sie
diesen Ort erfiillen? Ich habe Stantons ,, Dreams of the Dead” gelesen, und obwohl ich nicht alles
akzeptieren kann, was er sagt, sind die Informationen aus anderen Quellen zu diirftig, um mir eine
genaue Unterscheidung zwischen Wahrheit und Falschheit zu ermdglichen.

W.Q.J. — Genauso wie Arzte wissen, dass jeder menschliche Korper seine eigenen physischen



Eigenheiten hat, deren Auswirkungen auf die Medizin und deren Zusammenhang mit ihr gut
bekannt sind, so hat auch im Zustand nach dem Tod die Eigenheit des Menschen Auswirkungen auf
den Zustand dort. Es gibt keine positive oder definitive Regel, die ausnahmslos fiir jedes Wesen
nach dem Tod gilt. Folglich gibt es viele verschiedene Arten von Zustinden im ,,Kama-Loka”.
Manche Menschen sind sich bewusst, dass sie die Erde verlassen haben, andere sind sich dessen
nicht bewusst; manche konnen diejenigen sehen, die sie zuriickgelassen haben, andere nicht; und
sicherlich kann jeder im Kama-Loka alles sehen, was zu der jeweiligen Abteilung dieses Zustandes
gehort, in dem er sich gerade befindet. Das Buch von Herrn Stanton ist in vielerlei Hinsicht
ausgezeichnet, kann aber nicht erschopfend sein. Was er beschreibt, ist zweifellos das, was mit
einigen Menschen im Kama-Loka geschieht, aber er beschreibt keineswegs alle moglichen Fille
oder Tatsachen dieses Zustandes. Eines kann jedoch mit Sicherheit behauptet werden, sonst wéire
das gesamte System fehlerhaft, und zwar, dass das Wesen im Kama-Loka alles sieht, was zu dem
Zustand gehort, in dem es sich befindet, da es sich ausschlieBlich um eine Frage des Zustands
handelt.

Wenn H.P.B., wie behauptet, jahrelang in Tibet von Meistern unterrichtet wurde, bevor sie 1875
ihre Lehren der westlichen Welt verkiindete, warum lehnte sie dann in ihren friihen Schriften die
Lehre von der Reinkarnation ab? Die Meister konnten damals ebenso wenig, wie spdter in einem
unbestimmten Ton iiber diesen groffen Grundsatz der Theosophie sprechen, der so eng mit ihrer
gesamten Lehre verwoben ist, dass er untrennbar davon ist. Dennoch wird in ,,Isis Unveiled
nachdriicklich festgestellt, dass ,, Reinkarnation fiir die Menschheit im Allgemeinen die Ausnahme
und nicht die Regel ist”.

W.0.J. — Erstens gibt es keinen verdffentlichten Beweis dafiir, dass ,,H.P.B. jahrelang in Tibet von
Meistern unterrichtet wurde”. Ich wiirde gerne wissen, wo eine solche Behauptung von einem
kompetenten Zeugen aufgestellt wurde. Zweitens wurde die Lehre von der Reinkarnation in ihren
frithen Schriften nicht abgelehnt. Drittens ist das Zitat aus Isis am Ende der Frage falsch. Die
Reinkarnation wird nicht geleugnet, aber die Reinkarnation der astralen Monade, wird als Regel
abgelehnt. Die aus dem Zitat weggelassenen Worte sind der Dreh- und Angelpunkt dieser Frage und
Antwort. Fragesteller und Mitglieder sollten bei Verweisen vorsichtig sein und sich die tatsdchliche
Bedeutung des Gelesenen genau vor Augen fiihren.

Schlagen Sie ,,Theosophist™, August 1882, S. 288-289 auf, dort finden Sie die Antwort auf die
Frage und eine Erlauterung der Bemerkung in ,,Isis“. Schlagen Sie ,,Path®, Band I, Seite 232,
November 1886 auf, und Sie finden den Artikel ,, Theories About Reincarnation and Spirits”
(Theorien iiber Reinkarnation und Geister), der sich mit dem gleichen Thema befasst und von
H.P.B. verfasst wurde. Sie schrieb diesen Artikel auf meine Bitte hin, weil eine dhnliche Frage
aufgrund eines dhnlichen Missverstindnisses aufgetaucht war.

Dariiber hinaus versichere ich als Zeuge, dass H.P.B. von 1875 bis 1879 die Reinkarnation lehrte
und erkldrte, in meinem Fall, in Bezug auf einen Verwandten von mir, der wihrend dieser Zeit
verstorben war.

Als ,,Isis* geschrieben wurde, war jedoch das vollstindige Schema der wahren Beschaffenheit des
Menschen noch nicht veroffentlicht worden, obwohl es in groben Ziigen angedeutet wurde. Die
Aufmerksamkeit richtete sich damals auf die Kardec-Schule der Reinkarnationisten mit dem Ziel,
deren Theorie zu widerlegen, und H.P.B. lehnte damals, wie spéter, die personliche Reinkarnation
ab.

Die Wiederverkorperung des personlichen Astralkdrpers — in ,,Isis®, ,,Astralmonade” genannt —
wurde nie gelehrt und wird auch nicht von der Schule gelehrt, aus der ,,Die Geheimlehre*
hervorgegangen ist. Daher gilt ihre Ablehnung als Regel von 1877, nach wie vor und wird in den
von mir aufgezeigten Artikeln erneut bekriftigt. Es besteht also kein Widerspruch, obwohl man
zugeben muss, dass ihr Englisch im Jahr 1877 — fiir jemanden, der noch nie fiir die Verdffentlichung
geschrieben hatte — nicht so klar war, wie es diese abstrusen Themen erfordern. Das miissen wir
zulassen, und wir sollten nicht alle ihre Worte nach den strengen Regeln beurteilen, die wir bei
einem englischen Philosophen anwenden, sondern alles zusammen betrachten.



Die Reinkarnation der ,,astralen Monade” — also des personlichen Wesens und des Astralkorpers —
ist nicht die Regel, sondern die Ausnahme; die Reinkarnation des Individuums oder der ,,spirituellen
Monade” hingegen ist die Regel und die Lehre; sie wird in ,,Isis* gelehrt, auf die der Leser
verwiesen wird. Wo immer H.P.B. in ,,Isis* die Reinkarnation zu leugnen scheint, bezieht sie sich
auf die ,,personliche Reinkarnation und verwendet das Wort ,,Mensch” oder ,,Person” in diesem
Sinne. Wenn man die verschiedenen Absitze konsultiert, sicht man, dass die Lehre von
aufeinanderfolgenden Wiedergeburten klar gelehrt wird, und wenn sie von Reinkarnation spricht —
ein fiir sie damals neues Wort —, bezieht sie sich auf die Idee der personlichen Reinkarnation.

Einige ihrer Absétze gehen detailliert auf die Ursachen fiir Wiedergeburten ein, aber dann bezieht
sie sich auf die Reinkarnation der ,,Fadenseele”, die nicht die Astralseele ist.

Es sollte auch daran erinnert werden, dass die Begriffe, seit 1875 besser definiert und hdufiger
verwendet worden, als damals, als alles noch neu war, auch wenn Medien wie Cora Richmond,
zuvor hin und wieder die Reinkarnation als Gesetz gelehrt hatten, ohne sie zu definieren.

Es ist natiirlich bedauerlich, dass Col. Olcott miihsam zu beweisen versucht, H.P.B. habe 1875 keine
Kenntnis von diesem Gesetz gehabt, aber das beweist nur, dass er selbst die Lehre damals nicht
kannte und sich nicht auf ihre ausfiihrlichen Erklarungen von 1882 und 1886 bezogen hat. Es
beweist nichts gegen sie, auler dass ihr Englisch schlecht war. Doch trotz ihrer Unvertrautheit mit
unserer Sprache, enthdlt gerade der Satz, um den sich diese Diskussionen drehen — und der einzige
wichtige Satz, den man finden kann —, in den Worten ,,astrale Monade” die Losung des Problems.
Sie begann mit den Worten ,,Reinkarnation des Individuums”, wobei die Begriffe Personlichkeit
und Individualitit, damals, noch mehr als heute, zweifelhaft und austauschbar waren, schrankte
diese Beschreibung jedoch sofort ein, indem sie ,,oder vielmehr seiner astralen Monade” hinzufiigte.
Wiirde sie den Satz heute formulieren, wire derselbe Gedanke enthalten, aber in Worten
ausgedriickt, die flir theosophische Studenten verstdndlich sind. Aber selbst bis heute sind unsere
Worte unzureichend, denn die Begriffe Personlichkeit und Individualitét, Seele und Geist sind fiir
verschiedene Geister verwirrend.

Es scheint eine eklatante Unstimmigkeit zu geben, nicht nur zwischen den beiden Antworten auf die
Frage in FORUM LI iiber unverdientes Leiden und dessen Belohnung, sondern auch zwischen dem,
was W.Q.J. jetzt sagt, und dem, was er sagte, als er eine Frage zum unverdienten Karma einiger
Menschen beantwortete, die bei der Flutkatastrophe von Johnstown ums Leben kamen. In seiner
alten Antwort ging er von der Existenz unverdienten Leidens aus, jetzt sagt er, dass es so etwas
nicht gibt.

W.Q.J. — Es ist durchaus moglich, dass meine Antwort in FORUM LI, nicht mit der des
Herausgebers iibereinstimmt, aber das liegt nur daran, dass meine Ansicht und seine, nicht dieselbe
sind, und in der T.S. hat jeder das Recht auf seine eigene Meinung. Ich sehe jedoch keinen
Widerspruch zwischen meiner Antwort und dem, was ich iiber die Opfer von Johnstown gesagt
habe; da in der Frage jedoch nicht angegeben ist, wo der Artikel {iber Johnstown abgedruckt ist,
kann man dies beiseite lassen.

Ich glaube nicht, dass Leiden oder Freude unverdient sind. Was auch immer wir haben, kommt
durch das Gesetz und ist gerecht. Da dies jedoch eine Welt ist, die von Ursache und Wirkung regiert
wird, muss die geistige Haltung derjenigen, die leiden oder genief3en, beriicksichtigt werden; sie hat
ithre Kraft und Wirkung; sie muss beriicksichtigt werden. Menschen in ihrer Unwissenheit sehen
nicht immer warum sie leiden, da kein Zusammenhang zwischen den strafenden Umstidnden und der
vorherigen Ursache erkennbar ist, die tatsdchlich in einem lédngst vergangenen Leben entstanden ist.
Daher empfindet der Leidende tief, dass er das Leid nicht verdient hat. Das ist es, was mit
,wunverdientes Leiden” gemeint ist.

Im Geist ist der Gedanke verankert, dass unverdientes Leid erlitten wurde. Devachan sorgt dafiir,
ebenso, wie es fiir viele andere vermeintliche Ubel oder Ungerechtigkeiten sorgt. Dort findet der
Mensch — aufgrund des Gedankens, von dem ich gesprochen habe — die Belohnung fiir sein
,unverdientes Leiden”. Ware er vollkommen erleuchtet, wiirde er natiirlich erkennen, dass alles,
was geschehen ist, gerecht war, und in diesem Fall gibe es kein unverdientes Leiden.



Der moderne Geist verharrt stets in objektiven Denkweisen, die stdndig die Wahrheit ignorieren,
dass der Geist gleichermalBlen Quelle von Schmerz und Freude, von Strafe und Belohnung ist.

Das Universum ist allein, eine riesige Idee, und wir miissen uns iiberall daran erinnern, dass der
Geist herrscht.

Solange der Geist nicht frei ist, existiert auf jeder Ebene Illusion. Im Devachan und im Erdenleben
sind die Illusionen gleichermaflen groB. Da der Verstand der Herrscher, der Fiihrer und der Mal3stab
ist, muss es zwangslaufig vorkommen, dass wir oft glauben, ungerecht behandelt worden zu sein.
Nun verhindert die blof3e Tatsache, dass wir es nicht waren, nicht das Gefiihl unverdienter Leiden,
es sei denn, der Mensch ist sich dieser Tatsache voll bewusst und akzeptiert sie. Und da die meisten
von uns nicht vollstdndig erleuchtet sind, sind wir stindig dem ausgesetzt, was uns ungerecht
erscheint. Verbrecher glauben oft, Opfer von Ungerechtigkeit geworden zu sein. Dies muss in der
Natur beriicksichtigt werden, denn ihr Verstand und ihre Gedanken sind ebenso Teil davon, wie
jeder andere Verstand. Daher muss es eine gro3e Menge an Leiden geben, das als unverdient
eingestuft wird. Dafiir ist im Devachan gesorgt. Aber im Erdenleben folgen genaue subjektive, wie
auch mentale Folgen. Wenn dieses ,,unverdiente Leiden” nicht so eingestuft werden soll, miissen
wir einen anderen Begriff finden.

Derzeit miissten wir einen langen Satz verwenden, um diesen Gedanken auszudriicken, etwa so:
,»Im Devachan findet der Mensch Ausgleich fiir jene Leiden, die er im Erdenleben aufgrund fritherer
Ursachen, die ihm nicht bekannt waren, als unverdient empfand.” Aber ganz sicher sind alle
Umsténde, alle Freuden, jede Belohnung und jede Strafe, das gerechte und genaue Ergebnis von
Ursachen, die von demjenigen geschaffen wurden, der sie erlebt. Und auch der Reichtum oder die
Kargheit des Devachan selbst ist in jedem Fall das genaue Ergebnis von Ursachen, die im
vorangegangenen Erdenleben geschaffen wurden, die wiederum das Ergebnis — aufgrund des
entwickelten Charakters — aller fritheren Leben sind.

Wie kann man die Natur und die Austibung des spezifischen Trainingskurses — kérperlich,
intellektuell und spirituell — erlernen, von dem in der Zusammenfassung der Theosophie
gesprochen wird?

W.Q.J. — Der spezifische Trainingskurs, von dem, in der Frage erwidhnten Abhandlung gesprochen
wird, findet sich in vielen hinduistischen, europdischen und anderen Schriften. Er wurde teilweise
von christlichen Mystikern ebenso, wie von anderen praktiziert, aber er wird speziell in Patanjalis
Yoga-Philosophie gegeben und erklért.

Wenn man alle Anweisungen dieses Buches befolgt, wird man das hochste Ergebnis der spirituellen
Kultivierung erreichen, aber die Schwierigkeit besteht darin, dass viele Theosophen, nachdem sie
dieses Buch gelesen haben, versuchen, Teile davon zu praktizieren, ohne auf die hohen moralischen
Gebote darin zu achten, und natiirlich schaffen sie dadurch Unruhe in sich selbst, ohne dass sie
einen nennenswerten Nutzen davon haben.

In FORUM Nr. 43, Frage 216, wird die Lehre der Antinomisten verurteilt. Wie sind wir ,, Tea Table”
in ,, Path* vom Januar 1892 zu verstehen: ,,Denn das Verlangen hort auf, uns anzuziehen, wenn wir
es nicht mehr mit uns selbst identifizieren.”?

W.Q.J. — Ich sehe keinerlei Zusammenhang zwischen der Lehre der Antinomisten und dem zitierten
Abschnitt aus dem ,,Path. Die Antinomisten, die zweifellos auf die Aussage des Paulus
zuriickgriffen, dass bestimmte Menschen sich selbst zum Gesetz werden, behaupteten, dass sie
keinem Gesetz unterworfen seien und ihre Wiinsche in jede Richtung befriedigen oder ausleben
konnten. Die Aussage in ,, Tea Table* soll die Idee vermitteln, dass das Verlangen, wenn wir es
iiberwunden haben, authort, uns anzuziehen, was etwas ganz anderes ist, als die antinomistische
Frage.

Die theosophische Philosophie lehrt, dass durch die Uberwindung der Begierden, durch das
Aufhoren zu begehren, durch die Beherrschung der Triebe, durch die Abkehr von den Objekten, die
die Triebe anziehen, die Begierden authoren, uns anzuziehen, was mir fast wie eine Binsenweisheit
erscheint.



Durch welchen Prozess werden die kamischen Elemente des Menschen nach dem Tod in dem Wesen
verkorpert, das als Kama Rupa bekannt ist? Wie konnen immaterielle subjektive Begierden,
Leidenschaften und dergleichen zu ,, Rupa” werden, oder woher kommt der Korper oder Rupa?
W.0Q.J. — Wiirde man diesen Prozess beschreiben, wiirde man ihn nicht verstehen, da es dafiir in
unserer Sprache keine Worte gibt. Aus diesem Grund erscheinen Beschreibungen verschiedener
okkulter Dinge durch Hellseher denen, die selbst nicht hellsichtig sind, als reines Geschwitz und
vages Gemurmel.

Wie konnte man die Wirkungen des okkulten Kosmos mit den Begriffen der materialistischen
Wissenschaft und Philosophie beschreiben? Dieser verborgene Kosmos ist in seiner Feinheit ideal,
und schon der Versuch, den fraglichen Vorgang vollstindig zu beschreiben, wiirde nur Zweifel
hervorrufen und sicherlich zu Verwirrung fithren. Aber er ist nicht verborgener als der Vorgang,
durch den sich der Korper jeden Tag aufbaut, oder als der Vorgang, durch den ein Gedanke das
gesamte Nervensystem beeinflusst. Ein einfacher Gedanke kann eine Hitzewelle oder einen kalten
Schauer auslosen. Wie? Niemand weil es.

Es gibt sicherlich keine wissenschaftlichen Begriffe, um die Art und Weise zu beschreiben, wie sich
der Gedanke mit der menschlichen physiologischen Maschine verbindet. Und wenn dies auf dieser
Ebene so ist, ist es dann wahrscheinlich, dass die Beschreibung eines Adepten iiber die
Verschmelzung von Kama mit einem Astralkorper, nach dem Tod, {iber die allgemeinsten Begriffe
hinaus verstanden werden kann?

Diese allgemeine Art ldsst sich anhand der Wirkung eines Magneten verstehen. Er zieht an, aber
kein Wissenschaftler kann hinter diese Tatsache blicken, er kann sogar eine elektrische Flamme
anziehen, aber auch hier ist der Vorgang okkult. Auf die gleiche Weise besteht eine Anziehungskraft
zwischen der Masse der Begierden, die Kama genannt wird, und der astralen Form, die sie
zusammenfiihrt, sowie eine dhnliche Anziehungskraft das Ego und den Korper zusammengebracht
hat.

Aber Begierden und Leidenschaften sind nicht im Sinne der Frage immateriell und subjektiv. In
threr Sphire — wenn auch nicht in dieser — sind sie durchaus greifbar und objektiv, und diese beiden
Begriffe miissen gedndert werden, wenn wir tiber die Betrachtung dieser Ebene hinausgehen.

Wenn der Fragesteller darauf besteht, dass Begierden und Leidenschaften auf jeder Ebene
immateriell und subjektiv sind, ist die Frage damit erledigt, denn in einem solchen Fall konnten sie
sicherlich niemals etwas anziehen.

Zundchst muss jedoch erklirt werden, wie solche ,,immateriellen und subjektiven” Dinge, wie
Leidenschaft und Begierde, selbst auf dieser Ebene, eine objektive Wirkung haben kdnnen und
haben. Da sie auf ihrer eigenen Ebene voller Kraft und Greifbarkeit sind, ziehen sie die notwendige
Menge an astraler Materie an, die fiir uns unsichtbar ist, aber dennoch vorhanden ist, um eine Hiille
oder Umbhiillung zu bilden. Da sie ihren Mittelpunkt im Denker haben, strahlen sie von dort aus und
entfalten ihre Wirkung, bis sie von ihrem Mittelpunkt abgeschnitten werden, worauthin sie sich
aufzuldsen beginnen, sofern sie nicht mit einem anderen Mittelpunkt verbunden sind, von dem sie
Aktivitét erhalten konnen. Die ganze Schwierigkeit entsteht meiner Meinung nach jedoch aus der
weit verbreiteten Gewohnbheit, diese sogenannte objektive Welt als real anzusehen und dabei zu
vergessen, dass die geistige und die spirituelle Welt die einzigen realen Welten sind, wobei diese
lediglich der phdnomenale Ausdruck jener Welten ist.

Ich stimme daher dem Herausgeber nicht zu, wenn er sagt, dass solche und solche Wiinsche ,,keine
vom Geist getrennten Existenzen sind und keine objektive Form annehmen kénnen”, denn ich
denke, dass sie genau solche Existenzen sind und die Fahigkeit haben, eine objektive Form
anzunehmen. Er gibt lediglich moderne Vorstellungen wieder, die vollig falsch sind und aus einem
philosophischen System stammen, das nicht weil3, dass der Geist eine Entitdt ist, und obwohl seine
Beispiele fiir die Schule, der sie angehdren, alle gut sind, werden sie durch die Tatsachen des
Okkultismus vollstindig widerlegt. Wenn beispielsweise ein Magier — und zwar kein sehr
fortgeschrittener — das Bild eines Objekts in seinem Geist fixiert, wiirde es bald fiir unsere
physischen Sinne objektiv werden, sowie es zuvor fiir unsere inneren Sinne objektiv war.



Dies wire nicht mdglich, wenn das Objektive und Subjektive einer Ebene, auf jeder Ebene fiir
immer subjektiv und objektiv wiren. Was wir jetzt von dieser Ebene aus ,,abstrakte Eigenschaften”
nennen, verwandelt sich auf einer anderen Ebene in ,,objektive Dinge”. Daher halte ich es fiir einen
Fehler, die Wiinsche und Leidenschaften als abstrakte Eigenschaften zu bezeichnen, es sei denn, wir
sagen gleichzeitig, dass wir dies relativ meinen.

Wenn die Ursache der Wiedergeburt ein ungestilltes Verlangen nach Leben (Tanha) ist, warum
sollten dann diejenigen wiedergeboren werden, die des Lebens miide sind und kein Verlangen
haben, es fortzusetzen oder zu wiederholen?

W.Q.J — Die Frage enthilt eine kleine, aber wichtige Ungenauigkeit, und auerdem lésst sie die
Lebenswiinsche seit der Geburt, sowie die nie befriedigten Wiinsche aus fritheren Leben auler
Acht.

Die Ungenauigkeit besteht darin, dass nicht die Lehre besagt, dass unbefriedigter Wunsch zur
Wiedergeburt fiihrt, sondern dass der Wunsch die Ursache der Wiedergeburt ist, und das macht
einen groflen Unterschied. Die Unbefriedigung von Wiinschen fiigt lediglich ein weiteres Element
hinzu, das zur Wiedergeburt fiihrt. Wiinsche jeglicher Art, ob befriedigt oder nicht, tduschen das
Ego und ziehen es dadurch in magnetische Anziehungskrifte (denen es aus Unwissenheit nicht
entkommen kann), die mit der Zeit wirken miissen und werden, um die Wiedergeburt zu
verursachen. Der Wunsch wirkt in dem Moment, in dem er gehegt wird, und sinkt in die inneren
Tiefen des Wesens, wo er eine Ursache fiir die Wiedergeburt ist. Die blo3e Tatsache, dass es
vergessen wird, oder dass alles irdische Leben mit der Zeit unattraktiv wird, beseitigt nicht seine
Kraft in jenen Teilen unserer Natur, die uns, solange wir unwissend sind, verborgen bleiben. Denn
mit jedem Verlangen — und davon gibt es Millionen — ist ein Gedanke verbunden, und es sind diese
Gedanken, die die Fesseln bilden, die uns zuriick auf die Erde ziehen. Und das geht bei jedem
Menschen viele Jahre lang so weiter, denn nur wenige Kinder sind weise genug, ihre Wiinsche zu
beherrschen.

Diese immense Masse an Wiinschen und Gedanken muss beriicksichtigt werden. Die Frage scheint
sie vollig auBler Acht zu lassen. Wenn man im reifen Alter beginnt, die Sinnlosigkeit und
Nutzlosigkeit des Lebenswillens oder anderer Wiinsche zu erkennen, bedeutet das, dass man
Erfahrungen gesammelt hat, aber keineswegs, dass die in den vorangegangenen Jahren
entstandenen Kréfte erschopft sind. Dariiber hinaus steht hinter jedem Menschen die Summe aller
anderen Leben, mit all ihren Wiinschen, von denen ein Grofiteil noch unerschopft sein muss. Diese
sind jeweils eine Ursache fiir die Wiedergeburt.

Und es ist nicht nur der Wunsch zu leben, der die Wiedergeburt verursacht. Das ist eine
Hauptursache, die in der allgemeinen menschlichen Natur begriindet ist und subtiler und méachtiger
ist als jede andere, denn sie bezieht sich auf das Leben selbst, egal wo. Und ich gehe davon aus,
dass jemand, der das Leben hier als wertlos empfindet, wenn man ihm ein Leben auf einem anderen
Planeten unter harmonischsten, schonsten und befriedigendsten Umstidnden anbieten wiirde,
plotzlich den tief verwurzelten Wunsch nach Leben in sich auflodern spiiren und das Angebot sofort
annehmen wiirde.

Meine eigene Erfahrung und die Aussagen ehrlicher und beobachtungsfihiger Menschen, wie Mr.
Sinnett, iiberzeugen mich davon, dass intelligente Wesen ,, auf der anderen Seite” manchmal —
vielleicht sogar hdufig — mit Sterblichen durch Sehen und Horen kommunizieren, manchmal
freiwillig, manchmal auf Aufforderung, sowohl bei Nacht, als auch bei starkem Licht, natiirlichem
und kiinstlichem. Ich wiirde sehr gerne wissen, was und wer diese Wesen sind, das heift, ,, mit
welchem Korper sie kommen” und welchen Grad an Intelligenz sie haben. Ich frage dies, weil ich
erstens selbst solche Wesen zu verschiedenen Zeiten gesehen, erkannt und gespiirt habe, indem sie
die feineren Elemente der Materie um uns herum, manipulierten, und zweitens bin ich sicher, dass
die Theosophie mich aufkldren kann, und da sie den ersten Schritt zur Kommunikation getan haben,
scheint mir die Frage angebracht.

W.Q.J. — Ohne in dieser Angelegenheit irgendeine Autoritét zu beanspruchen, scheint es mir, dass
es sich bei den ,,intelligenten Wesen” in den meisten Féllen um Elementarwesen handelt, von denen



es einige sehr hoch entwickelte gibt, die jedoch alle in Bezug auf Seele und Gewissen unter dem
Menschen stehen. Sie fiihren letztendlich nicht zum Guten, sondern meist zum Gegenteil. Ist ihnen
einmal die Tiir gedffnet, konnen auch andere Wesen, jeder Art, hereinkommen. Aber nicht jeder
Fall, wie ihn der Fragesteller erlebt hat, ist notwendigerweise das Eintreffen einer anderen
Intelligenz, als einer der vielen inneren Selbst, aus denen wir bestehen; viele davon kénnen das
Ergebnis der Kraft des eigenen Astralkorpers sein, der in einem anderen Leben eine gewisse
Bildung erworben hat und nun, nur noch durch Karma und die Umgebung zuriickgehalten wird.
Dies ist der Fall bei vielen Medien, die seltsame Dinge tun, indem sie ihre eigenen astralen Sinne
und Glieder benutzen, ohne sich dessen in diesem Moment bewusst zu sein, so wie ein Mensch im
Schlaf ganz normal gehen kann.

Und wie in allen guten Biichern {iber dieses Thema gelehrt wird, ist die Elementarwelt, die mit den
inneren Prinzipien lebender Menschen und mit den starken Hiillen grobstofflicher Menschen und
den Astralkorpern derjenigen in der Astralwelt, die nicht ganz tot sind, sondern in den
Leidenschaften und Astralkdrpern leben, in der Lage, ,,Materie zu formen” und Phdnomene von
bemerkenswertem Charakter hervorzurufen.

Ein einfacher Gedanke, der sich in einer bestimmten Weise und mit einer gewissen Intensitit
entwickelt hat, wird, wenn er automatisch mit einem Elementarwesen zusammenwirkt, ein Klopfen
von grof3er oder kleiner Kraft erzeugen und auch Empfindungen wie Sehen, Fiihlen und Horen
hervorrufen konnen.

Wenn jedoch eine scheinbar hohere Intelligenz die Initiative ergriffen hitte, miisste man grofB3te
Vorsicht walten lassen, da ein solcher Verkehr sicherlich noch nicht ohne eine, fiir dieses Zeitalter
ungewohnliche Storung des Systems, stattfinden kann. Was aber jede Erfahrung genau ist oder sein
kann, miisste anhand ihrer eigenen Merkmale und von jemandem entschieden werden, der hinter
den Schleier blicken kann.

Sind Ebene und Prinzip jemals austauschbare Begriffe? Kann ein Prinzip als Ebene der
Wirkungsweise der ndichsthoheren Ebene bezeichnet werden, so wie Buddhi das Vehikel von Athma
ist oder der dtherische Doppelkérper, der als Briicke fiir Prana notwendig ist, um in den physischen
Korper iiberzugehen? Kann man sagen, dass sie analog zu Geist und Materie sind, gegensdtzliche
Pole derselben Sache?

W.0Q.J.—Es scheint nicht richtig zu sein, diese beiden Begriffe auszutauschen, da dies zu einer
Vermischung der Ideen fiihren wiirde. Eine Ebene ist, wie eine ebene Fliche, etwas ganz anderes als
ein Prinzip, so wie Gas sich von dem Ort unterscheidet, an dem es existiert und wahrgenommen
werden kann.

Die Bewusstseinsebene wird verwendet, um die Stufe oder den metaphysischen Ort zu bezeichnen,
den das Bewusstsein erreicht hat, oder auf dem, oder in dem, es sich befindet. Zu sagen, dass ein
Prinzip dieser Ebene, eine Ebene fiir einen hoheren Zustand ist, ist jedoch sehr verwirrend, denn
dies wiirde bedeuten, dass unsere Individualitét verloren ginge und alles vernichtet wiirde. Da aber
jeder Einzelne seine Identitdt behélt und somit die Identitét seiner Prinzipien bewahren muss, wie
auch immer diese beschaffen sein mogen, muss daraus folgen, dass seine Prinzipien keine Ebenen
sind, sondern Prinzipien bleiben.

Allerdings muss man bedenken, dass das Wort ,,Prinzip” sehr locker verwendet wird und manchmal
auch etwas bezeichnet, das gar kein Prinzip ist. Es ist einfach und eindeutig, die eigentliche
Bedeutung von ,,Ebene” beizubehalten und nicht zu versuchen, sie mit einem anderen Wort zu
vermischen. Ich kann keine Analogie zwischen diesen beiden Wortern ,,Geist und Materie”
erkennen, da Ebene einen Ort der Handlung, oder der Verwendung bezeichnet und Prinzip das ist,
was auf einer Ebene wirkt oder handelt.

Gibt nicht das Gesetz des Karma den Menschen ein Beispiel fiir Vergeltung, da die Wirkungsweise
dieses Gesetzes im Wesentlichen vergeltend ist und scheinbar ,, Auge um Auge, Zahn um Zahn”
durchsetzt? Oder sollten wir das Gesetz gar nicht als Vergeltung oder Vergeltungsmafinahme
betrachten, sondern nur unsere kurzsichtige Vorstellung von Gerechtigkeit ldsst es so erscheinen?



W.Q.J. — Ich verstehe nicht, wie jemand glauben kann, dass das Gesetz des Karma, richtig
verstanden, zu Vergeltung fithren konnte.

Das Gesetz des Karma sollte nicht als Gesetz der Vergeltung betrachtet werden, denn Vergeltung
impliziert wiederum die Handlung eines Wesens und nicht das Wirken eines Gesetzes. Karma ist
das Wirken der Wirkung aus der Ursache, sowie die Schaffung der Ursache, aus der eine Wirkung
folgen muss. Daher ist Karma vollkommen barmherzig, denn Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
sind in ihrer hochsten Form eins.

Das genaue Ergebnis muss der Ursache folgen, und aus jeder Handlung ergeben sich viele
Wirkungen, sowohl gute als auch schlechte. Diejenigen, die eine Entschuldigung fiir Vergeltung
suchen, konnen natiirlich jedes Gesetz fiir ihre eigenen Zwecke verdrehen, und die Art und Weise,
das Gesetz des Karma so zu verdrehen, dass es Vergeltung rechtfertigt, besteht darin, davon zu
sprechen, dass es ein Beispiel gibt, oder dass etwas anderes getan werden muss, was nur von einem
Individuum mit Gewissen, Intelligenz und Verantwortung getan werden kann.

Was ist die Quelle des Gewissens? Aus welcher Ebene kommt es? Warum erfreut sich der Wilde an
Grausamkeiten gegeniiber seinen Feinden und der sogenannte aufgeklirte Mensch an unlauteren
Praktiken, die der wirklich Aufgeklidrte als falsch erkennt? Mit anderen Worten: Ist das Gewissen
eine Frage der Erziehung?

W.0.J. — Das Gewissen scheint eine Fahigkeit zu sein, die stillgelegt oder aktiviert werden kann.
Meiner Meinung nach hat es seinen Ursprung im Hoheren Selbst, und wihrend es Ebene um Ebene
herabsteigt, verliert es seine Kraft oder behilt sie, je nach dem Leben und der Erziehung des
Menschen auf Erden. Das Gewissen des Wilden ist durch seine Erziehung ebenso begrenzt, wie das
Gewissen der Neuenglédnder und der europiischen Religiosen, die Menschen, um Gottes und Christi
willen, vernichtet haben.

Wir kénnen nicht behaupten, dass die Menschen, die sich religidsen Verfolgungen hingaben, nicht
nach dem handelten, was sie ihr Gewissen nannten. Damit meine ich nicht, dass das Gewissen eine
Frage der Erziehung ist, sondern dass die Kraft seiner Auerungen durch unsere Erziehung begrenzt
wird und wir uns daher, wenn wir eine fanatische Religion oder ein unphilosophisches System
haben, wahrscheinlich daran hindern, auf unser Gewissen zu horen. Und in den Fillen, in denen
Menschen nach ihrem Gewissen handeln, muss es wahr sein, dass sie ihre Intuition so verzerrt
haben, dass sie die Stimme ihres inneren Gewissens nicht mehr verstehen.

Ist es eine Tatsache, wie manchmal in Druckwerken behauptet wird, dass alles in der Natur dual ist
und dass nichts ohne sein Gegenteil existieren, oder gar denkbar sein kann? Ich sehe dafiir keine
Notwendigkeit.

W.Q.J.—Ich kann mir keine These vorstellen, die so leicht zu beweisen ist und fiir die es so viele
Beweise im materiellen, mentalen und psychischen Bereich gibt, wie die, dass die Dualitét in der
Natur universell herrscht. Die Sonne ist der Herrscher des Tages, der Mond der Herrscher der
Nacht; der eine spendet direktes Licht, der andere reflektierte Strahlen — in beiden Féllen handelt es
sich um Dualitét. Der Tag ist die eine Seite, die Nacht die andere; somit sind Licht und Dunkelheit
eine Dualitdt. Die Erde bringt in ihrer Bahn zwei Gegensétze hervor — Hitze und Kaélte. Mensch und
Tier sind mannlich und weiblich — Dualitdten im Geschlecht. Das Wort ,,minnlich’ hétte nicht seine
heutige Bedeutung, wenn es nicht sein Gegenteil gébe. Der Magnet — eine weltliche Universalie —
hat zwei entgegengesetzte Pole, von denen der eine anzieht und der andere abstoft: Sie sind sowohl
in ihrer Position, als auch in ihrer Wirkung gegensétzlich.

Es wire in der Tat miihsam, eine Liste fortzusetzen, die sich iiber den gesamten Bereich der Natur
vom Kleinen bis zum GroBen erstrecken konnte. In der Argumentation, dass ,,Intelligenz genauso
wahrhaftig Intelligenz wire, wenn es ihr Gegenteil nicht gébe”, und in anderen dhnlichen
Argumenten und Beispielen handelt es sich um reine Vermutungen.

Das Wort ,,Intelligenz beschreibt eine Eigenschaft, die bei Menschen zu finden ist, aber
»2Dummheit* ist ebenfalls vorhanden, und es ist kaum gerechtfertigt anzunehmen, dass es eine Zeit
geben wird, in der die Dummbheit aus dem Kosmos verschwunden sein wird und nur noch



Intelligenz iibrig bleibt, es sei denn, man nimmt auch an, dass die vollstdndige und ausschlieSliche
Vorherrschaft der Intelligenz, das bekannte Ziel und der Zweck ist, auf den das Universum
zusteuert.

Natiirlich kann optimistisches Denken, diese Annahme treffen, aber der Pessimismus hat ebenso das
Recht eine gegenteilige Annahme zu treffen und zu sagen, dass Dummbheit und Chaos das
endgiiltige Ziel und der Sinn sind.

Wir haben es mit der Natur zu tun, in der die erwdhnte Dualitét besteht. Die Zerstdrung der Dualitét
anzunehmen, bedeutet, sowohl das Bewusstsein, als auch das Erkannte, in einen Zustand der
Nichtigkeit zu reduzieren.

Nehmen wir das Beispiel, dass das Bose verschwindet und das Gute siegt, dann muss fiir dieses
Ereignis ein Erkennendes angenommen werden, das das Gute wahrnimmt und seine Wirkung spiirt,
wodurch sofort die endgiiltige, allumfassende Dualitidt zwischen dem Erkennenden und dem
Erkannten, Empfundenen oder Wahrgenommenen entsteht. Wenn kein Erkennender vorhanden ist,
sondern das Universum einfach nur Giite und nichts anderes ist, dann haben wir wieder das Nichts,
da es keinen Verstand oder kein Bewusstsein gibt, das dies wahrnehmen kdnnte. Da dies aber nicht
der Fall ist, miissen wir zu dem Schluss kommen, dass es letztendlich, unabhingig davon, ob es
Objekte gibt oder nicht, einen Wahrnehmenden und etwas Wahrgenommenes geben muss.

Beginnen wir nach Pralaya einen neuen Kreislauf der Inkarnationen? Wenn die Vergangenheit
nicht ausreicht, um den ,, Abstieg in die Materie” zu beenden, kénnen wir dann erwarten, dass die
Zukunft dies tut?

W.Q.J — Einer der Grundprinzipien der Theosophie ist, dass die Evolution durch Manifestation
periodisch ist, wobei ein Manvantara als logischer und natiirlicher Nachfolger auf den vorherigen
folgt. Daher ist das Gegenwirtige, der legitime Nachfolger, des Vorherigen, ist in jeder Hinsicht
dessen Ergebnis, aber notwendigerweise hoher, da es kein Zuriickgehen kann.

In der Geheimlehre wird postuliert, dass der Abstieg in die Materie, in diesem gegenwartigen
Zyklus, in den Wiederaufstieg zum Geist {ibergeht. Diejenigen der Menschheit, die vor dem
Pralaya, nicht zur Wahrheit gelangen, miissen notwendigerweise in dem folgenden Manvantara die
erforderliche Wiederverkorperung durchlaufen. Das ist natiirlich, gerecht und verniinftig.
Diejenigen, die in den vor uns liegenden Jahrhunderten, die Hohe der Macht, Weisheit und
Vollkommenbheit erreichen, miissen keine Wiederverkorperung durchlaufen, es sei denn, sie
wiinschen es selbst.

Es ist sehr wahrscheinlich, dass viele von ihnen, aus Liebe zu den neuen und kdmpfenden
Menschen dieses zukiinftigen Manvantara, in die Materie hinabsteigen werden, um denen unter
thnen zu helfen und ihnen zu niitzen. Vielleicht wird der Fragende bis dahin, in so vielen Millionen
Jahren, durch Kampf und Anstrengung so weit entwickelt sein, dass ihn die Aussicht auf einen
weiteren Kampf mit der Materie nicht mehr erschreckt. Aber sicherlich ist es jetzt noch ein langer
Weg, nach einer fantasievollen Vorstellung zu suchen, um {iber diese zukiinftige Moglichkeit in
einem Manvantara nachzudenken, das fiir uns sowohl zeitlich als auch qualitativ unvorstellbar ist.

Sind diejenigen, die vorhersagen, dass die Vereinigten Staaten in Zukunft Schauplatz der schwarzen
Magie sein werden, in der Lage, die Katastrophe vorauszusehen? Wird unsere Rasse sich selbst
tiberlassen bleiben, bis sie durch eine Katastrophe, wie die Atlanter, ihre eigene Zerstorung
herbeifiihrt, oder wird in der Krise ein Avatar erscheinen, wie Krishna in den Tagen von Kansa?
Gibt es Aufzeichnungen oder Uberlieferungen dariiber, dass vor dem endgiiltigen Untergang der
Atlanter, ein Avatar unter ihnen erschienen ist?

W.Q.J. — Wenn die Adepten vorausgesagt haben, dass die Vereinigten Staaten Schauplatz einer
Katastrophe der schwarzen Magie sein werden, dann sind sie sicherlich in der Lage zu wissen, wie
diese Katastrophe aussehen wird. Die Frage erscheint mir nicht sinnvoll, sondern eher eine Frage,
die eher aus Neugierde entsteht, die zwar ganz natiirlich, aber dennoch nicht wertvoll ist.

Es ist zweifellos wahr, dass in wichtigen Epochen der Weltgeschichte, gemafl dem Gesetz der
Zyklen und des Karma, grofle Wesen erscheinen, um die Bosen zu verwirren und die Tugend



wiederherzustellen. Wir haben keine Informationen iiber das Erscheinen solcher Wesen unter den
Atlantern, da fast alles, was wir liber dieses Volk wissen, in der ,,Geheimlehre® steht, und dort heifjt
es lediglich, dass solche Wesen in regelméfigen Abstanden erschienen sind; daher miissen sie auch
zu den Atlantern gekommen sein.

Was wird schlieflich aus den guten und schlechten Gedanken, die von Menschen ausgesandt
werden?

W.0Q.J. — Es wurde gesagt, dass ,,Gedanken Dinge sind”, eine Behauptung, der ich mich voll und
ganz anschlieffen kann; und ich glaube auch fest daran, dass die Zeit nicht mehr fern ist, in der ihre
Substanz von der Wissenschaft besser erkannt und verstanden wird, als heute.

Ein Gedanke beinhaltet neben der reinen Kraft, die ausgeiibt wird, noch vieles andere. Wenn Kraft
ausgeliibt wird, muss es auch etwas geben, das sie ausiibt. Was ist das und was ist die Wirkung
dieser Ausiibung?

Wenn wir denken, wissen wir, dass es zu einer Storung, oder Zerlegung der grauen Substanz des
Gehirns kommt. Aber als Néchstes miissen wir beobachten, dass gleichzeitig eine physiologische
Storung, Verdnderung oder Umwandlung im gesamten Korper stattfindet. Ein Gedanke an Scham,
Ungliick oder Bestrafung kann beispielsweise einen Hitzeschub oder einen kalten Schauer tiber den
ganzen Korper kommen lassen; der Gedanke an eine gerade entgangene grof3e Gefahr hat schon
Mainner schwindelig und Frauen ohnméchtig werden lassen. Ist das nichts? Aulerdem erzeugt jeder
Gedanke ein Bild, au3er vielleicht ein rein metaphysischer Syllogismus, aber selbst dort ist es
schwierig, sich der Formulierung einer konkreten Illustration durch den Verstand zu entziehen,
wéhrend der Syllogismus fortgeschritten ist; und selbst in der reinen Mathematik wird es fiir den
Denkenden unmoglich sein, das Auftauchen eines Bildes, der in der Operation verwendeten Zahlen,
zu verhindern, da diese ihm seit seiner Jugend eingeprégt sind.

Wenn wir damit fortfahren, sehen wir, dass Hellseher berichten, dass jeder Gedanke einen Blitz
oder ein Bild erzeugt, das fiir den inneren Sinn objektiv ist, und aus allen Experimenten mit
Hypnose finden wir, dass die alte Behauptung des Okkultismus, dass jeder Gedanke ein bestimmtes
Bild erzeugt, wahr sein muss. Jeder klare Seher wird dies aus eigener Erfahrung bestdtigen.

Weiterhin folgt aus der Tatsache, dass das Astrallicht diese Bilder, wie eine fotografische Platte
bewahrt, dass jeder Gedanke sein Bild bewahrt und dass auf diese Weise das, was getan wurde oder
getan wird, unfehlbar erkannt werden kann.

Daher sind Gedanken, auch wenn sie fiir den Denker fliichtig sind, nicht wirklich fliichtig, sondern
bleiben als Samen fiir Gutes oder Boses in der gesamten Menschheit bestehen.

Aber mehr noch: Jeder Gedanke hinterlésst einen Samen im Geist oder Manas des Denkenden, egal
wie fliichtig der Gedanke war. Die Gesamtheit dieser kleinen Samenkdrner bildet einen groBeren
Samen fiir Gedanken und macht so einen Menschen, mit diesem oder jenem allgemeinen Charakter
aus.

Gedanken sind also sehr wichtig, denn wie Buddha sagte, bestehen wir aus Gedanken und sind aus
Gedanken aufgebaut; wie wir denken, so handeln wir, und wie wir handeln und denken, so werden
wir leiden oder uns freuen, und die ganze Welt mit uns.

Sind die Aussagen im 9. Kapitel von ,, Esoterischer Buddhismus " iiber die spdteren Inkarnationen
Buddhas als Sankaracharya (sechzig Jahre nach Buddhas Tod) und Tsong-ka-pa (geboren im 14.
Jahrhundert) richtig? Ich kann mich an nichts von H.P.B. erinnern, was diese sehr interessanten
Aussagen bestdtigt.

W.Q.J. — Die Aussage in Esoterischer Buddhismus ist nicht das erste Mal, dass eine solche Ansicht
geduBert wurde, denn seit vielen, vielen Jahren wird in Indien und anderen orientalischen Lindern
behauptet, dass Buddha, in Sankaracharya reinkarniert sei, um eine Reform der hinduistischen
Philosophie durchzufiihren.

Aus den Worten von Herrn Sinnett geht hervor, dass er sich auf die Briefe der Adepten stiitzt, auf
denen das Buch basiert, aber das kann man nicht mit Sicherheit sagen, solange er es nicht selbst



zugibt, oder die Briefe veroffentlicht werden.

Ich kann mich derzeit an keine Stelle erinnern, an der H.P.B. etwas dariliber gesagt hat, aber andere
Schiiler finden vielleicht etwas. Dasselbe kann man iiber Tsong-ka-pa sagen. Die Lehre von der
Reinkarnation eines Avatars ist im vierten Kapitel der Bhagavad-Gita klar dargelegt: ,,Und so
inkarniert sich der Avatar von Zeitalter zu Zeitalter, um die Gerechten zu bewahren, die Bosen zu
vernichten und die Tugend zu etablieren.*

Und so steht es auch in vielen anderen alten Schriften. So wie Buddha zu denen kam, die au3erhalb
des vedischen Gesetzes standen, war es zu dieser Zeit nur natiirlich, dass er oder jemand anderes
etwas spdter kam, um eine Reform der hinduistischen vedischen Philosophie durchzufiihren. Ob
beide dieselben Seelen waren, ist nicht sehr wichtig, aber es ist ganz offensichtlich, dass die Seele
jedes einzelnen in jeder Hinsicht ein ,,Maha-Atma“ war, denn der Einfluss von Sankara ist bis heute
in den vedischen philosophischen Schulen ebenso spiirbar, wie der von Buddha, auf3erhalb dieser
Schulen.

Das Kommen und Gehen solch hochentwickelter Egos geschieht immer ,,auf geheimen Wegen”,
wie es heifit, und im Allgemeinen ist es Neugier, die Hinweise auf die Identitét hervorbringt, denn
wiissten wir, wer eine bestimmte Person in einem anderen Leben war, wiirden wir nichts von Wert
gewinnen. Angenommen, es wére sicher, dass Buddha und Sankara ein und dieselbe Seele waren,
wiirden wir nichts als Verwirrung gewinnen, da vieles, was der eine sagte, oberflachlich betrachtet
nicht mit dem iibereinstimmt, was der andere sagte, da wir nichts iiber ihre geheimen Griinde
wissen und die von jedem vorgegebenen Systeme viele radikale Unterschiede aufweisen.

Warum lehrten die Agypter, deren Priester zum Grofteil fortgeschrittene Adepten waren, die
Notwendigkeit, die Leichen der Toten sorgfiltig zu konservieren, wihrend die fortgeschrittenen
Theosophen der Gegenwart die schnelle Zerstorung des Korpers durch Eindscherung befiirworten?
W.Q.J. — Wenn Sie fragen, warum die Agypter dies oder jenes taten, erwarten Sie zu viel von uns.
Wir kdnnen das wirklich nicht wissen. Und ganz gleich, warum sie das mit den Mumien taten, wére
es kein Grund fiir oder gegen das, was heute von Theosophen und anderen vertreten wird.

Aber die Eindscherung ist keine Idee der Theosophen; sie wurde schon lange vor der Griindung der
T.S. vorgeschlagen, und von den Theosophen wird nur wenig dariiber gesprochen. Gleichzeitig ist
jedoch nicht bekannt, woher die Mumifizierung urspriinglich stammt, da die uns bekannten
Beispiele aus sehr jiingeren Epochen der Agypter stammen, die viele Jahrtausende vor der Zeit
existiert haben mussen, aus der wir ihre Geschichte kennen.

Es wurde zu Recht vermutet, dass diese Praxis von ihren Adeptenkdnigen, aus eigenen Griinden
eingefiihrt wurde und spéter nachgeahmt wurde. Wenn dem so ist, wére es nur natiirlich, dass die
Konige dies unter dem Volk zulieBen, um eine grofere Sicherheit fiir ihre eigenen Mumien zu
schaffen; denn wenn es Mumien fiir alle gibt, wird sich niemand aus einem bestimmten Grund um
eine bestimmte Mumie bemiihen, wihrend, wenn nur Konige als mumifiziert bekannt waren, spater
konnte jemand sie exhumieren und untersuchen wollen, da die frithen Konige vom Volk als Adepten
angesehen wurden, wie aus den Aufzeichnungen hervorgeht. Aber all dies sind bisher nur
Vermutungen.

Wie konnen wir unterscheiden, ob es das gottliche Gewissen ist, das uns belebt und in eine
bestimmte Richtung lenkt, oder die tierische Seele, die sich aus scheinbar ungtiinstigen
Verhdltnissen befreien will?

W.Q.J. — Das gottliche Gewissen wirkt in allen Kdmpfen um Besserung, aber aufgrund der
Erziehung und der Denkgewohnheiten ist es in jedem mehr oder weniger getriibt; daher variiert es
in seiner Helligkeit. Es ist nicht mdglich, eine feste Regel aufzustellen, um herauszufinden, was das
treibende Motiv ist. Wenn wir versuchen, einen besseren Zustand zu erreichen, miissen wir selbst
entscheiden, ob dies einfach und ganz egoistisch ist.

Alle Handlungen sind von Begierden umgeben wie poliertes Metall von Rost, oder Feuer von
Rauch, aber wir miissen es versuchen.

Wenn wir uns also die Regel setzen, dass wir versuchen, unser Bestes flir andere zu tun, werden wir



im Allgemeinen auf den richtigen Weg gefiihrt. Wenn wir uns auf das hohere Selbst verlassen und
danach streben, uns von ihm leiten zu lassen, werden wir auf den richtigen Weg gefiihrt, auch wenn
dieser Weg durch Leiden fiihrt, denn Leid und Schmerz sind notwendig fiir die Reinigung der Seele.
Wenn wir jedoch aus einer Umgebung flichen wollen, weil sie uns nicht gefillt, ohne zu versuchen,
in ihr zu leben, ohne Teil von ihr zu sein, verdndern wir nicht uns selbst, sondern lediglich die
Umsténde, und gewinnen dadurch méglicherweise nicht immer etwas.

Was ist die wahre Bedeutung, des in theosophischen Schriften so oft vorkommenden Ausdrucks ,, die
grofse Waise, die Menschheit”?

W.Q.J. — Dieser Ausdruck hat fiir mich eine tiefe Bedeutung. Ein Waisenkind kann auch jemand
sein, der keine Eltern hatte, denn Waisenschaft bedeutet, ohne Vater oder Mutter zu sein. Wenn wir
uns ein Kind vorstellen, das ohne Eltern auf die Erde kommt, miissen wir es als Waisenkind
bezeichnen. Die Menschheit ist die ,,gro3e Waise”, weil sie in dem Sinne ohne Eltern ist, dass sie
sich selbst hervorgebracht hat und daher aus sich selbst heraus die Fithrung beschaffen muss, die sie
braucht. Und wihrend sie im finsteren Tal des Todesschattens umherirrt, braucht sie mehr Hilfe und
Rat, als der blo3e Korper eines Kindes, das eine gewohnliche Waise ist.

Die Seele ist elternlos, sie existiert aus sich selbst heraus seit aller Ewigkeit, und als Seele betrachtet
ist die Menschheit daher eine Waise. In die Materie gestiirzt, von allen Seiten umgeben von der
Vielzahl komplizierter Illusionen und Versuchungen, die zum irdischen Leben gehoren, braucht sie
jeden Tag und jede Stunde Schutz und Fiihrung.

Wenn man die Vorstellung von einem liebenden Elternteil auf die Vorstellung iibertrigt, dass ein
bestimmter Gott die Menschheit erschaffen hat, dann stellt man fest, dass dieser vermeintliche
Elternteil gleichzeitig die vielfdltigsten und raffiniertesten Quélereien und Peinlichkeiten erfunden
hat, um das Kind zu tduschen, zu verletzen, zu bedridngen und schlie8lich zu vernichten. Denn wenn
ein bestimmter Gott der Schopfer oder Elternteil des Menschen ist, dann ist er auch derjenige, der
die Natur geschaffen hat. Die Natur ist grausam, kalt und unerbittlich. Sie macht vor keinem
Menschen Halt, sie gibt niemals nach, sie zerstort ohne Gnade.

Wenn sich die Bewohner der Erde vermehren, schafft es die Natur, in ein oder zwei Nachten
Millionen von Menschen zu vernichten, wie es hin und wieder in China geschehen ist; die
Auserwihlten der Erde werden in einem Augenblick von der Erde gefegt; langsam und qualvoll
kriechen die Kinderstimme die Leiter der Zeit hinauf und hinterlassen dabei riesige Haufen von
Getoteten am Fulle.

Das ganze Leben bietet dem Menschen in der Tat mehr Stirnrunzeln als Lacheln. Diese Tatsache hat
so viele, denen von einem liebenden Vater und gleichzeitig von einem unlogischen Heilsplan erzihlt
wird, dazu gebracht, sich ginzlich von der Vorstellung eines Sinnes des Lebens abzuwenden und
nur noch Verzweiflung zu sehen.

Ich kann nicht erkennen, wie der Ausdruck ,,groBer Waisenkind” die Vorstellung beinhaltet, ohne
Fiihrer oder Helfer zu sein. Waisenkinder gibt es iiberall, aber unter ihnen gibt es einige, die durch
Priifungen zu einem Zustand aufgestiegen sind, in dem sie den Niedrigereren helfen kdnnen.

Als Waisen leben sie, um der Menschheit, deren Teil sie sind, zu dienen. Sie sind das Haupt des
Korpers, dessen untere Glieder die weniger entwickelten Einheiten oder Atome sind. Die
Begeisterung fiir die ,,Waisen” ist es, die zu Hingabe und Opferbereitschaft fiihrt, und diese
Begeisterung muss nicht nur bei den Theosophen, sondern bei allen Menschen auf der Erde
entwickelt werden.

Wenn sie diese Begeisterung haben, werden sie allen auf ihrer Ebene helfen, und jede Schicht der
Menschen, die sich in ihrer Entwicklung erhebt, wird allen unter ihr helfen, bis alle, die zur Erde
gehoren, zur vollkommenen Hohe aufgestiegen sind. Dann konnen sie zu anderen Orten im Kosmos
weitergehen, wo ebenfalls riesige Seelenmassen wandern, die ebenfalls Einheiten der ,,Waisen” sind
und die dieselbe Hilfe bendtigen und dann auch empfangen konnen, die wir ihnen gewéhrt haben.
Wenn dies nicht das Schicksal des Menschen in der Zeit ist, in der sich alle Dinge manifestieren,
dann muss man Spencers Bemerkung akzeptieren, dass Altruismus nutzlos ist, weil es, wenn er
universell ist, niemanden gibt, dem er niitzt. Der fragliche Satz ist jedoch einer jener rhetorischen



Sétze, die nicht wortlich und in ihrer gew6hnlichen Bedeutung verstanden werden diirfen.

In einem kiirzlich gehaltenen Vortrag eines F.T.S. wurden die grofartigen Moglichkeiten, die sich
einem Multimilliondr durch den altruistischen Einsatz seines Reichtums, fiir die Anhdufung eines
enormen Karma-Vermdgens erdffnen, so schwirmerisch beschrieben, wihrend das Karma, das aus
dem ,, Odermiitzchen der Witwe” entsteht, mit so deutlicher Abwertung erwdhnt wurde (vielleicht
nicht absichtlich oder gar bewusst), dass sich folgende Fragen aufdrdngten.

(1) Ist es nicht widerspriichlich anzunehmen, dass durch den selbstlosen Einsatz des Vermogens
eines Milliondrs, mehr gutes Karma angesammelt werden kann, als durch den ,, Odermiitigen
Groschen”, da ein Mensch nur nach dem beurteilt werden kann, was er nach seiner Schenkung
tibrig ldsst?

(2) Kann Karma erworben, oder wie Geld auf einer Bank angelegt werden, um bei Bedarf
abgerufen zu werden, und ist es nicht unlogisch, illusorisch und ein direkter Anreiz zur Selbstsucht,
Karma als etwas anzusehen, das man ansammeln kann?

(3) Ist Karma an sich gut oder iiberhaupt gut, aufer insofern, als es vergangene Verfehlungen
kompensiert und siihnt, und wirkt es noch, nachdem alle Verfehlungen gesiihnt sind, d. h. kann ein
Mensch Karma zu seinen Gunsten haben?

(4) Folgt das Nirvana nicht auf die vollstindige Erfiillung des karmischen Gesetzes, und wenn ja,
wie kann es dann noch Platz fiir Karma jeglicher Art geben?

W.0Q.J. — Was (1) betrifft, so muss die altruistische Ausgabe seines Vermdgens in grofer Hohe
einem Milliondr mehr ,,karmisches Guthaben” einbringen, als wenn er nur wenig hétte. Das blof3e
Ausgeben von Geld ist nichts, aber der wirklich altruistische, selbstlose Gebrauch davon ist viel.
Jedes Mal, wenn ein solcher Mensch auf diese Weise fiir das Wohl anderer ausgibt, weckt er in allen
Begiinstigten Sympathie und einen kleinen oder grof3en Teil der Liebe. Dies kann ebenso wenig
ausgeloscht werden, wie eine bdse Tat, bis es durch eine entsprechende Handlung, seitens des
Beglinstigten, erschopft ist. Daher macht sich ein solcher Millionédr notwendigerweise Freunde, die
thm eines Tages in einem anderen Leben zugute kommen werden. Wenn dies nicht der Fall ist, dann
sind alle Lehren iiber Karma und Ursache und Wirkung wertlos.

(2) Karma kann nicht wie Geld auf einer Bank erworben werden; es kann nicht angelegt werden;
aber jeder, der so handelt, dass er sich Verdienste ansammelt, kann sich ein Vermdgen an
Verdiensten aufbauen. Betrachtet man das Gesetz aus egoistischer Sicht, als etwas, das man fiir sich
selbst ansammeln kann, so fiihrt es natiirlich zu Selbstsucht; aber es ist kaum mdglich, an das
Gesetz zu glauben und nach ihm zu handeln und gleichzeitig nicht zu erkennen, dass man, wenn
man dies aus Selbstsucht tut, seinen Vorrat begrenzt und irgendwann alle seine Wirkungen zunichte
macht. Es ist kein gutes Karma, egoistisch zu handeln; daher schafft man durch solches Handeln
aus Eigennutz, ein schlechtes Karma.

(3) Gutes Karma sind Handlungen und Gedanken, die dem Hoheren Selbst gefallen. Daher konnen
Leid, Schmerz und Disziplin, gutes Karma sein. Schlechtes Karma sind Handlungen und Gedanken,
die dem Hoheren Selbst missfallen. Daher sind alle selbstsiichtigen Handlungen, egal wie hoch und
duBerlich tugendhaft sie auch sein mogen, schlechtes Karma, da das Hohere Selbst solche
Handlungen nicht fiir sich selbst wiinscht.

(4) Nirvana kommt zu denen, die sich tliber alle Tduschungen erhoben und die héchste Einheit von
allem erkannt haben; dann kann es angenommen werden; wenn es jedoch fiir sich selbst
angenommen wird und andere hilflos im Sumpf des Lebens zuriickgelassen werden, wird es zu
einer enormen Selbstsucht, die spater dazu fiihren muss, dass das Wesen in einem anderen
Manvantara Buf3e tun muss.

Irgendwo in der Theosophie wird uns gesagt, dass die Egos, die jetzt auf dem Planeten sind,
groptenteils die Wiedererscheinung der Atlanter sind. Aber ich stelle mehr Ahnlichkeit mit den
Romern und Griechen fest. Unser Baustil, unsere Vorstellungen von Freizeitbeschdftigungen, wie
Preisboxkdmpfe, Fufsball, Ringen und raue oder unkultivierte Vergniigungen, entsprechen alle den
klassischen Romern und Griechen. Sogar der griechische Typ weiblicher Schonheit ist wieder



erkennbar, und Frauen orientieren sich in ihrer Kleidung und ihrem Schmuck an griechischen
Ideen. Wie ldsst sich das mit der fraglichen Aussage vereinbaren?

W.Q.J. — Der Fragesteller scheint die Sache missverstanden zu haben. Da die Atlanter den Romern
und Griechen, um viele Millionen Jahre vorausgingen, konnen die R6mer und Griechen selbst eine
Erscheinungsform der Atlanter gewesen sein und waren es wahrscheinlich auch.

H.P.B. sagte, dass alle Menschen der heutigen Rasse Atlanter seien. Dies muss so sein, wenn die
ersten Teile ihres anthropologischen Schemas richtig sind, denn die alte Rasse ging allen spéteren
vor, wobel letztere lediglich verschiedene Reinkarnationen der ersteren sind. Wenn also die
Sportarten der Gegenwart, oder jede andere von uns ausgelibte Lebensform, denen der Romer oder
Griechen dhneln, dann nur deshalb, weil wir nicht wissen, welchen Formen die Atlanter in ihrer Zeit
nachgingen. Da wir ebenfalls keine Kenntnis vom atlantischen Schonheitsideal, oder den
intellektuellen Errungenschaften haben, enthélt die Aussage des Fragestellers nichts, was in
irgendeiner Weise gegen die Atlantis-Theorie spricht. Wenn wir alles iiber die atlantische
Zivilisation und die physische Form, sowie die geistige Begabung dieser Rasse, vollstindig
entdeckt haben, konnen wir sagen, welche nachfolgende kleinere Rasse ihr am dhnlichsten ist.

Es muss auch daran erinnert werden, dass wir als Seelen hochstwahrscheinlich dieselben Seelen
sind, die die Korper der atlantischen Menschen bewohnten, da diese Rasse vor so langer Zeit
existierte, dass sie ,,sui generis* (einzigartig) war.

Wenn man das Verlangen ausloscht, loscht man dann nicht auch den weltlichen Ehrgeiz aus? Ist ein
Mensch, der dies getan hat, dann geeignet, den Kampf des Lebens zu kdmpfen, oder eine Familie zu
fiihren?

W.Q.J. — Wenn wir das Verlangen ausloschen, 16schen wir nicht das richtige Handeln aus, auch
wenn wir vielleicht den Ehrgeiz ausloschen. Wahrscheinlich verstehen Sie das Wort ,,Ehrgeiz”
falsch, da es von vielen falsch verwendet wird. Es wird félschlicherweise verwendet, um Energie
und Handeln zu bezeichnen, obwohl es das nicht bedeutet. Es bedeutet das Verlangen, fiir sich
selbst Gewinn, Macht, Ruhm und Reichtum zu erlangen, und das ist Selbstsucht in ihrer
schlimmsten Form. Daher kann Ehrgeiz zu Recht getotet werden, und es kann kein wahrer
Fortschritt erzielt werden, solange er nicht unterdriickt ist.

Aber, wenn man die gegebenen Regeln befolgt, d. h. seine Pflicht tut, kann man seine groflen und
kleinen Pflichten nicht vernachldssigen, und daher wird man sich um seine Familie kiimmern. Wenn
man jedoch dem Wort ,,Ehrgeiz* die Bedeutung des Gegenteils von ,,Apathie* gibt und sagt, dass
derjenige, der den Ehrgeiz totet, apathisch wird, dann wire alles Unsinn.

Die Eignung, den Kampf des Lebens zu bestehen, kommt keineswegs aus weltlichem Ehrgeiz,
sondern aus einem richtigen und starken Pflichtbewusstsein, aus der Entschlossenheit, es zu tun,
und aus einem wahren Sinn, fiir die Pflicht gegeniiber dem Nachsten.

Welche Wesenheiten, aufser Kama-Rupa, kommunizieren mit dem Menschen aus der Astralebene,
und welche Manifestationsvehikel werden neben dem Rupa und dem Astralkorper des Mediums
verwendet? Welche der kommunizierenden Wesenheiten sind freundlich und welche feindlich, und
wie kann man sie unterscheiden? Denken Sie an die Beschwérung des Apollonius von Tyana.
W.Q.J. — Hunderte von Wesenheiten kommunizieren von der Astralebene aus tiber Medien und auf
andere Weise mit den Lebenden. Dartiber weill der Westen nichts. Wenn Sie mir also glauben
wollen, miissen Sie mir einfach vertrauen.

Es gibt viele Stufen von Elementarwesen. Diese sind fiir uns alle nutzlos, aber schéddlich. Viele von
thnen werden von schwarzen Magiern benutzt, die in ihren Kama-Rupas in der Astralwelt leben. Sie
benutzen die Elementarwesen, sie leben so von den Lebenden, durch Absorption (z.b.: das
Aussaugen ihrer Lebensenergien), und das ist die groB3e Gefahr all dieser Dinge. Einige von ihnen
mogen freundlich sein, aber wenn Sie nicht die Mittel und die Fihigkeit haben, dies selbst zu
erkennen, niitzt Thnen jede Anleitung nichts. Selbst wenn sie freundlich sind, sind sie schédlich,
denn sie miissen einen Teil von Thnen, oder jemand anderen, fiir ihre Arbeit benutzen und schaffen
so die Mdglichkeit, dass ein anderer, der nicht freundlich ist, Sie auf die gleiche Weise benutzt.



Apollonius war ein Meister und kann von weniger begabten Personen, nicht ohne Risiko,
nachgeahmt werden.

Wenn Sie zu stark sind, um beeinflusst zu werden, und eine andere Person, als Mittel dafiir
einsetzen, setzen Sie diese Person filschlicherweise einer Gefahr aus, von der Sie selbst
ausgenommen sind.

Ich kann nicht erkennen, dass das von den meisten Theosophen dargelegte Gesetz des Karma nicht
sowohl in seinem vergeltenden, als auch in seinem wohltdtigen Aspekt auf Vergeltung beruht. W. Q.
J. sagt: ,,Das Gesetz des Karma sollte nicht als Gesetz der Vergeltung betrachtet werden, denn
Vergeltung setzt die Handlung eines Wesens voraus und nicht das Wirken eines Gesetzes. “ Aber wie
kann ein Gesetz ohne die Handlung eines oder mehrerer Wesen wirken? Und selbst, wenn es so
wirken wiirde, kann ein Gesetz ebenso, wie ein Wesen einen vergeltenden Charakter haben. Und da
ein Gesetz den Willen eines oder mehrerer Wesen zum Ausdruck bringt, kann dieser Wille durch
seine Gesetze Vergeltung zum Ausdruck bringen, so wie es viele menschliche Gesetze tun. Ein
solches Gesetz kénnte nur von einem anthropomorphen Wesen ausgehen und liefert ein egoistisches
Motiv fiir richtiges Handeln oder den Verzicht auf boses Handeln. Wenn falsches Handeln die
Ursache fiir Leiden ist und wenn richtiges Handeln immer belohnt wird, miissten wir feststellen,
dass diese Wirkungen immer diesen Ursachen folgen, aber das ist nicht der Fall. Rechtes Handeln
ist sehr oft die Ursache von Leiden, und Unrecht ist die Ursache von Freude. Wenn es ein solches
Gesetz gibt, das uns fiir Rechtes belohnt und fiir Unrecht bestraft, miisste es bei Wesen, die keinen
Sinn fiir Recht und Unrecht haben, wie beispielsweise Tieren, unwirksam sein, doch wir stellen fest,
dass Tiere Leiden und Kummer, Freude und Vergniigen empfinden. Ist es nicht edler und
spiritueller, das Richtige zu tun, weil es unsere Pflicht ist und weil wir das Rechte und unsere
Mitgeschdpfe lieben? Das war das Motiv aller grofsen Seelen. Das Gesetz des Karma ist das Gesetz
von Ursache und Wirkung, oder der Evolution und umfasst als solches, natiirlich alle Ursachen von
Leid oder Freude, aber wenn man behauptet, dass der ethische Charakter der Ursache bestimmt,
wie die Wirkung sein wird, behauptet man etwas, das durch Tatsachen nicht belegt werden kann.
W.Q.J. — Diese Frage wurde an mich weitergeleitet, weil, wie ich vermute, mein Name erwédhnt
wurde. Sie scheint sich hauptsidchlich mit der Bedeutung von Wortern zu befassen. So, wie ich
gutes und schlechtes Karma verstehe, bedeuten sie jeweils Handlungen, die dem Hoheren Selbst
gefallen bzw. missfallen. Daher kann scheinbar vergeltendes Karma zum Guten und zum Vorteil der
Seele sein, die es erlebt, wihrend Vergniigen das Gegenteil sein kann.

Das Wort ,,Vergeltung” beinhaltet fiir mich die Vorstellung einer Person, die Vergeltung iibt, und ich
wiirde es nicht auf ein Gesetz, oder ein natiirliches Ergebnis anwenden. Wenn man beispielsweise
die Hand ins Feuer hilt, folgt darauf eine Verbrennung, weil es das Gesetz oder die Natur des
Feuers ist, zu verbrennen, aber wie kann es anders, als vage und verwirrend sein, zu sagen, dass das
Feuer Vergeltung an der Hand iibt? Wére eine solche Verwendung von Wortern iiblich, miissten wir
alle Naturkréfte und Vorgénge zu Géttern und Gottheiten machen.

Karma als kosmisches Gesetz teilt die genaue Folge einer Handlung zu, aber das ist Ursache und
Wirkung und keine Vergeltung. Der Mann jedoch, der zuriickschldgt, weil er geschlagen wurde,
racht sich an dem Schldger. Die Folge in einem solchen Fall ist, dass in jedem Geist ein Same oder
eine Ursache gesetzt wird, die frither oder spéter eine Wirkung hervorbringen muss. Wenn ein
blinder und hilfloser Mann versehentlich einem anderen ins Auge schldgt und ihm dabei wehtut, ist
es Ublich, dass der Verletzte die Tat entschuldigt und keinen Groll hegt und somit keinen Keim fiir
zukiinftigen Hass in sich trigt; aber dieselbe Tat, wenn sie absichtlich begangen wird, weckt in der
Regel, Hass oder Groll.

Stellen Sie sich nun vor, der verdrgerte Mensch stirbt sofort. Er trigt den Keim des Hasses in
seinem Geist, und in einem anderen Leben wird er unter dem Gesetz zum Vorschein kommen, wenn
die Zeit reif ist. Aber die Handlung war in beiden Fillen dieselbe, wihrend die Ethik und die
mentalen Zusténde in beiden Féllen nicht dieselben waren.

In ,,Ocean of Theosophy” (Seite 46) wird behauptet, dass es Begierde und Leidenschaft sind, die



uns geboren werden lassen und uns immer wieder in diesem, oder einem anderen Kérper
wiedergeboren werden lassen. Wie konnten wir diesen Korper wieder bewohnen? Bitte erkidren Sie
das.

W.Q.J. — Die Aussage auf Seite 46 von ,,Ocean of Theosophy” war ein Versehen. Die Absicht war
zu sagen, dass Begierde und Leidenschaft die Wiedergeburt in einem Korper bewirken, und es hétte
heiflen miissen ,,in einem Korper auf dieser Erde oder einem anderen Globus”. Ich glaube nicht,
dass wir in diesen Korper zuriickkehren. Ich denke auch, dass dies aus dem Kontext hinreichend
klar hervorgeht. Der Ozean wurde in wenigen Tagen geschrieben, daher sind einige Fehler
hineingeschlichen; dies ist einer davon, der in einer weiteren Ausgabe korrigiert werden wird.

Was wird, wenn iiberhaupt, im Hinblick auf das dritte Ziel der T.S. unternommen, um die ,,im
Menschen schlummernden psychischen Krdfte” zu erforschen?

W.Q.J. — Es gibt zwei Moglichkeiten, das Wort ,.erforschen” zu verstehen. Entweder bedeutet es
eine tatsdchliche physikalische und experimentelle Untersuchung oder eine andere Art, ndmlich die
Untersuchung der Philosophie und der Gesetze, die den Phinomenen zugrunde liegen. Ersteres
wurde von der T.S. nicht getan, da die von Autoren wie H.P.B. dargelegte Philosophie, eine Gefahr
fiir den Experimentator darstellt; und die Erfahrung bestétigt die von ihr und ihren Anhéngern
vertretenen Ansichten.

Es wird gesagt, dass eine gewinnbringende Erforschung des psychischen Bereichs nur moglich ist,
wenn wir zuerst die Instrumente und dann den Charakter — in Form von Reinheit und Tugend —
haben, ohne die eine richtige Erforschung in der Praxis nicht moglich ist. Es gibt keine
mechanischen Hilfsmittel oder Instrumente, die von Nutzen sind; der Bereich ist voller
Téuschungen und Dunkelheit; Medien, Seher und Hellseher sind alle gleich (bis wir diejenigen
finden, die wirklich wissen), sie sind sich der Quelle der Phdnomene oder ihrer Bedeutung nicht
bewusst, wenn sie auftreten; sie geben unterschiedliche Erklarungen fiir dieselbe Sache und
widersprechen sich oft. Unempfindliche Experimentatoren sind ebenso, wie die Seher und
Hellseher, in fast allen Fallen, unwissend iiber den Bereich, mit dem sie sich befassen, und in vielen
Féllen leugnen sie offensichtliche Erklarungen, die denjenigen, die die Philosophie studiert haben,
als wahr bekannt sind.

Was die T.S. betrifft, so hat sie dieser sogenannten praktischen Untersuchung von Anfang an keine
Beachtung geschenkt. Die Phinomene, die H.P.B. hervorbrachte, waren ihre eigenen und nicht die
der Gesellschaft, und seitdem gab es niemanden mehr, der ihr gleichkam. Offensichtlich hatte sie,
wie sie selbst sagte, einen bestimmten Zweck und Grund fiir ihre Phdnomene. Sie wollte
Aufmerksamkeit erregen und eine andere Art von Aufzeichnungen hinterlassen, als die langen und
traurigen Aufzeichnungen der Medialitdt. Die Erfahrung hat ihre Ansichten reichlich bestétigt. Wir
wissen, dass die Geschichte der Medien traurig und voller Beispiele ist, die die ernsten Gefahren
belegen, denen sich diejenigen aussetzen, die versuchen, mit Kréiften anderer Existenzebenen
umzugehen, bevor sie innerlich dazu bereit sind.

Seit jeher haben die Weisen gesagt, dass der bloBe Wunsch des praktischen Menschen von heute
nach Phidnomenen und deren Erzeugung kein guter Grund ist, dieser Bitte nachzukommen.

H.P.B., eine spétere Lehrerin, sagte, dass die moralischen und ethischen philosophischen
Grundlagen vollstindig und vorrangig fiir das neue Wachstum vorbereitet werden miissen, das im
Bereich der psychischen Kréfte bevorsteht, denn wenn man ihnen erlaubt, sich in einem so
egoistischen und schmutzigen Boden zu entwickeln, wie er unserer Zivilisation heute bietet, werden
sie zu einer Bedrohung und einem Schrecken werden, anstatt ein Segen zu sein. Deshalb sage ich,
dass man es bedauern wiirde, wenn einer der T.S.-Zweigstellen sich mit solchen praktischen
Untersuchungen befasst.

Aber von der anderen Art von Untersuchungen hatten wir und haben wir, immer noch eine ganze
Menge. Unsere Philosophie erklért die bereits vorliegenden Tatsachen und zeigt deutlich, wie die
Tugenden und Vorziige des Charakters entwickelt und verwirklicht werden miissen, bevor wir
tiberhaupt bereit sind, die psychischen Kréfte praktisch zu beriihren. Gleichzeitig tragt sie durch
eine ausreichende Analyse der zusammengesetzten Natur des Menschen dazu bei, jeglichen



Aberglauben in Bezug auf die vielen psychischen Phidnomene, die téglich auftreten, zu verhindern
und zu beseitigen. Diese letztere Untersuchungsmethode ist meiner Meinung nach die richtige und
sollte der anderen vorgezogen werden.

Welche Auswirkungen hat die Eindscherung des Kérpers auf die verbleibenden materiellen
Prinzipien, wenn tiberhaupt?

W.Q.J. — Die Eindscherung hat keine direkte Auswirkung auf die Hiillen oder Vehikel, aber sie muss
indirekt dazu fiihren, dass die Astralform vom Einfluss des materiellen Korpers befreit wird und
sich somit schneller auflosen kann. Auf Kama und die dariiber liegenden Schichten hat sie eine viel
geringere Auswirkung, auf Prana gar keine, da letzteres immer vorhanden ist und im Todesfall
einfach an anderer Stelle wirkt. Materielles Feuer kann keine direkte Wirkung auf Materie haben,
die sich nicht auf seiner eigenen Ebene befindet, und hat daher keinerlei Wirkung auf Manas oder
die dariiber liegenden Ebenen. Aus hygienischer Sicht ist die Feuerbestattung von groB3er
Bedeutung, da sie schidliche Materie, in einem Zustand, der fiir die Lebenden schidlich ist,
beseitigt.

Werden unsere menschlichen Seelen als Sduglinge, oder als Erwachsene in den Devachanischen
Zustand geboren? Ich bin der Meinung, dass eine Seele je nach dem Wissen, das der Mensch
wdhrend seines Lebens erworben hat, als Sdugling in diesen Zustand eintreten kann oder auch
nicht.

W.Q.J. — Es scheint mir ein Fehler zu sein, Fragen, die die Seele betreffen, aus der materialistischen
Sichtweise von ,,Kind* oder ,,Erwachsener* zu betrachten. Die Seele wird weder geboren noch
stirbt sie; man kann sie nicht als Kind oder Erwachsenen bezeichnen; diese Begriffe sollten nur
mehr oder weniger metaphorisch verwendet werden, um einen Unterschied im Charakter zu
verdeutlichen. Die Seele nimmt in den astralen oder &therischen Bereichen des Seins jene Gestalt
oder Form an, die threm wahren Charakter am meisten entspricht: Sie kann so aussehen, wie wir es
als Kind oder Erwachsener bezeichnen wiirden, unabhéngig vom Alter des Korpers, den sie gerade
verlassen hat, oder sie kann die Gestalt eines Tieres oder vielleicht eines deformierten,
missgestalteten menschlichen Korpers annehmen, wenn ihr wahres Leben, nur so, angemessen
dargestellt werden kann.

Dies war Swedenborg und vielen anderen Sehern wohlbekannt, die Seelen in solchen Gestalten
umherwandern sahen, die sie aufgrund ihres Wesens annehmen mussten. Und dazu bedarf es nicht
des physischen Todes, denn im Leben zeigt sich dem Hellseher mancher Mensch, als das
tatsdchliche Abbild seines inneren Charakters, wie schrecklich dieser auch sein mag.

Form, Gestalt oder Gesichtsziige haben im Leben der Seele, mit dem wesentlichen Charakter zu
tun. Es wird berichtet, dass einer der Adepten, der {iber Devachan schrieb, davon sprach, dass wir
dort alt werden und dann aus dem Leben scheiden. Aber dies bedeutet, wie damals auch erklart
wurde, nur das Aufsteigen der Kraft, ihr Fortbestehen in der Aktivitdt und dann schlieBlich ihr
allméhlicher Niedergang, bis zum Erldschen, oder der Geburt in ein anderes Leben.

Wenn ich mich streng an den Wortlaut der Frage halte, glaube ich nicht, dass Séduglinge und
Kleinkinder einen Devachan haben, sondern, dass sie sofort in eine andere menschliche Geburt
iibergehen, sobald der Korper des Sduglings gestorben ist. Sie haben keine Kraft fiir das Devachan
angesammelt; sie haben nur den Impuls zur Geburt in sich, und da dieser durch den Tod vereitelt
wurde, wird er durch die sofortige Suche nach einem anderen Korper fortgesetzt, bis ein Korper
gefunden wird, der geniigend Lebenskraft besitzt, damit die Seele ihre Pilgerreise unter den
Menschen fortsetzen kann.

Es ist wahr, dass Medien und Hellseher oft berichten, dass dieses oder jenes Kind aus der
sogenannten ,,Geisterwelt” anwesend sei, aber ich denke, dass alle solche Félle nur Besetzungen
von Elementarwesen sind, die die Bilder oder Gestalten von Kindern annehmen, die aus dem
irdischen Leben ausgeschieden sind, und daher nichts anderes beweisen, als die unendliche Macht
der Tauschung, iiber die die Astralwelt verfligt.



Wenn unser Hoheres Selbst in erster Linie eine Emanation des Gottlichen wdre, warum wdre dann
diese Pilgerreise der aufeinanderfolgenden Inkarnationen notwendig? Welchen Vorteil hat das Ego
aus seiner Verbindung mit der Materie, die wir unsere Personlichkeit nennen? Wenn man sagt, dass
es darum geht, Wissen und Erfahrung in Bezug auf jeden Aspekt, oder jede Manifestation des
Universums und auf jeder Bewusstseinsebene zu erlangen, warum ist dies dann notwendig fiir
etwas, das von Anfang an gottlich war und aufgrund seiner Natur ein Bewusstsein aller Existenzen
besitzen und selbst die Quelle allen Wissens sein muss?

W.Q.J. — Es scheint mir sehr schwierig, wenn nicht gar unmoglich, diese Frage zu beantworten. Es
ist eine jener Fragen, deren Beantwortung die grolen Weisen und Lehrer der Welt abgelehnt haben,
mit der Begriindung, dass es sinnlos sei, dies zu versuchen, wenn wir schon viel einfachere Fragen
des Bewusstseins nicht verstehen konnen, und dass, wenn jemand in der Lage wire, den Geist zu
erkennen, diese Frage gar nicht gestellt wiirde. Daher waren sie es gewohnt, Fragende warten zu
lassen, bis sie mehr inneres Licht erlangt hatten.

Es scheint, als konne man nur wahrscheinliche Griinde dafiir anfiihren, warum keine vollstindige
Antwort gegeben werden kann.

Wenn wir sagen, dass Gott nicht das Universum ist, sondern ein getrenntes Wesen, dann wiirde,
wenn man den Geist des Menschen, als drittes, separates Wesen betrachtet, meiner Meinung nach
eine Herabsteigung in das materielle Universum, aus unserer Sicht, eine gro3e Erniedrigung
bedeuten. Daraus folgt jedoch nicht, dass unsere Sichtweise richtig ist.

Wir wissen, dass unser Wissen {iber die materielle Natur so begrenzt ist, dass wir oft etwas fiir
erniedrigt halten, was es in Wirklichkeit nicht ist, wie es von anderen, umfassender denkenden
Menschen wahrgenommen wird.

Selbst in dem angenommenen Fall konnte der Geist aus eigenem Antrieb beschlielen, sich zu
opfern und aus seinen eigenen Griinden in die Materie hinabzusteigen. In dhnlicher Weise gibt es im
Leben Fille, in denen reine, gute und gliickliche Menschen aus Opferbereitschaft, oder aus
Nachstenliebe, relativ erniedrigte Lebensbedingungen in Kauf nehmen. Dies wére eine
ausreichende Antwort auf die Frage unter den getroffenen Annahmen, es sei denn, wir meinen, dass
unsere individuelle Meinung dariiber, was das Beste ist und was nicht, maf3gebend sein muss.

Aber ich betrachte Gott, den Menschen und das Universum als ein Ganzes. Als unmanifestiertes
Ganzes kann ich es nur als das Absolute bezeichnen; wenn es sich manifestiert, wird es zu dem, was
wir Geist und Materie nennen, aber immer noch Teil des Ganzen. Ohne eine solche Manifestation
gibe es nichts: Es wiirde in sich selbst verharren als das, was wir ,,Nichts” nennen miissten, denn
dann gibe es weder einen Erkennenden, noch etwas Erkanntes. Da es offensichtlich ist, dass es sich
manifestiert hat, muss es dies zu seinem eigenen Zweck getan haben, den wir als Erlangung von
Bewusstsein und Erfahrung bezeichnen. Wenn dem so ist, dann ist jeder ,,Abstieg in die Materie”,
weder ein Fall, noch eine Erniedrigung, da dies alles relative Begriffe sind und Geist und Materie
gemeinsam flir einen einzigen Zweck wirken.

Der gegenwirtige Zustand des Menschen wird vom Menschen als gefallen beschrieben, aber das
liegt daran, dass er in einer Welt relativer Dinge lebt und Begriffe verwenden muss, um seinen
gegenwirtigen Zustand zu beschreiben. Das bedeutet nicht, dass er immer mit solchen Begriffen
arbeiten wird. Wenn die Evolution die gesamte Menschheit zu einem Punkt immensen Fortschritts,
Wissens und Weisheit gefiihrt hat, wird der Verstand des Menschen, mehr von der Wahrheit
erkennen und zweifellos mit all der Arbeit und Disziplin, die er durchlaufen hat und die zu diesem
neuen und besseren Zustand gefiihrt hat, zufrieden sein.

Ich denke, dass Fragen dieser Art unbewusst aus einer Art Unzufriedenheit mit der gegenwirtigen
Welt entstehen und aus dem Wunsch nach personlicher Befriedigung und Verbesserung geméaf
einem Standard, der aus einer Zivilisation heraus und in ihr entstanden ist, die auf einer
grundlegenden Idee der Getrenntheit basiert.

Denn wenn wir glauben, dass wir von Gott und seinem Universum getrennt sind, dann werden
Veranderungen des Zustands und der Verhéltnisse natiirlich als notwendig angesehen, und es stellt
sich die Frage: ,,Warum sind wir gefallen, wenn wir einmal gottlich waren?*

Ich gebe nicht zu, dass ,,wir einmal gottlich waren und gefallen sind*, sondern sage, dass wir



gottlich sind und immer waren und dass der Fall nur scheinbar ist und auf das personliche
Bewusstsein zuriickzufiihren ist, das das, was nicht ist, als Seele bezeichnet und das, was ist, als
nicht existent.

Wir sind Gott und arbeiten in verschiedenen Personlichkeiten und Umgebungen den groflen Plan
aus, und dieser Plan ist dem Bewohner des Korpers wohlbekannt, der ruhig darauf wartet, dass alle
materiellen Elemente zur Verwirklichung ihrer Einheit mit Gott gelangen.

Ich hdtte gerne Aufkldrung zu einigen widerspriichlichen Punkten im fiinfzehnten Kapitel von

,, Ocean of Theosophy .

(1) Der Mensch stammt nicht von einem Stamm oder einer Familie von Affen ab.

(2) Bis zum ndchsten Manvantara werden keine Egos aus den niederen Reichen in das menschliche
Reich kommen.

(3) Die Egos in den niederen Reichen konnten ihre Evolution in der vorangegangenen Globalkette
vor deren Auflosung nicht vollenden, und so kommen sie hierher und schreiten Zeitalter um
Zeitalter voran, wobei sie sich allmdhlich dem Menschenstadium ndhern. Eines Tages werden auch
sie Menschen werden und als Vorhut und Fiihrer fiir andere Reiche dieses und anderer Globen
fungieren.

Meiner Meinung nach handelt es sich hierbei um zwei unterschiedliche Lehren.
W.0.J—Zweifellos muss der Ozean der Theosophie Fehler haben.

Aber ich kann keinen Widerspruch zwischen Nr. 1 und den anderen Absétzen der Frage erkennen.
Die Aussage, dass ,,der Mensch nicht vom Affen abstammt”, bezieht sich ausschlieBlich auf seine
physische Evolution. Sie bezieht sich nicht auf das Ego. Der Zustrom neuer Egos hat vor langer Zeit
aufgehort. Daraus ldsst sich ableiten, dass die Egos und Monaden, die derzeit an der Evolution der
Erde beteiligt sind, bis zum Ende dieses Manvantara daran gehindert sind, in die menschliche
Evolutionsstufe einzutreten, mit Ausnahme derjenigen, die in der Familie der echten Menschenaffen
gefangen sind. Was dies mit Widerspriichen zu tun hat, kann ich nicht erkennen. Die Aussage in Nr.
3, wenn sie richtig zitiert ist (und es wird keine Seitenangabe gemacht), ist allgemein und nicht
spezifisch. Die Egos in den niederen Reichen werden Menschen werden — aber nicht in diesem
Manvantara — und miissen dann das ndchste Manvantara beginnen, um denen unter ihnen zu helfen.
Da nicht behauptet wird, dass die jetzt niederen Egos in diesem Manvantara Menschen werden, gibt
es keinen Widerspruch. Um einen Widerspruch zu konstruieren, muss man etwas in den Satz
hineininterpretieren, was darin nicht steht und auch nicht streng abgeleitet werden kann, und das ist
keine zuldssige Regel der Auslegung. Dies gilt umso mehr, wenn das gesamte Buch zusammen
betrachtet wird.

Es gibt also nicht zwei verschiedene Arten von Systemen oder Evolutionen, sondern hochstens
einen leichten Mangel an Klarheit, aufgrund der starken Verdichtung vieler Inhalte, in einem
kleinen Buch. Ein besserer Schriftsteller, als ich, hitte zweifellos die geringste Verwirrung beim
Leser vermieden. Aber beim Lesen eines Buches ist die beste Regel der Auslegung diejenige, die
das Ganze harmonisiert, und nicht diejenige, die durch Isolieren von Sdtzen Fehler findet.

Wenn das Ego den Korper eines Kindes erst im Alter von sieben Jahren beseelt, wie ldsst sich dann
das Leiden unter diesem Alter rechtfertigen? Welchen Nutzen kann es fiir das Ego haben?
W.0Q.J.—Sicherlich kann kein Kind leiden, wenn es nicht sein Karma ist. Und da manche Kinder
nicht leiden, kann man fragen, warum ein solches Kind nur Freude hat. Die Antwort muss lauten,
dass dies sein Karma ist. Genauso wie das Leiden: Das ist das Karma der Seele. Es muss auch so
sein, dass das Ich das Leiden wahrnimmt und weil3, wozu es dient.

Das Kind mag das nicht, aber selbst im eigenen Leben sieht man oft in reifen Jahren, warum und
wofiir bestimmte Leiden erlitten wurden. Nehmen wir den Fall eines Jugendlichen, der von
frithester Kindheit an viele Entbehrungen und Hérten erleidet und dadurch Standhaftigkeit und
andere gute Eigenschaften entwickelt hat, der aber, wenn er in seiner Jugend immer in einfachen
Verhiltnissen gelebt hitte, vielleicht viel weniger stark und nicht so gut geworden wire: Hier hatte
das Leiden einen Wert.



Nehmen wir wieder den Fall von Kindern von Wilden, die dem ausgesetzt sind, was ein zivilisiertes
Kind als Leiden bezeichnen wiirde. In diesen Féllen gibt es iiberhaupt kein Leiden, es sei denn, wir
sagen, es gibt eine absolute Definition dessen, was Leiden ist.

Aber wihrend man sagt, dass die Seele in der Regel erst mit sieben Jahren, die volle Herrschaft
iiber den Korper erlangt, ist es allein das Karma, das die Seele zu diesem Korper fiihrt, und daher
sind alle Leiden oder Freuden genau genommen Eigentum dieser Seele, durch die Molekiile des
Korpers, da wir immer daran denken sollten, dass der ganze Mensch, Korper und Seele, eins ist und
die Masse der Molekiile an sich, ebenso sehr das Karma der eintretenden Seele ist, wie jeder andere
Umstand, jede andere Umgebung oder Eigenschatft.

Die Frage ist nicht allein auf der Grundlage des ,,Nutzens fiir das Ego” zu entscheiden, sondern
unter dem Gesichtspunkt von Ursache und Wirkung, von Beziehung und Karma.

Lehrt die Theosophie, dass diese Erde die Holle dieses Planetensystems ist? Und wenn ja, hat jedes
Sonnensystem seine eigene Holle?

W.Q.J. — Sehr viele Autoren bekriftigen ihre Meinung, dass die wahre Holle, diese Erde ist, aber es
ist nicht klar, ob dies die Ansicht ,,der Theosophie™ ist, also die exakte Wahrheit.

Buddha lehrte offenbar, dass es nach dem Tod des Korpers, eine Holle gibt, und einige der Zustinde
im Kama Loka sind ganz sicher eine Holle; auch im Hinduismus wird gelehrt, dass es eine Holle
auBerhalb des Erdenlebens gibt. Einige Kabbalisten scheinen zu der Ansicht zu neigen, dass die
Erde die Hoélle ist, und wenn wir die Leiden der Seele dort betrachten, scheint dies auch so zu sein.
Denn, was konnte schrecklicher sein, als auf der Erde zu leben, in dem vollen Bewusstsein, dass
deine Handlungen nach dem Tod zu einem schlimmeren Zustand fiihren und schlielich die Seele
ausloschen konnen?

Aber meiner Meinung nach ist die Frage nach der Holle, wie die nach dem Himmel, unter
Berticksichtigung des Menschen, als denkendem Wesen zu entscheiden, das immer denkt und das
ist, weil es denkt. Daher muss sein Leben zu jeder Zeit und an jedem Ort das Ergebnis seiner
Gedanken sein, auf seinen Gedanken beruhen und seine Farbe und Wirkung aus seinen Gedanken
beziehen. Wenn also, nach dem Tod des Korpers seine vorherigen Gedanken, auf natiirliche Weise
zum Weben eines schonen, himmlischen Netzes fiihren, wird er in diesen Gedanken verweilen, bis
sie erschopft sind, und dann, wenn er wieder auf die Erde zuriickkehrt, wird sein einziger Hollenort
dieses Leben sein. Wenn er sich jedoch, ob er sich hier nun wohlfiihlt oder nicht, den Gedanken
hingibt, die unweigerlich zur Bitterkeit eines schwarzen Lebens im Kama Loka fithren, dann muss
seine Holle eine Stufe oder ein Zustand dieses Zustands der schlimmsten Art sein, zu dem das
Erdenleben im Vergleich dazu ein Himmel ist; in seinem Fall wére die Riickkehr zum Leben hier
der Himmel und das andere Leben die Holle.

Dies fithrt mich zu dem Schluss, dass die allerunterste und schlimmste Holle ein Zustand des
Geistes sein muss und dass sie auBBerhalb eines Korpers stattfinden muss und somit eine Stufe oder
ein Grad des Kama Loka ist. Dies wiirde die verschiedenen Aussagen iiber Hollen erkldren, denn
der schreckliche Zustand, in dem sich manche Seelen nach dem Abstreifen der korperlichen
Beschriankungen befinden miissen, wére genau der beschriebene, und ihr besonderer Schwerpunkt
sollte in der Ndhe der Erde liegen, da diese die représentativste Form der grobstofflichen Materie
ist.

Wenn das Gesetz der Analogie gilt, dann miissen auch andere Welten ihre eigenen Hollen dieser Art
haben; aber das Sonnensystem scheint fiir uns vorerst ein ausreichend gro3es Thema zu sein, um
uns damit zufrieden zu geben. Mir scheint jedoch, dass alle Theorien iiber die Holle, egal wie
schrecklich sie auch sein mdégen, auf dem Leben des Geistes und der Seele beruhen und aus
Beschreibungen dieses Lebens gemél den natiirlichen Folgen abgeleitet werden konnen. Ein Traum
mit bedriickendem Charakter vermittelt eine Vorstellung davon, was eine Holle sein konnte, denn
dort leidet der korperlose Geist das, was der Korper spater als reine Gedanken empfindet.

Ist das sechste Prinzip (Buddhi) in Verbindung mit dem fiinften Prinzip (Manas), das als spirituelles
Bewusstsein wirkt, identisch mit dem, was als ,, Stimme des Gewissens”’ bezeichnet wird?



W.Q.J. — Die Stimme des Gewissens kann als Manas bezeichnet werden, das von Buddhi geleitet
wird, aber gleichzeitig muss auch Atman beteiligt sein, sonst gébe es keine wirkliche spirituelle
Grundlage und keine wahre Gewissheit oder Gerechtigkeit, im bewegenden Einfluss des
Gewissens.

Nennen Sie die Stimme des Gewissens, die Stimme des Hoheren Selbst, dann sind Sie ndher an der
Wahrheit und sicherlich sicherer davor, in eine rein intellektuelle Vorstellung von dem lautlosen
Klang zu verfallen, der sehr schwer zu horen ist.

Aus den theosophischen Schriften lassen sich zwei Schlussfolgerungen hinsichtlich des Egos des
Menschen ziehen: erstens, dass das Ego eine direkte Inkarnation eines Gottes ist, der von einer
hoheren Ebene herabgestiegen ist, um in der von der Natur fiir seinen Gebrauch entwickelten
menschlichen Form Wohnsitz zu nehmen, zweitens, dass das Ego latent vorhanden ist, bis der
Korper ausreichend entwickelt ist, woraufhin das Ego allmdhlich zu Aktivitdt erwacht. Obwohl ich
mir bewusst bin, dass es sich nur um einen scheinbaren Widerspruch handelt, wiirde ich mich
freuen, wenn diese beiden Vorstellungen miteinander in Einklang gebracht werden konnten.
W.Q.J.—Sofern der Fragesteller mit ,,direkter Inkarnation” keine besondere und eigentiimliche
Bedeutung verbindet, scheint es zwischen den beiden genannten Schlussfolgerungen keinen
tatsdchlichen oder offensichtlichen Widerspruch zu geben. Was diese besondere Bedeutung ist, weil3
ich nicht.

Nehmen wir an, das Ego sei ein ,,Gott auf einer hdheren Ebene”, dann ist es nicht unmoglich
anzunehmen, dass es, wenn es auf diese Ebene kommt, von Materiewolken umgeben ist, so dass es
latent oder verborgen bleibt, bis die fiir diese Ebene geeignete Form entwickelt ist. Dies ist die
einzige Art von Latenz, die man dem Ego zuschreiben kann.

Das sagen mir auch die theosophischen Schriften, zu denen ich auch die Bhagavad-Gita zédhle.
Darin identifiziert sich Krishna, das hochste Wesen, mit Ishwara, dem Ego, das ,,in den Herzen aller
Wesen sitzt”. Patanjali sagt dasselbe und nennt dieses Ego, das der Zuschauer aller Dinge ist, Om
oder Herr der Herrlichkeit. Die ,,Geheime Lehre” vertritt dieselbe Ansicht. Die christliche
Sichtweise und die Theosophie miissen ebenfalls {ibereinstimmen, da Jesus, als er seine Jiinger
ermahnte, so vollkommen zu sein, wie der Vater im Himmel, die Lehre im Sinn gehabt haben muss,
dass der Vater im Menschen wohnt und Mensch ist: Andernfalls konnten wir nicht so vollkommen
werden wie er. Ich sehe daher keine Notwendigkeit, Widerspriiche zu versdhnen, die nicht
existieren.

Das Ego — damit ist das Selbst, Ishwara, Krishna, das Hochste gemeint — ist ungeboren,
unverdnderlich, allwissend. Es kennt die sich entwickelnde Natur, das Instrument, aber letzteres
gelangt nur langsam zur Erkenntnis des Selbst. Es ist daher nur in dem Sinne latent, dass es Zeiten
gibt, in denen das Instrument, die falsche Personlichkeit, es nicht erkennt. Eine solche Periode ist
die Gegenwart, in der wir, obwohl der Korper von der Natur — mit Hilfe des Egos — entwickelt
wurde, das Ego nicht kennen. Warum also, wenn die Schlussfolgerungen der Frage richtig sind,
wenden wir sie nicht auf die Gegenwart an? Wenn wir sie so anwenden, dann ist das Ego unter der
so eingenommenen Position immer noch latent und wird es bleiben, bis Manas in einem folgenden
Zyklus voll entwickelt ist.

Anzunehmen, dass das Ego latent ist, bis die Natur Zeit hatte, die geeignete Form zu entwickeln,
bedeutet, der Natur Macht und Bewusstsein zuzuschreiben, die wir dem Ego vorenthalten. Warum
dann nicht die Natur als Ego bezeichnen und Letzteres ganz abschaffen? Oder man miisste einen
Gott annehmen, der liber Natur und Ego hinausgeht. Das Universum ist entweder selbstexistent
oder es wurde von einem Wesen, das wir Gott nennen, ins Dasein projiziert. Das Ich wurde
entweder von diesem Gott geschaffen oder ist selbst dieser Gott. Wenn das Universum nicht
erschaffen wurde, sondern selbst existiert, dann sind es und das Ich eins — Gott. Die Natur, die einen
Korper ,,entwickelt”, den das Ego zu benutzen beschlie3t, zeigt also nur die Wirkung einer der
Krifte dieses Egos. Aber wir konnen niemals die Frage 16sen, warum das Universum oder das Ego
beschlieB3t, zwei Seiten oder Enden zu haben, das Negative und das Positive. Wir wissen nur, dass
es so sein muss. Das Negative ist — Natur, Eigenschaften, falsche Personlichkeit, Materie; das



Positive ist — Gott, Ego, Geist, Leben.

Auf welche Weise und durch wen wurden in den letzten vierzig Jahren jedes Jahrhunderts besondere
Anstrengungen von den Meistern unternommen, um die Ergebnisse zu erzielen, die jetzt durch die
TS. angestrebt werden?

W.Q.J. — Zu der, von so vielen vertretenen Ansicht, dass die Meister durch die T.S. gewirkt haben
und dies auch in fritheren Jahrhunderten getan haben, konnten viele Namen genannt werden, die
moglicherweise zu anderen Zeiten dazu gebracht oder veranlasst wurden, zum gleichen Ziel zu
wirken.

Jacob Bohme scheint einer davon zu sein. Er wurde so beeinflusst und schrieb viel in derselben
Richtung, wenn auch mit einer christlichen und anthropomorphen Tendenz und
Voreingenommenheit.

Ihm folgten viele, und bis heute hat er durch seine Biicher Einfluss. Er war sehr unwissend, was die
Welt betrifft, zeigte aber grof3e innere Bildung. Er war ein armer Schuhmacher. Er wurde einmal
von einem vollig Fremden interviewt, der ihm sagte, er sei dazu bestimmt, einen solchen Einfluss
auszuiiben, und sah diese Person nie wieder.

Graf St. Martin in Frankreich war ein weiterer, ebenso wie Graf St. Germain, die beide, wie aus
thren Schriften hervorgeht, ein Wissen iiber die Quelle ihrer Inspiration hatten, was Bohme fehlte.
St. Martin war gelehrt und stand in dieser Frage in regem Briefwechsel mit anderen Léndern,
allerdings natiirlich nicht so detailliert.

Cagliostro war ein weiterer Vertreter dieser Richtung, und aus allen Aufzeichnungen, die von ihm
erhalten sind und von denen ein GroBteil, vom Schriftsteller Dumas verwendet wurde, geht hervor,
dass er ein aktiver Vermittler &hnlicher Einfliisse war, dieselben Worte sprach und sich mit
dhnlichen Themen befasste. Er war kein Scharlatan, sondern ein Mann mit gro3er Macht.

Zur gleichen Zeit lebte Swedenborg, der zwar ein unbewusstes Werkzeug war, aber bis zum
heutigen Tag einen sehr groBBen Einfluss in alle Richtungen ausiibte. Seine Theorien waren ihrer
Zeit voraus.

Die Art und Weise, wie die Arbeit in Gang gesetzt wurde, ist je nach Ort und Zeit unterschiedlich
und nimmt je nach Zeit eine andere Form an. Bohme zum Beispiel wurde von innen heraus bewegt,
ebenso wie Swedenborg, denn wenn ein Adept iiber die ihm zugeschriebenen Kréfte verfiigt, ist es
fiir ihn ein Leichtes, zum richtigen Zeitpunkt die richtigen Gedanken und Bestrebungen
einzubringen, um die gewiinschte Wirkung zu erzielen.

Im Falle von H. P. Blavatsky haben wir jemanden, der sich der Arbeit und derjenigen, die daran
beteiligt waren, offensichtlich voll bewusst war. Daher, ihre groBere und umfassendere Macht. Dies
entsprach genau der Zeit, in der sie lebte, denn heute sind das Denken und die Religion frei; und
daher war, wie sie sagte, die Zeit gekommen, dies klarer und eindeutiger zu machen. Zweifellos
wird es mit dem Kommen des niachsten Boten noch klarer werden, da es unwahrscheinlich ist, dass
die Welt in die Barbarei zuriickfallen wird.

Ist es fiir ein Kind von Vorteil oder Nachteil, tibersinnliche Fdhigkeiten zu haben? Ist es bei einem
Erwachsenen, als etwas Boses anzusehen, wenn er medial ist, oder ist es bei richtiger Ausbildung
eine Hilfe auf dem Weg? Wenn jemand manchmal plétzlich den Drang verspiirt — wenn die Worte,
wie von selbst aus seinem Mund sprudeln —, zukiinftige Ereignisse vorherzusagen, die dann
meistens auch eintreffen, ist das Medialitdit und sollte vermieden werden? Es gibt kein Sehen oder
Horen, nur eine treibende Kraft: Muss man dagegen ankdmpfen? Diese Fragen sind in unserer
Zweigstelle aufgetaucht.

W.Q.J. — Wenn ein Kind in einer Familie geboren wird, in der die wahre Lebensphilosophie
verstanden wird, so dass die so missverstandenen und missbrauchten Fahigkeiten richtig geschult
werden, dann kann eine solche iibersinnliche Veranlagung ein Segen sein. Wenn das Gegenteil der
Fall ist — wie es heutzutage in der Regel der Fall ist —, dann kann es viele Schwierigkeiten und
Gefahren geben. Die Frage erscheint mir jedoch sinnlos, denn die Geburt ist, wie der Tod, fiir alle
unvermeidlich — sie ist eine Tatsache, und ebenso ist der Besitz {ibersinnlicher Kréfte eine Tatsache.



In eine weise Familie hineingeboren zu werden, ist ein Gliick; in eine bose Familie hineingeboren
zu werden, kann das Gegenteil sein.

Medialitit ist im Allgemeinen kein Segen, sondern oft das Gegenteil. Es sollte vorab gepriift
werden, ob eine angemessene Ausbildung mdéglich ist und ob die Person iiber die richtigen
philosophischen Kenntnisse verfiigt. Da Medialitét jedoch — in ihrer heutigen Form — bedeutet, dass
man unter der Kontrolle einer anderen Kraft, oder eines anderen Bewusstseins, als dem eigenen,
steht, sollte sie vermieden werden.

Inspiration durch das hohere Selbst, ist keine Medialitdt, sondern Erleuchtung. Sie kann nur durch
Disziplin, Altruismus, Néichstenliebe, tiefe Liebe und hochste Bestrebungen erreicht werden. Der
Herausgeber hat die Frage zu prophetischen und anderen AuBerungen hervorragend beantwortet.
Wenn diese auf natiirliche Weise kommen, sollten sie zugelassen werden.

Die Kraft sollte nicht aus egoistischen Griinden genutzt werden, und wenn der Sprecher in seinen
Motiven, Gedanken und Handlungen rein bleibt, wird die Kraft dieser Tugenden ausreichenden
Schutz bieten.

Abschliefend mochte ich anmerken, dass Fragen wie diese, fiir Zweigstellen meiner Meinung nach
nicht von Nutzen sind. Sie beziehen sich ausschlieBlich auf Phdnomene, die man erst dann
verstehen und erkldren kann, wenn man die Philosophie der menschlichen Natur griindlich und
genau verstanden hat. Es handelt sich hierbei eher um Themen, die der personlichen und
individuellen Aufmerksamkeit und Untersuchung bediirfen, als dass sie ernsthaft von einer
Zweigstelle behandelt werden sollten.

Wenn wir dem Gesetz der Analogie folgen, wiirden wir dann nicht natiirlich annehmen, dass andere
Welten in dieser oder einer anderen Kette dhnliche Formen hditten, wenn sie sich im gleichen
Entwicklungsstadium befdnden? Wiirden diejenigen, die sie bewohnen, wenn sie mit Vernunft und
Manas ausgestattet wdren, nicht natiirliche Formen haben, die unseren dhnlich sind? Wiirden die
chemischen Bedingungen nicht dhnlich sein, wie unsere? Ich frage das, weil es offenbar
unterschiedliche Meinungen dazu gibt. Der grofie Ozean aus Nebelmaterie, aus dem Welten
entstehen, muss aus ein und derselben Materie bestanden haben, auf die dieselbe Kraft einwirkte
und die von demselben Geist bewegt wurde.

W.Q.J. — Ich glaube nicht, dass das Gesetz der Analogie zeigt, dass in anderen Welten, auf3er denen,
die dieselbe Art von Evolution durchlaufen, dass die Menschen dieselbe Form haben werden wie
wir. Das Gesetz der Analogie mag in Bezug auf den Plan und allgemeine Fragen gelten, aber die
Form ist etwas, das nicht nur hier, sondern wahrscheinlich iiberall, unendlich vielfiltig ist. Wenn
wir hier, wie wir es tun, einen fast unendlichen Unterschied in der Form finden, warum sollten wir
dann annehmen, dass in anderen Welten die gleiche Form fiir den Menschen gilt? Ich glaube nicht,
dass dies der Fall ist. Ich glaube auch nicht, dass die Form, die wir jetzt haben, diejenige ist, die wir
in ferner Zukunft fiir unseren Korper haben werden, noch dass es die erste Form war, die der
Mensch auf diesem Globus hatte. Meiner Meinung nach begann er ganz anders und wird fiir diese
Erde so anders enden, wie er begonnen hat. Natiirlich haben wir dazu eindeutige Aussagen allein
von H.P.B., aber ihre Aussagen scheinen mir mit den allgemeinen Gesetzen und dem Verlauf der
Evolution iibereinzustimmen.

Nehmen wir zum Beispiel, was sie iiber die Zirbeldriise, ihre friihere Verwendung und ihre
zukiinftigen Mdglichkeiten sagt. Sie zeigt ganz deutlich, dass sie einst auBBerhalb des Korpergertists
lag und als Auge diente, und behauptet, dass sie in ferner Zukunft wieder zusammen mit den beiden
anderen Augen verwendet werden wird, sodass es dann drei Augen gibt. Das wére eine wesentliche
Verinderung. Ahnliches gilt fiir die Wirbelsiule; sie sagt, dass es spiter zwei davon geben wird,
was eine weitere Verdnderung bedeuten wiirde. Und so kdnnten wir viele andere Bereiche
durchgehen. Denn wenn, wie sie sagt, die fiinfte Rasse das Auftauchen eines neuen und heute noch
unbekannten Elements in der Luft erleben wird, das dem voll entwickelten Manas entsprechen wird,
muss dies auch grofere Unterschiede und Vielfalt hervorbringen. Wenn wir also heute schon so
grof3e Unterschiede in der Form feststellen und davon ausgehen, dass es in Zukunft noch mehr
geben wird, warum sollten wir dann annehmen, dass Menschen auf anderen Welten unsere Form



haben werden oder haben?

Es gibt jedoch noch einen weiteren Grund fiir die verneinende Antwort. Er liegt in den siebenfachen
Notwendigkeiten der Natur. Jeder der Begleitgloben hat seinen Platz, seinen Nutzen und seine
Entwicklung fiir die Rasse, die die gesamte Kette der sieben umrundet, und auf jedem konnte eine
andere Form, die richtige sein, denn dort wird alles ganz anders sein und genauso real, wie das, was
wir hier haben, fiir uns real ist. Und wenn dhnliche grofle Gesetze anderswo gelten, wie wir glauben
miissen, dann miissen die Unterschiede in der Form fiir uns jetzt vollig unbegreiflich sein.

Es gilt zwar als wahr, dass ein Gesetz und ein Geist in und unter dem Ganzen vorhanden sind, aber
es gilt auch, dass dieses groBBe Ganze, wie wir aus der Betrachtung der Natur ersehen konnen,
unendliche Mdglichkeiten fiir Verdnderungen in Form, Funktion, Kraft, Umgebung, oder allem
anderen, in sich birgt.

Ich kann daher nicht erkennen, wie es zu einer Meinungsverschiedenheit in diesem Punkt kommen
kann, denn die Behauptung, dass die Formen dhnlich sein miissen, bedeutet im Grunde genommen,
dass die Natur sich nicht verdndert und nicht verdndern wird und dass sie unseren Augen und
unserer Wahrnehmung nicht die wunderbarste Vielfalt an Formen présentiert hat. Die Fakten
scheinen die Last auf diejenigen zu legen, die glauben, dass die Form gleich sein muss, denn alle
Fakten, so weit wir zuriickgehen kdnnen, sprechen gegen diese Ansicht.

Wenn wir die Wahrheit der theosophischen Lehren iiber die innere Beschaffenheit des Menschen
und sein Schicksal nach dem Tod anerkennen, wie steht dann das FORUM zur Todesstrafe?

W.0Q.J. — Meiner Ansicht nach ist die Todesstrafe sowohl nutzlos, als auch schadlich. Sie ist eine
ebenso grofle Ungerechtigkeit gegeniiber den Lebewesen, die nicht hingerichtet werden, wie
gegeniiber demjenigen, der so gewaltsam aus dem Leben gerissen wird.

Frither wurden in England Menschen wegen des Diebstahls von zehn Négeln, oder einem Laib Brot
getotet, aber Diebe und Diebstahl nahmen nicht ab. Die Morde sind nicht zuriickgegangen. In den
landlichen Gebieten sind Hinrichtungen ein Mittel, um das Volk zu brutalisieren, das eine
Hinrichtung zu einem Festtag macht, um einen Menschen legal téten zu sehen. Aber theosophisch
gesehen ist es noch viel schlimmer.

Die Tatsache, dass die plotzliche Totung legal ist, &ndert nichts an den Naturgesetzen. Der Mensch
wird plotzlich aus seinem Korper gerissen, und wie ein Selbstmorder dazu verdammt, ein
»@espenst” zu sein. Was den Korper betrifft, ist er tot, aber astral ist er lebendig. Schlimmer als ein
Selbstmorder ist er voller Hass und Rache, die er an jemandem ausiiben muss. Zunéchst kann er
nicht viel tun, aber bald findet er heraus, dass es auf der Erde empfindliche Menschen gibt, die von
seinen bosartigen und rasenden Leidenschaften erfiillt werden konnen. Diese armen Seelen werden
dann zu Verbrechen verleitet; da sie — von den inneren Ebenen aus — mit den Ideen und
Leidenschaften des Verbrechers erfiillt sind, werden sie schlieBlich dazu bewegt, das zu tun, wovon
ihr Geist erfiillt ist. Der hingerichtete Verbrecher muss nicht wissen, was vor sich geht, denn seine
rasenden Leidenschaften, die vom Henker unberiihrt bleiben, erregen und beeinflussen von selbst
jeden, der dafiir empfanglich ist. Deshalb werden viele Verbrechen plétzlich von schwachen
Personen begangen, die von einer dulleren Kraft mitgerissen zu sein scheinen. Es scheint kaum
moglich, dass jemand an theosophische und okkulte Lehren glauben und gleichzeitig die
Todesstrafe beflirworten kann.

Nach der theosophischen Lehre ist die Intuition der sechste Sinn des Menschen. Kann sie kultiviert
werden, und wenn ja, wie? Wenn es sich um einen Sinn, wie Horen, Sehen und Riechen handelt,
warum kann er dann nicht wie diese trainiert werden?

W.Q.J. — Ich weil} nicht, ob es ,,gemal theosophischen Lehren* ist, dass Intuition der sechste Sinn
ist. Es wire gut, wenn Sie das Kapitel oder den Artikel zitieren konnten, in dem diese Aussage
gemacht wird. Die Frage nach dem sechsten Sinn ist bislang spekulativ, es ist noch nichts
entschieden. Wie die vierte Dimension, ist sie mit Zweifeln behaftet. Daher sollte nicht davon
ausgegangen werden, dass die Behauptung in der Frage richtig ist.

Viele Menschen sind der Meinung, dass Intuition nicht der sechste Sinn ist, da es durchaus sein



kann, dass eine Art sehr schneller Schlussfolgerung in intuitive Handlungen einflie3t, wodurch
diese so schnell zu einem Ergebnis kommen, dass sie ohne logische Schlussfolgerung, als Mittel
zum Erreichen des Ergebnisses erscheinen. Ich personlich glaube nicht, dass Intuition der sechste
Sinn, oder liberhaupt ein Sinn ist.

Aber was auch immer Intuition ist, sie kann nur durch die richtige geistige Haltung, die richtige
Philosophie und die richtige Ethik kultiviert werden; und indem man der Intuition Raum, oder
Gelegenbheit gibt, so dass wir durch viele Fehler schlielich zu einem Wissen dariiber gelangen, wie
man sie zu nutzen hat.

Was genau ist in der theosophischen Literatur mit Seele gemeint? Wir sprechen von der ,,Seele des
Menschen”, der ,,Seele der Welt”, der ,,Seele der Dinge”.

W.Q.J. — Die theosophische Literatur hat noch keine priazise Bedeutung fiir ,,Seele” gefunden, und
das kann auch nicht geschehen, solange die englische Sprache nicht so verdndert wird, dass die
Verwirrung beseitigt wird, die derzeit zwischen Begriffen wie ,,Seele” und ,,Geist” und deren
Verwendung besteht. Solange wir tatsdchlich nur zwei Begriffe haben, Seele und Geist, um so viele
Wesen, Arten von Wesen und Krifte zu bezeichnen, wie sie verwendet werden, wird es Verwirrung
geben.

Wenn es wahr ist, dass man viele Leben braucht, um die Wahrheit, der von der Theosophie
vertretenen Lehren, zu erkennen, nachdem man den Weg eingeschlagen hat, wie und wo soll ich
dann diesen Weg finden und ihn erkennen, wenn ich ihn gefunden habe?

W.Q.J. — Betrachten Sie diese Angelegenheit nicht so, als wiren Sie noch nie auf dem Weg
gewesen. Es ist mehr als wahrscheinlich, dass in jedem Fall, in dem ein Suchender diese Frage
stellt, sei es mental oder einer anderen Person gegeniiber, er den Weg in einem anderen Leben
bereits beschritten hat. Einige vertreten die Ansicht, dass alle Theosophen bisher auf diesem Weg
waren.

Jedes Leben ist ein Schritt auf dem Weg, und selbst wenn wir viele und grof3e Fehler machen,
konnen wir dennoch auf dem Weg sein. Man sollte nicht darauf bedacht sein, durch stindige
Einhaltung bestimmter Regeln oder Vorschriften iiber einen Weg zu wissen, ob man auf dem Weg
ist. Diese Unruhe ist mechanisch. Die Natur und der Weg der wahren Weisheit sind nicht
mechanisch, sondern fiir jede Seele gibt es einen Weg und Mittel, die fiir sie und fiir keine andere
geeignet sind. Durch das Befolgen dieser mechanischen Wege werden Fehler gemacht. Zum
Beispiel wird jemand Vegetarier aus dem geheimen Wunsch heraus, dadurch der Astralwelt ndher
zu kommen, und nicht, weil es als Siinde gilt, Leben zu nehmen. Die Regel wird nicht verletzt. Man
nimmt grof8e Unannehmlichkeiten in Kauf und iibt viel Selbstbeobachtung, um die Regel
einzuhalten, und widmet ihr viel Aufmerksamkeit und Energie, die dann anderen Pflichten
vorenthalten wird. All dies ist ein Fehler, denn das Himmelreich wird nicht durch den Verzehr von
Fleisch, oder durch den Verzicht darauf, gewonnen. Dieser Fehler ist auf den iiberméfBigen Wunsch
zuriickzufiihren, sicher zu sein, dass man auf dem richtigen Weg ist.

Aber es ist nicht notwendig, dass man weil3, dass man auf dem richtigen Weg ist. Wenn man seinen
besten Verstand, seine beste Intuition und seine besten Anstrengungen einsetzt, um seine Pflicht zu
finden und sie zu erfiillen, dann kann man sicher sein, dass der Weg da ist, ohne anzuhalten, um
danach zu suchen.

Und der Weg fiir den einen kann darin bestehen, Pakete zu transportieren, wéihrend er fiir einen
anderen, im tiefem Studium, oder der Kontemplation liegt.

Dazu sagt die Bhagavad-Gita, dass die Pflicht eines anderen voller Gefahren ist und es besser ist, in
der Erfiillung der eigenen Pflicht zu sterben, als die Pflicht eines anderen auf wunderbare Weise zu
erfiillen.

Wenn Indien der Geburtsort der theosophischen Philosophie ist und wenn die Hindus mehr
natiirliche Fihigkeiten fiir okkultes Wissen haben, als wir, sollten wir dann nicht diejenigen von
ihnen akzeptieren, die hierher kommen und sich uns als Lehrer anbieten, anstatt Zeit in



Zweigstellentreffen zu verschwenden, um Fragen zu diskutieren, iiber die wir wirklich nur wenig
wissen?

W.0.J. — Zweifellos ist Indien heute der dlteste Schatzfundort der arischen Philosophie, die man als
theosophisch bezeichnen kann — aber niemand kann behaupten, dass es der Geburtsort ist. Agypten
mit seiner gewaltigen Zivilisation, seiner Philosophie und Magie schweigt, und es gibt niemanden,
der diesen Anspruch geltend macht. Zweifellos haben die Hindus von heute mehr metaphysischen
Scharfsinn als wir. Aber der Westen holt auf. Und intellektuelle, metaphysische Begabungen sind
keine spirituellen Begabungen.

Wir haben allen Intellekt, den wir brauchen, aktiv und latent. Der Hindu von heute ist ein
Schwitzer, ein Haarspalter, und wenn er nicht durch den Kontakt mit der westlichen Kultur
verdndert wurde, ist er abergldubisch. Solche wollen wir nicht als Lehrer. Wir werden sie als Briider
und Mitarbeiter begriilen, aber nicht als unsere Magister. Die Hindus, die hierher kommen, sind
keine Lehrer. Sie sind aus personlichen Griinden hierher gekommen und lehren nicht mehr und
nicht besser als das, was in unserer eigenen theosophischen Literatur zu finden ist: Ihr Yoga ist nur
halb oder viertel Yoga, denn wenn sie es wiissten, wiirden sie keinen barbarischen Westler
unterrichten. Das Wenige, was sie an Yoga lehren, kann man ausfiihrlich in unseren Biichern und
Ubersetzungen nachlesen.

Die Begeisterung fiir das heutige Indien ist duBerst toricht. Wenn man die Tatsachen ruhig
betrachtet, wird man feststellen, dass die Nation als Ganzes, bis zum AuBersten abergliubisch ist;
die wenigen Theosophen und Anglisierten sind nur ein Tropfen auf den heiflen Stein. Es ist keine
geeinte Nation und kann dem Westen nicht helfen. Seit Jahrhunderten hat sie niemandem auB3erhalb
threr Grenzen geholfen. Als Ganzes — es gibt grofartige Ausnahmen — halten die Brahmanen den
Aberglauben und die stolze Isolation aufrecht.

Wir haben die Worte von Meister K.H. — einem Inder —, dass Indien spirituell degradiert ist. Fakire,
Wundertéter und Hypnotiseure sind kein Beweis fiir Spiritualitit. Es ist das Schicksal Indiens, als
Vorratskammer fiir spiter kommende gute Dinge zu dienen; der Westen, als neueste, jlingste und
daher spirituell, am wenigsten degradierte Region, muss arbeiten und lernen, um dem Osten zu
helfen.

Und der Fragesteller, der nur von Indien spricht, scheint das grof3e Tibet und alle buddhistischen
Léander zu vergessen. Was ist mit ithnen? Was ist mit threr Unwissenheit und ithrem Aberglauben?
Soll nur von Indien gesprochen werden und all die anderen auller Acht gelassen werden? Es ist an
der Zeit, inne zu halten und als Theosophen unsere Vorstellung davon, was und wo der Osten ist, zu
erweitern und aufzuhoren, so zu reden, als ob die Sonne morgens nur auf Indien scheint.

Welche mentalen Hindernisse stehen der Meditation im Weg und treten am hdufigsten auf?

W.Q.J. — Der grofite Feind und der am haufigsten auftretende ist das Gedéchtnis, oder die
Erinnerung. Dies wurde friiher als Phantasie bezeichnet. In dem Moment, in dem der Geist zum
Zwecke der Meditation in Konzentration gehalten wird, beginnen die Bilder, Eindriicke und
Empfindungen der Vergangenheit durch das Gehirn zu stroémen und neigen dazu, die Konzentration
sofort und stindig zu stéren. Daher die Notwendigkeit, weniger egoistisch zu sein, weniger
Personlichkeit zu zeigen, weniger an Objekten festzuhalten und sie zu begehren — oder
Empfindungen. Wenn der Geist voller Eindriicke ist, gibt es in ithm auch eine sich selbst
reproduzierende Kraft, die diese Gedankenkeime aufgreift und belebt. Erinnerung ist das Sammeln
von Eindriicken und stellt somit das erste und groBte Hindernis fiir die Meditation dar.

Sind theosophische Lehren fiir die gebildeten Schichten bestimmt? Sollten wir in der Propaganda
den Gebildeten und ,, Respektablen”, oder denen in einer niedrigeren Schicht die grofite
Aufmerksamkeit schenken?

W.Q.J. — Wenn theosophische Lehren fiir die Menschheit von Nutzen sein sollen, dann miissen sie
fiir alle Schichten bestimmt sein, fiir Arm und Reich, Gebildete und Ungebildete, Jung und Alt.
Manche Menschen glauben, dass diese Lehren wirklich nur fiir Gebildete und Kultivierte
verstiandlich sind und dass man sich vor allem, um gelehrte Wissenschaftler und um diejenigen



kiimmern sollte, die einen weltlichen und méichtigen Ruf genielen. Denn, so argumentieren sie,
wenn wir diese fiir uns gewinnen konnen, konnen wir auch die anderen schneller beeinflussen.
Aber was hat die Erfahrung gezeigt? Nur, dass die Gebildeten und Angesehenen und
Wissenschaftler iiber die Theosophie gelacht haben und ihr niemals Beachtung geschenkt hétten,
wenn sie nicht dazu gezwungen worden wiren.

Ein sehr prominenter Wissenschaftler, Prof. Crookes, wurde frith Mitglied der Londoner Loge, aber
daraus ist nichts zum deutlichen Vorteil der Bewegung hervorgegangen. Viele Versuche wurden in
den Salons der Reichen unternommen, mit kaum Ergebnissen; sicherlich nicht genug, um den
Aufwand an Kraft und Zeit zu rechtfertigen. Die theosophische Propaganda ist trotz erheblicher
Widerstinde und Kilte, seitens der sogenannten besseren Klassen, vorangekommen. Es ist zwar
richtig, dass die arbeitenden Klassen sie nicht vorangetrieben haben und insgesamt auch nicht sehr
viel dariiber wissen, doch ist gerade jener undefinierte Teil der Arbeiterklasse, der manchmal als
,Mittelklasse” bezeichnet wird, ihr groer Verbreiter und Unterstiitzer.

Was das Verstdandnis der Lehren angeht, so ist es meiner Meinung nach fiir Ungebildete ebenso
leicht, wie fiir Gebildete. In einigen Fillen war sogar eine iibermdfige Bildung ein Hindernis, und
ein tiefes intellektuelles Studium der Theosophie fiihrte zu einem Unverstindnis des Prinzips der
Bruderschaft und zu dessen Verletzung.

Der Zweck und das Ziel der Theosophie in der Welt, ist nicht die Forderung einiger weniger auf
intellektueller Ebene, sondern die Verbesserung aller menschlichen Angelegenheiten durch die
Praxis der Bruderschaft. Die theosophischen Lehren zeigen, was Bruderschaft ist und wie sie
praktiziert werden soll, und wenn wir nicht in der Lage sind, sie zu praktizieren, dann sind wir
Versager.

Briiderlichkeit entsteht eher in den unteren Schichten, als in den oberen, denn man kann nicht
behaupten, dass die gegenwartigen Verhiltnisse — selbst in ausldndischen Regierungen —
weitgehend auf die besseren, hoheren, gebildeten Schichten zuriickzufiihren sind.

Allerdings — und hier liegt die Pflicht der gebildeten Theosophen — ist es notwendig, den
ungebildeten Schichten die Lehren klar zu erklédren, bevor sie diese begreifen konnen. Wenn sie
jedoch so erklirt werden, wird man feststellen, dass die Lehren nur in der Praxis verstanden werden.
Wir diirfen dabei nicht vergessen, dass in Amerika der Anteil der Analphabeten nicht grof} ist und es
daher in diesem Land einfacher ist, die Theosophie unter den Massen zu verbreiten. Die Geschichte
und die heutigen Tatsachen beweisen dies hinreichend.

Wenn man, wie viele Theosophen, an Reinkarnation glaubt und bedenkt, dass unsere zehn
vorangegangenen Geburten in zehn verschiedenen Nationen oder Rassen stattgefunden haben
kénnen, wie kann dann das Gefiihl des Patriotismus verteidigt werden?

W.Q.J —Patriotismus ist die Liebe zu dem Land, in dem man geboren wurde, und bei ndherer
Betrachtung scheint es, dass es fiir den Patriotismus, den man empfindet, keine Rolle spielt, ob die
zehn vorangegangenen Geburten in anderen Nationen und Rassen stattfanden, oder nicht.

In jeder Geburt wiirde man fiir jedes Land dasselbe empfinden. All dies hat nichts mit einer
Verteidigung des Patriotismus zu tun. Da dieses Gefiihl seit jeher als edel und gut anerkannt ist,
erscheint seine Verteidigung unnotig.

Warum sollten Theosophen, frage ich, Zweifel an einem so hohen Gefiihl, wie diesem dulern? Es
bedarf keiner Verteidigung. Zunéchst liebt der Mensch vielleicht nur sich selbst; dann erweitert er
seine Liebe und dehnt sie auf seine Familie aus; dann noch ein wenig mehr und er schlief3t seine
Stadt oder sein Land mit ein; bis er schlielich seine Liebe noch weiter ausdehnt, so dass sie sein
Land umfasst. Patriotismus ist also eine Liebe, die grof3er ist, als die personliche Liebe und daher
ndher an dem Gefiihl liegt, das alle Menschen zu Briidern machen wiirde. Ein Mensch kann nicht
fiir sein Land sterben, wenn seine Liebe nicht {iber die Grenzen seiner Familie hinausgeht.
Patriotismus ist in der Tat das beste Beispiel, das die Menschheit fiir den Versuch einer universellen
Liebe vorbringen kann, die dem inneren Selbst gehort.

Inwiefern unterscheidet sich ein Meister von einem Adepten, einem Eingeweihten oder einem



Mahatma? Diese Begriffe scheinen eher locker verwendet zu werden, als ob sie, streng genommen,
austauschbar wdren, wie wiirden sie rangieren, und welche Qualifikationen und Krdfte kommen
jemandem zu, der den Namen Meister verdient hat?

W.Q.J. — Es ist nicht moglich, diese sprachlichen Schwierigkeiten zu klédren. Sie sind alle — mit
Ausnahme von Mahatma — austauschbar. Dieser Begrift steht natiirlich fiir sich allein, aber wenn er
ins Englische als ,,Great Soul” (Grofle Seele) iibersetzt wird, beginnt die Verwirrung von vorne,
weil ,,Soul” (Seele) nicht eindeutig ist. Ein Meister ist ein Adept und ein Adept ist ein Meister, und
beide sind Eingeweihte. Ich fiir meinen Teil sehe keine Mdoglichkeit, diese Frage zu kldren, und
personlich mochte ich auch noch keine Kliarung, denn ich mochte keine strengen
Begriffsbeschrinkungen, bis die englische Sprache wissenschaftlich geworden ist.

In mehreren Schriften ist mir der Glaube an verlorene Seelen aufgefallen. Wenn dieser Glaube
richtig ist, wie kann dann die Passage aus Arnolds ,,Im Lichte Asiens” wahr sein, die mit folgenden
Worten endet: ,, Alle werden den sonnenbeschienenen Schnee erreichen”, und auch der Gedanke
des Nirvana?

W.0Q.J. — Beide Aussagen konnen wahr sein. Das Zitat stammt lediglich aus den Worten von Herrn
Arnold, der keineswegs eine religiose Autoritit ist. AuBerdem ist ,,alle werden erreichen nicht
definiert. Alle was? Sind es alle Seelen, alle Atome oder alle Monaden? Und auf welche Weise, oder
als was, werden ,,alle den Gedanken des Nirvana erreichen, wie Buddha lehrte?

Sie konnten alle ihn erreichen, selbst wenn einige von ihnen durch die Absorption, in andere, ihr
individuelles Bewusstsein verloren hitten. Arnolds Werk entscheidet solche Fragen nicht; es ist
populdr. Wenn Sie die Diskussionen der Priester Buddhas unmittelbar nach seinem Tod lesen,
werden Sie viele Dinge finden, die den heutigen Ansichten iiber die Lehren Buddhas
widersprechen. Es gibt eine lange Diskussion, deren Bericht sich im Archiv der Royal Asiatic
Society befindet, iiber Individualitit, in der die Priester, die Buddha, oder seine Freunde kannten,
entschieden, dass es keine Individualitit gibt. Daher ist es nicht sehr wichtig, liber die Verse von
Herrn Arnold zu entscheiden.

Das Thema verlorene Seelen wird in der theosophischen Literatur nur am Rande behandelt und von
vielen fiir wahr gehalten. Man muss jedoch vorsichtig und genau mit Begriffen umgehen und sich
dariiber im Klaren sein, was man unter Seele versteht. Die ,,verschiedenen Schriften”, auf die Bezug
genommen wird, sollten, wie in der FORUM-Mitteilung gefordert zitiert werden.

In den Theosophischen Siebungen, Band 1, ,, ZUSAMMENFASSUNG DER THEOSOPHISCHEN
LEHREN”, Seite 15, heifst es. ,, Wenn der Adept einen bestimmten sehr hohen Punkt in seiner
Entwicklung erreicht hat, kann er durch einen bloffen Wunsch zu dem werden, was die Hindus einen
Deva — oder einen niederen Gott — nennen. Wenn er dies tut, dann wird er zwar fiir eine sehr lange
Zeit die Gliickseligkeit und Macht dieses Zustandes geniefsen, aber beim ndchsten Pralaya nicht am
bewussten Leben ,,im Schofs des Vaters” teilhaben, sondern bei der néiichsten neuen ,,Schopfung” in
die Materie hinabsteigen und bestimmte Funktionen erfiillen miissen, die jetzt nicht néiher erldutert
werden konnen, und wieder durch die Elementarwelt aufsteigen miissen, Dieses Schicksal ist jedoch
nicht mit dem des schwarzen Magiers vergleichbar, der in Avitchi fillt. In welcher Form geht er nun
in die ndchste neue Schopfung iiber und welche Aufgabe muss er erfiillen?

W.Q.J. — Da ich die zitierte Passage verfasst habe, kann ich darauf antworten. Das Zitat selbst zeigt,
dass ,,die Aufgabe, die er erfiillen muss”, nicht genannt werden kann, da er, wie ich bereits sagte,
,bestimmte Funktionen erfiillen muss, die nicht ndher erldutert werden konnen”. Die ganze
Angelegenheit bezieht sich auf eine sehr obskure, aber wenig bekannte Lehre, wonach der Adept,
wenn er freiwillig die genannten Freuden, Geniisse und Krifte annimmt, nach Millionen von Jahren
des Genusses gezwungen ist, in die objektive Natur auf der Elementarstufe zuriickzukehren. Das ist
klar gesagt. Es ist also ganz klar, dass das Zitat die gestellte Frage beantwortet. Der Fragesteller
wird dies selbst erkennen, wenn er nach seiner Frage am Ende des Textes die gesamte Aussage, die
am Anfang zitiert wurde, noch einmal schreibt.



Bitte erkliren Sie die folgende Passage aus der Bhagavad-Gita, Kapitel II, Ausgabe von Judge,
Seite 14. ,, Ein Soldat aus dem Kshatriya-Stamm hat keine hohere Pflicht, als den rechtmdfigen
Krieg*“, und zeigen Sie insbesondere, warum die Antwort auf Frage 1, Neue Serie [Todesstrafe],
nicht im Widerspruch zu dieser Passage steht.

W.Q.J. — Es handelt sich um einen Ausdruck, der bedeutet, dass die Pflicht, zu der man geboren ist,
oder die man hat, diejenige ist, die man erfiillen muss, und dass keine andere iibernommene Pflicht
dariiber steht. Aus hinduistischer Sicht bezieht sich dies auf die Kaste und darauf, dass ein Mitglied
der Kriegerkaste zum Kédmpfen geboren ist, was fiir thn, gemiB seiner Religion, eine Pflicht ist.

Da Arjuna, ein Kshatriya war, bezog sich Krishna natiirlich auf seine Kastpflicht. Wére er ein Sudra
oder Diener gewesen, dann hitte der Vers gelautet, dass ein ,,Sklave des Sudra-Stammes keine
Pflicht hat, die iiber die Erfiillung seiner Dienste hinausgeht®.

Die vedische Religion erlaubt im Gegensatz zur buddhistischen einer bestimmten Kaste, rechtméfig
und zur Verteidigung des Landes zu kiimpfen und zu téten. Brahmanen und Kaufleute diirfen jedoch
nicht auf diese Weise toten. Daher erfiillt jeder in seiner Kaste die Pflicht der Kaste, in die er
hineingeboren wurde. Betrachtet man den Vers aus einer amerikanischen und nicht-
kastendifferenzierten Perspektive, dann ist er lediglich eine Feststellung, dass die gegenwértige
Pflicht, wenn sie bekannt ist, jeder angenommenen oder unbekannten Pflicht iibergeordnet ist.

Ich verstehe nicht, was Frage 1 damit zu tun hat. Diese Frage bezog sich auf die Todesstrafe. Wenn
jemand der vedischen Religion angehort, wird er einen rechtméBigen Krieg zur Verteidigung des
Landes zulassen, wenn er Buddhist ist, wird er gegen jedes T6ten sein; und beide konnen gegen die
Todesstrafe sein; die Antworten auf Frage 1 sagten nichts dariiber aus, welcher Religion man
angehort. Die Todesstrafe flir Verbrechen ist etwas ganz anderes, als der plotzliche Tod in einem
rechtméfBigen Krieg.

Wenn Alkohol eine erniedrigende Wirkung hat, warum kommt es dann vor, dass eine Person unter
seinem Einfluss manchmal hohe Gefiihle und moralische Lehren zum Ausdruck bringt? Ein Freund
von mir kennt einen solchen Fall. Die Person zitiert in einem Rauschzustand viele schone Passagen
aus der Bibel und anderen Quellen.

W.Q.J. — Die Behauptung in der Frage ist zu pauschal. Einige der Auswirkungen von Alkohol sind
erniedrigend, andere nicht. Er hat viele positive Wirkungen. Der Missbrauch ist es, der erniedrigend
ist. Es gibt nicht in jedem Fall einen zwingenden Zusammenhang zwischen der erniedrigenden
Wirkung und dem Ausdruck hoher Gefiihle, doch in vielen Féllen ist dies der Fall. Es ist bekannt,
dass — genau wie bei Hypnose — Alkohol manchmal die duflere Gehirnfunktion abstumpft und
Erinnerungen an religiose oder hohe Gefiihle aus der Kindheit freisetzt. Das ist, wie bei einem
Grammophon, der als Maschine alles Gute wiederholen kann; der Trinker ist zu einer sentimentalen
Maschine geworden. Aber das innere Gedéchtnis kann nicht betrunken werden, und es ist dieses
Gedéichtnis, das den Ausdruck hoher Gefiihle hervorbringt. Auf die gleiche Weise veranlasst
Morphium, das in seiner Wirkung noch entwiirdigender ist, als Alkohol, den Konsumenten
manchmal, hohe Gefiihle zu dullern und grofartige literarische Werke zu schreiben.

War Jesus der einzige Avatar, der behauptete, dass Gedanken und Absichten ebenso schuldhaft
seien, wie tatsdchliche Taten? Ein Freund behauptet, dass dies der Fall sei, und hdlt Jesus daher
fiir einen Reformer, der in ethischer Hinsicht weiter gegangen sei, als alle anderen.

W.Q.J. — Der Freund, der behauptet, dass Jesus der einzige Lehrer war, der behauptete, ,,dass
Gedanken ebenso schuldhaft seien, wie Taten”, sollte gezwungen werden, seine Quelle anzugeben,
bevor er eine Schlussfolgerung ziehen darf.

Es wiirde sich herausstellen, dass es fiir eine solche Aussage keine Autoritit gibt, sondern dass die
Geschichte ihr direkt widerspricht; Buddha lehrte immer, dass die Gedanken das Wichtigste seien
und die tatsdchlichen Taten, die Dinge an sich, und dass die duBere Tat nur der Ausdruck eines
Gedankens sei und dass wir nur durch gute Gedanken zur Vollkommenheit gelangen kdnnten.

In vielerlei Hinsicht findet sich dies in den buddhistischen und indischen Lehren und in der Tat in
den Lehren aller groen Reformer, vor Jesus.



Buddha und seine Jiinger lehrten, dass ein Mensch zwar eine sehr wohltitige Tat vollbringen kdnne,
aber wenn er nicht wohltitig denke und die Tat aus Gewinnsucht oder Ruhmsucht tue, seien es seine
Gedanken, die das Ergebnis fiir ihn bestimmten. Daher sei der Gedanke, der nicht wohltitig sei, zu
verurteilen. Dies zeigt, wie wichtig thnen der Gedanke war. Jesus, der in den Schulen der Essener
und wahrscheinlich auch aller anderen Mystiker ausgebildet worden war, die alle die Bedeutung des
Denkens betonten, gab einfach weiter, was er gelernt hatte.

Auf Seite 10 des Mai-FORUMS findet sich in Antwort auf Frage 5 Folgendes. ,, Die Handlungen,
die im Augenblick wie Nektar sind, sind auf lange Sicht wie Gift; und die Handlungen, die im
Augenblick wie Gift sind, sind auf lange Sicht wie Nektar“ (Bhagavad-Gita). Dieser Satz scheint
darauf hinzudeuten, dass man immer das tun sollte, was unangenehm ist; dass ich das, was ich tun
wiirde, nicht tun sollte, und dass ich das, was ich nicht tun wiirde, tun sollte. Wir alle suchen die
Wahrheit aus einem starken Verlangen heraus, die Wahrheit zu erkennen — sollten wir dieses
Verlangen ziigeln und nach Unwahrheit streben? Ich fiir meinen Teil méchte, dass jeder Mensch
den vollen Lohn fiir seine Arbeit erhdlt — sollte ich dieses Verlangen ziigeln und ihn um diesen Lohn
bringen (oder dabei helfen)? Kein Mensch, wie niedertrdchtig er auch sein mag, liebt es, getduscht
zu werden, und es gibt einige, die es nicht mogen, andere zu tduschen — sollen wir diesen Wunsch
unterdriicken und Tduschung praktizieren? Sollen oder miissen wir lernen, Gift aus Nektar zu
trinken und dann Nektar aus Gift? Wenn ja, miissen wir lernen, beides zu lieben, offensichtlich fehlt
etwas in dem zitierten Satz.

W.Q.J. — Die Verwirrung, die diese Frage hervorruft, rithrt daher, dass die zitierte Antwort nicht die
Worte des betreffenden Kapitels wiedergibt und dass der Fragesteller die Gita nicht selbst
konsultiert hat. Sie bezieht sich ausschlieBlich auf Vergniigen oder Nutzen oder Genuss und nicht
auf bestimmte Handlungen. Sie erwédhnt drei Arten von Vergniigen.

Die erste Art entsteht aus einem gereinigten Verstidndnis und erscheint dem Menschen, der in den
Sinnen gelebt hat, zunédchst wie Gift, d. h., als etwas Abstoendes, aber am Ende wird sie, ,,wie das
Wasser des Lebens” sein, weil sie aus Satwa oder Wahrheit entsteht. Das bedeutet nicht, dass wir
nach giftigen oder unangenehmen Dingen suchen sollen.

Die zweite Art von Vergniigen, leitet sich von unseren Sinnen ab, scheint zunéchst siif3, wird aber
am Ende wie Gift sein, da es aus Leidenschaft oder Rajas stammt.

Die dritte umfasst alle sogenannten Vergniigungen, die am Anfang und am Ende, an sich schlecht
sind. Wenn man es so betrachtet und das Kapitel gelesen hat, wird der Fragende die Frage nicht
mehr stellen; er sollte das Gedicht lesen.

Suchen Monster der Verderbtheit, jemals eine Wiedergeburt durch andere, als Miitter mit dhnlichem
Charakter?

W.Q.J. — Ich wiirde diese Frage gerne zur Zufriedenheit des Fragestellers beantworten, aber da es
sich um eine statistische Frage handelt, ist es mangels Daten nicht méglich, eine genaue Antwort zu
geben. Die Frage scheint die Schlussfolgerung zu enthalten, dass der Fragesteller glaubt, Monster
der Verderbtheit suchten sich Miitter mit &hnlichem Charakter. Aber ist das wirklich so? Wissen wir
nicht, dass zu allen Zeiten sehr schlechte Manner und Frauen von tugendhaften, rechtschaffenen
Miittern geboren wurden? Es war das Karma der Mutter, so ungliicklich zu sein.

In der indischen Geschichte gab es ein Monster, namens Kansa, das von einer guten Mutter geboren
wurde; zweifellos waren die Miitter von Nero, oder anderen bosen romischen Kaisern, gute Frauen.
Da all dies der Fall ist, konnen wir davon ausgehen, dass Monster der Verderbtheit manchmal durch
Miitter mit gegensétzlichem Charakter geboren werden. Wiirden wir auf dem Gegenteil bestehen,
miissten wir im Falle groer Weisen und Avatare, wie Buddha sagen, dass sie nur durch Miitter
geboren werden wollen, die ebenso grof3 sind, wie sie selbst; aber das ist bekanntermal3en nicht der
Fall.

Welche theosophischen Griinde gibt es dafiir, die Feuerbestattung der Erdbestattung vorzuziehen?
W.0Q.J. — In der Antwort auf diese Frage, die im September erschienen ist, finde ich einige Aussagen



iiber die Agypter, denen ich aus dem Grund widersprechen mdchte, dass sie unméoglich bewiesen
werden kdnnen. Es heiBt, dass die Agypter glaubten, die Seele kdnne ihre Freiheit erst erlangen,
wenn der Korper zerfallen sei, und dass sie deshalb den Korper einbalsamierten, um die Seele an
thn zu binden. Dem kann ich tiberhaupt nicht zustimmen. Und alles, was wir {iber das Streben nach
Freiheit und den Wunsch, bei den Gottern zu sein, lesen, das die Agypter hegten, wiirde eher darauf
hindeuten, dass sie, wenn sie wiissten, wie sie der Seele die Freiheit geben konnten, nicht versuchen
wiirden, dies zu verhindern, indem sie sie in einer Mumie festhalten.

Die Antwort fahrt dann fort, dass die Seele, die auf diese Weise vom physischen Leben
abgeschnitten und mit ihren Begierden im Korper gefangen ist, gegen ihre eigene Natur kimpfen
miisse, und wenn sie keinen Erfolg habe, miisse sie erneut kimpfen; dies, so die Antwort,
ermogliche es der Seele, bei ihrer Riickkehr auf die Erde, wo sie ohne Schwierigkeiten die
Vereinigung (mit dem Hdochsten) erreichen konne, tiber immense Krifte zu verfiigen. Daraus scheint
zu folgen, dass es zumindest fiir eine gewisse Zeit besser wire, eine Mumie zu sein, als ein Mensch.
Ich stimme den aufgestellten Thesen nicht zu, sie sind nicht beweisbar, und ich halte sie fiir nichts
weiter als Fantasiegebilde; mir ist derzeit kein Buch oder keine Aufzeichnung bekannt, in denen
diese Lehre erwéhnt oder angedeutet wird.

Die grundlegende Frage ,, Was ist das Kriterium der Theosophie? *“ verlangt nach einer Antwort.
Hat die Theosophie die Kraft zu Wachstum, Fortschritt und Weiterentwicklung im Einklang mit
allen neuen Darstellungen der Wahrheit? In den Kopfen vieler Menschen gelten die Schriften von
H.PB. als unfehlbare Orakel der Theosophie. Aber mit der Zeit wird die Kritik sicherlich ihre
Arbeit tun. Daher ist es notwendig, bald eine Definition zu geben, die viel umfassender, einfacher
und eindeutiger ist, als alle bisher vorgelegten.

W.Q.J. — Dies ist in der Tat eine Aufforderung, eine dogmatische Aussage iiber die Theosophie, wie
wir sie verstehen, zu formulieren und zu verkiinden. Das heif3t, sich vollstindig vom Geist der
theosophischen Bewegung abzuwenden, die auf die Zerstérung des Dogmatismus ausgerichtet ist.
Die Stirke der Theosophie liegt in der Tatsache, dass sie nicht definiert werden kann. Sie ist die
Weisheit der Gotter, oder der Natur.

Das bedeutet, dass die langsam voranschreitende Evolution, neue Wahrheiten und neue Aspekte
alter Wahrheiten hervorbringen wird, wodurch Dogmen, oder ,,eindeutige Definitionen”, absolut
verhindert werden. Wiirden wir eine Definition der Theosophie aufstellen und verkiinden, wéren
dies nur die Worte derjenigen, die an ithrer Ausarbeitung beteiligt waren, und nicht fiir alle
akzeptabel. Und wire es moglich, dass alle sie akzeptieren wiirden, wire dies das Ende der
Bewegung.

Daher lautet die Antwort auf die Frage ,,Was ist das Kriterium der Theosophie?”’: Es liegt in der
Wahrnehmung der Wahrheit durch jeden einzelnen Menschen; daher gibt es kein einziges
Kriterium.

Wenn jemand die Schriften von H.P.B. als unfehlbare Orakel der Theosophie betrachtet,
widerspricht er direkt ihren eigenen Worten und den Werken selbst; es muss sich um Menschen
handeln, die sich nicht auf originelles Denken einlassen und keinen groflen Eindruck auf die Zeit
machen kénnen.

Was die Theosophische Gesellschaft betrifft, so wird der Moment, in dem sie eine feste Definition
der Theosophie festlegt, den Beginn ihres Niedergangs bedeuten. Insofern die Theosophie die
Gesamtheit der Wahrheit tiber den Menschen und die Natur ist, die entweder bereits bekannt ist,
oder noch entdeckt werden wird, hat sie die ,,Kraft des Wachstums, des Fortschritts und der
Weiterentwicklung”, da jede neue Wahrheit sie klarer macht. Zu den Wahrheiten werden jedoch zu
keiner Zeit die von Menschen festgelegten Definitionen, Dogmen, Glaubenssétze oder
Uberzeugungen gezihlt werden.

Ich hditte gerne erkldrt, was in der Geheimlehre mit ,,aller Erfahrung’ gemeint ist, wo es heifst,
dass man in diesem Manvantara ,,aller Erfahrung” durchlaufen muss, bevor der géttliche Funke
individualisiert werden kann. Bedeutet dies, dass man im menschlichen Reich, jede Phase der



Zivilisation erleben muss? Muss man Klempner, Zimmermann, Maler, Pfarrer, Anwalt, Arzt usw.
sein, bevor man das volle Bewusstsein erreichen kann? Mir ist bewusst, dass alle Evfahrungen nur
durch wiederholte Wiederholungen erworben werden kénnen, aber der Stolperstein in meinem
Verstand ist, was mit allen Erfahrungen gemeint ist. Ist es aufserdem notwendig, die ganze Schule
des Verbrechens zu durchlaufen, um die Kraft zum Fortschritt zu entwickeln?

W.Q.J. — Zunichst einmal ist Erfahrung im Rahmen der Evolution in allen Naturreichen eine
Notwendigkeit fiir alle Egos, da sie den Geist, den Ursprung und den Impuls der Evolution
ausmachen; ohne sie gébe es keine Evolution. Daher ist all diese allgemeine Erfahrung notwendig,
weil sie unvermeidlich ist, und nur durch diese groe Erfahrung kann Individualitét erreicht werden.
Das ist so, weil dies das Gesetz unseres Seins ist. Nehmen wir nun einen beliebigen dieser
Fortschritte oder Bereiche.

Im evolutiondren Kampf entwickelten sich seltsame Tierformen, die alle in einem solchen Kampf
notwendig waren, um zur Vollkommenheit zu gelangen. Aber sie waren nur Details im grof3en
Ganzen, wie Schritte auf einer Reise. Stort uns das, stellt sich hier die Frage nach dem ,,Ganzen™?
Wenn nicht, warum sollte sie sich dann stellen, bei blo3en Details des sich wandelnden
menschlichen Lebens, das noch nicht vollkommen ist, noch darum ringt, sich zu erreichen, zu
verdndern, zu verfeinern? Klempner, Maler und Zimmerleute sind Mechaniker, ebenso wie
diejenigen in anderen, begehrteren Berufen, aber alle dienen der mechanischen Erfahrung, aufgrund
unserer, oder jeder anderen Form von Zivilisation. Und das Ego kann keine Intuition fiir Mechanik
entwickeln, wenn es nie solche Erfahrungen macht.

»Alle Erfahrungen”, die sich somit in einer Aussage iiber grofle Zusammenhinge und den
Gegenstand der Evolution finden, miissen als solche betrachtet werden und nicht als blof3e Details.
Alle mdglichen Erfahrungen lassen sich unter einigen wenigen Uberschriften zusammenfassen, und
es sind diese allgemeinen Arten von Erfahrungen, die wir durchlaufen miissen.

Wie konnte ein Ego etwas liber Mutterschaft und Vaterschaft wissen, wenn es diese Erfahrungen nie
gemacht hitte? Es dariiber zu erzdhlen, wiirde nicht ausreichen. Wie kdnnte es etwas {iber das
Regieren wissen, wenn es nie regiert hétte, oder iiber Unterwerfung, wenn es nie in Fesseln gelegen
hitte? Das Wort ,,alle” sollte kein Stolperstein sein.

Ich verstehe Devachan als einen Zustand, in dem das héchste Ideal der verstorbenen Personlichkeit
erreicht wird. H.P.B. sagt: ,, Wer sich selbst jenseits des Schleiers der Maya, oder Illusion gestellt
hat, kann kein Devachan haben.” Ist dann zu verstehen, dass je weiter das Ego in der Erkenntnis
der Wahrheit fortgeschritten ist und je ndher es in die Gemeinschaft, mit der einen groffen Wahrheit
kommt, desto weniger braucht es diesen traumdhnlichen Zustand, Devachan?

W.Q.J. — Ich habe nie gehort, dass im Devachan ,,das hochste Ideal der verstorbenen Personlichkeit
erreicht wird“. Wiére das so, wiirde sich die Frage von selbst beantworten. Ich muss daher die erste
Aussage bei der Betrachtung dieser Frage fallen lassen. Das Erreichen ,,hochster Ideale* ist nur
moglich, wenn man {iber allen Illusionen steht; sicherlich bietet Devachan keine solche
Voraussetzung. Dort verfolgt die Seele ihre hochsten Ideale auf spirituelle Weise und scheint diese
zur hochsten Vollkommenheit zu bringen, wodurch sie davon profitiert, erweitert und gestirkt wird.
Devachan dient der Ruhe und Erholung und nicht dem Handeln. Nicht nur bose und mittelméaBige
Menschen kommen nach Devachan, sondern vor allem diejenigen, die hohe und tiefe — wenn auch
unerfiillte — Bestrebungen haben. Das sind Kiinstler, Musiker, Traumer, religiose Enthusiasten. Und
sie, die ungestiime Gedanken haben, bleiben dort ldnger, als andere.

Aber diejenigen, die all diese Erfahrungen, hier und im Devachan durchlebt haben und die durch
Selbstiiberwindung {iber die Illusion, triumphiert haben, brauchen den Devachan nicht, weil sie zu
ithrer vollen Stérke herangewachsen sind und nicht gegen ihren Willen, durch natiirliche Krifte
dorthin gestolen werden konnen. So werden sie thm nicht unterworfen. Aber das ist der Adept. Und
er kann in den devachanischen Zustand eines anderen eintreten, um diesem zu helfen und ihm zu
niitzen. Wir sind noch nicht so weit, aber vielleicht werden wir eines Tages, in ferner Zukunft, zu
solch grofBem und selbstlosem Wirken féhig sein.



Wie weit sollten Zweigstellen gehen, wenn sie zulassen, dass die Diskussionen in ihren
Versammlungen auf Fragen zu Themen gelenkt werden, die nicht in direktem Zusammenhang mit
der theosophischen Philosophie stehen, oder wenn sie Mitgliedern oder Auflenstehenden gestatten,
ihre Ansichten iiber Sozialismus, Spiritualismus, Einheitssteuer, oder Ahnlichem dufSern, es sei
denn, sie haben einen direkten Bezug zur Universellen Bruderschaft?

W.0Q.J. — Zwar haben die Zweigstellen das Recht, jede Art von Diskussion zu fiihren, die ihnen
gefillt, doch hat sich gezeigt, dass diejenigen, die Themen in die Versammlungen einbringen, die
wir nicht als theosophisch bezeichnen wiirden, ein streitsiichtiges oder prekéres Dasein fiihren.
Spezielle Themen wie Sozialismus, oder Einheitssteuer, fiihren immer zu Reibungen und entfernen
von der Theosophie, weil sie parteipolitische Streitigkeiten hervorrufen. Auflerdem sollten
Mitglieder nicht versuchen, die Theosophie speziell auf solche Themen anzuwenden, es sei denn,
sie kennen sich so gut aus, dass sie ihre Zuhorer unterrichten konnen.

Und kennen die Mitglieder im Allgemeinen die Theosophie liberhaupt so gut, dass sie qualifiziert
sind, sie auf etwas anderes, als das tdgliche Leben und Verhalten, anzuwenden? Ich glaube nicht.
Wenn ein Sozialist oder Verfechter der Einheitssteuer, oder ein fanatischer Spiritualist, gebeten
wird, iiber eines dieser Themen zu sprechen, wird er sich als Parteigénger, oder Extremist erweisen,
und wenn er sich in seinem speziellen Thema gut auskennt, wird er hochstwahrscheinlich nicht mit
der Theosophie vertraut sein.

Die Theosophie ist so neu, ihre Anhénger so wenige, und alle reformatorischen Fragen (als
Spezialgebiete) sind so wechselhaft und vergénglich, dass es weitaus kliiger ist, wenn ein Zweig
sich weiterhin mit der Theosophie befasst und sie zusammen mit der Idee der universellen
Bruderschaft verbreitet, als bestimmte Erkldarungen zu empirischen Themen anzubieten. Wiirde die
Theosophie verstanden und praktiziert, wiirde alles, was reformbediirftig ist, sofort reformiert
werden.

Ich denke, die Zeit, diese Frage zu kléren, ist spéter, denn bisher sind die meisten Mitglieder im
Allgemeinen nicht mit der Theosophie vertraut. Sie sind nicht bereit, zur Schule zu gehen, obwohl
sie Unterricht in Theosophie brauchen. Wenn sie die Lehren, die wir verkiinden, griindlich und
wortgetreu erklaren konnen, werden sie dann in der Lage sein, andere Themen anzusprechen.

Es wurde gesagt, dass alle Tone noch existieren und dass wir, wenn wir hoch genug steigen
konnten, jeden Ton horen konnten, der jemals erzeugt wurde. Wenn das wahr wire, wiirde dann
nicht die Vermischung so vieler Tone nur ein Donnergrollen erzeugen?

W.Q.J. — Das ist keine theosophisch gewinnbringende Frage. Das FORUM ist nicht fiir
wissenschaftliche Antworten gedacht, sondern fiir theosophische Diskussionen.

Diese Frage bezieht sich ausschlieBlich auf natiirliche physikalische Gesetze. Die Wissenschaft
befasst sich damit und sagt, dass der resultierende Klang ein harmonischer Ton wire. Der
Fragesteller sollte Biicher tiber Luftschwingungen, Musik und Schallwellen lesen und sich bei
praktischen Wissenschaftlern zu dieser Frage beraten. Angenommen, das FORUM wiirde die Frage
mit ,,Nein” oder ,,Ja”” beantworten, wie wiirde sich das auf die theosophischen Lehren auswirken?
Uberhaupt nicht, und es wiirde auch kein Fortschritt in irgendeiner Richtung erzielt werden.

Wenn grof3e Lehrer wie der heilige Paulus, Johannes, Sokrates und andere inkarnieren, beginnen
sie dann mit dem Entwicklungsgrad, den sie am Ende ihrer vorherigen Inkarnation hatten? Wenn
ja, warum gibt es dann so wenige grofse Seelen auf der Welt, die lehren und ein rechtschaffenes
Leben fiihren?

W.Q.J. — Lassen Sie uns zunichst den letzten Teil Ihrer Frage aufgreifen und fragen, woher Sie
wissen, dass es ,,s0 wenige grofle Seelen auf der Welt™ gibt. Es wire nicht richtig, alle anderen
Menschen, nach sich selbst, oder nach einer begrenzten Anzahl von Personen, zu beurteilen, die Sie
vielleicht kennen, daher ist es wahrscheinlich, dass Sie dies nicht tun, sondern lediglich
angenommen haben, dass es nur sehr wenige Seelen auf der Welt gibt, die denen dhneln, die Sie
erwihnen. Eine solche Annahme scheint nicht richtig zu sein. Es gibt sehr wahrscheinlich, unter uns
heute, viele grofle Seelen der Vergangenheit. Nichts in der Philosophie, oder der Lehre von der



Reinkarnation spricht gegen eine solche Ansicht. Wir, die wir auf der gegenwirtigen Biihne stehen,
sind nicht in der Lage zu beurteilen, ob einige andere, die wir kennen, grole Menschen sind oder
nicht, die von der Nachwelt als grofle Personlichkeiten, wie der heilige Paulus und Thre anderen
Beispiele, angesehen werden konnten. Es ist mehr als wahrscheinlich, dass der heilige Paulus zu
seiner Zeit nicht hoch angesehen war; jetzt, in der Ferne, strahlt er. Wir wissen sicherlich, dass
Sokrates von seinen Zeitgenossen so gering geschitzt wurde, dass er vergiftet wurde, weil man ihn
fiir keinen guten Menschen hielt; jetzt, so weit entfernt, sehen wir ihn mit anderen Augen. Genauso
wird es nach Ablauf der Jahrhunderte mit unserer eigenen Gegenwart sein.

Wo das Ego in einem Leben beginnt, wird durch das Karma und die Entwicklungsbediirfnisse
bestimmt. Die gesamte Front oder Masse unserer Natur ist so gewaltig, dass ein Leben oder eine Art
der Entwicklung, nur einen kleinen Teil davon ausmacht: Es ist unmdoglich, alles auf einmal zu
zeigen. So mag das frithere Leben des heiligen Paulus nun sicherlich, fiir eine spétere Verwendung
verborgen sein, wihrend er eine andere notwendige Entwicklung durchlauft, die zuvor
vernachlédssigt wurde. Wenn wir sein Leben betrachten, stellen wir fest, dass er einst ein Verfolger
war. Das wurde durch sein spéteres Verhalten keineswegs gesiihnt — es sei denn, man glaubt an
stellvertretende Erlosung, was ich nicht tue. Er muss fiir all das Leid, das er anderen zugefiigt hat,
biilen, und seine Reinkarnation an einem unbekannten Ort und in einem unbekannten Korper fiir
mehrere Leben wiirde den Erfordernissen des Falles durchaus entsprechen.

So kann man die ganze Angelegenheit durchdenken, wenn man bedenkt, dass Karma nach Ursache
und Wirkung funktioniert und dass die gesamte Natur des Menschen beriicksichtigt werden muss
und dass Sie und ich, die gesamte Natur der Menschen, auf die Sie sich beziehen, nicht kennen.
Daher miissen wir zu dem Schluss kommen, dass die heutige Zeit und das Karma vergangener
Weisen nicht so zusammenfallen, dass viele von ihnen, vor uns leben. Und wenn wir fragen, was
das fiir einen Sinn hat, miissen wir zu dem Schluss kommen, dass sie in einer so egoistischen,
oberflachlichen Zeit, wie dieser, nutzlos und fehl am Platz wéren.

Es wird gesagt, dass jeder Mensch im Moment seines Todes alle Handlungen seines vergangenen
Lebens Revue passieren ldsst und sogar den Zweck kennt, fiir den er die nun verblassende
Personlichkeit auf sich genommen hat. Ist dieses Wissen oder diese Vision zu irgendeinem anderen
Zeitpunkt im Leben moglich?

W.Q.J. — Es heifit, dass dies fiir jemanden mdglich ist, der alle geheimen Gesetze der Natur und
seines eigenen Wesens kennt. Sicherlich scheint es, dass kein anderer Mensch dazu in der Lage
ware. Und solche Menschen miissen fast so selten sein, wie Horner bei einem Hasen.

Wie stehen die Fiihrer der T. S. zum Vegetarismus?

W.Q.J. — Arzte und diejenigen, die Vegetarismus ausprobiert haben, sollten sich dazu duBern. Die
Meinung der ,,Fiihrer”, als solche, ist irrelevant. Ich habe es neun Jahre lang ausprobiert und fand es
schadlich. Das liegt daran, dass der westliche Mensch keine vegetarische Veranlagung hat und auch
daran, dass seine vegetarischen Gerichte schlecht sind. Sie sollten sich auf Reis, Gerste, Weizen,
Hafer, einige Niisse und ein wenig Obst beschrinken, aber Westler mdgen eine so karge Auswahl
nicht. Der Magen verdaut kein Gemiise, er ist fiir Fleisch da; die Zéhne sind zum Zerrei3en und
Zermahlen von Fleisch da. Die meisten Vegetarier, die ich kenne, essen eine Menge Dinge, die
thnen schaden, und haben keinen Nutzen davon. Hétten wir Vorfahren, die seit Tausenden von
Jahren Vegetarier waren, sdhe die Sache vielleicht anders aus. Ich weil3, dass die meisten erfahrenen
Arzte in unserer Gesellschaft — und ich kenne sehr viele — meiner Meinung sind, und einige von
thnen bestehen darauf, dass Vegetarismus unter allen Umsténden falsch ist. Mit dieser Ansicht
stimme ich nicht iiberein. Es muss eine Zeit in unserer Evolution kommen, in der neue Methoden
der Nahrungsmittelproduktion bekannt sind und die Notwendigkeit, hochentwickelte Lebewesen zu
toten, verschwunden ist.

Der andere Aspekt dieses Themas betrifft die spirituelle Entwicklung und den Vegetarismus. Dieser
Aspekt wurde bereits so oft behandelt, dass es ausreicht zu sagen, dass eine solche Entwicklung
weder mit Fleischkonsum, noch mit vegetarischer Erndhrung, etwas zu tun hat.



Wer auf Fleisch verzichtet, aber seine Natur und seine Gedanken nicht dndert, in der Hoffnung,
dadurch an Spiritualitdt zu gewinnen, schmeichelt sich vielleicht selbst und macht seine
Verzichtserkldrung zu einem Fetisch, wird aber dadurch sicherlich keinen spirituellen Fortschritt
erzielen.

,Niedriger Manas” und ,, Kama Manas” sind Begriffe, die in der theosophischen Literatur und in
Gesprdchen hdufig verwendet werden, und aufgrund der Art und Weise, wie sie verwendet werden,
scheinen sie fiir viele Menschen viele Bedeutungen zu haben, wdhrend sie nicht selten so verwendet
werden, als seien sie synonym. Wiirde das FORUM freundlicherweise eine klare Definition geben
und so diese Unklarheit beseitigen?

W.Q.J. — Es ist nicht Aufgabe des FORUMS, solche eindeutigen Antworten und Informationen zu
geben, noch ist dies moglich. ,,Lower Manas” ist Englisch und Sanskrit, ,,Kama Manas” ist
Sanskrit, und ,,Lower” kann fiir viele ,,Kama” bedeuten. Jeder hat das Recht auf seine eigene
Meinung. Erst nach langer Zeit kann die ,,Unklarheit” beseitigt werden.

Manchmal macht ein Hypnotiseur seinen Patienten blind fiir einige der Objekte vor ihm, wihrend
er andere sehen kann. Wie ldsst sich dieses Phdnomen erkldren?

W.0Q.J. — Es wurden Zweifel daran gedullert, ob dies jemals getan wurde. Aber nehmen wir einmal
an, dass der Mensch nur ein Denker ist und nichts als Ideen sieht. Wenn also die Vorstellung von
einem Gegenstand gehemmt wird, wie bei der Mesmerismus, sieht er die Vorstellung des
Gegenstands nicht und sagt daher, er ,,sehe ihn nicht”. Da seine korperlichen Sinne und er selbst
voneinander getrennt sind, driangt der Hypnotiseur ihm seine eigenen Gedanken auf und hemmt
seine Vorstellungen.

Jahrhunderte blinder, ausbeuterischer Gesetze haben die Welt ruiniert. Unser Kampf ums physische
Dasein verhindert das vollstindige Studium der gottlichen Weisheit. Wire es nicht klug, wenn
Theosophen sich gemeinsam fiir bessere Bedingungen einsetzen wiirden, beispielsweise durch das
Arbeitsvermittlungssystem, oder eine dhnliche Methode? Man konnte fragen, warum wir nach
etwas streben sollten, das uns auf héhere Ebenen des Denkens, oder Fiihlens bringen wiirde, wenn
die Bedingungen so ungiinstig sind?

W.Q.J. — Ich kann die ersten beiden Behauptungen der Frage nicht akzeptieren. Die Welt liegt noch
nicht in Triimmern; der Kampf ums Dasein verhindert nicht das vollstdndige Studium der géttlichen
Weisheit. Das Studium des Selbst, der Versuch, die alte Weisung ,,Mensch, erkenne dich selbst* zu
befolgen, hdangt weder von menschlichen Gesetzen, noch von den Lebensumstéinden ab. Der Korper
mag im Gefédngnis sein, oder unauthorlicher Arbeit verhaftet, aber die Seele und der Geist konnen
nicht durch die Umgebung gefesselt werden, es sei denn, wir lassen es selbst zu.

Der Soldat scheint sich nicht in einer fiir die Selbstentfaltung giinstigen Lage, oder Situation zu
befinden, aber selbst in seiner Wachbude kann er noch iiber die Sache nachdenken und sie so
studieren — denn Studieren bedeutet nicht nur Biicher lesen und Aufsétze schreiben.

Die Menschen scheitern in ihren Bemiihungen, die Wahrheit zu erforschen, gerade weil sie damit
beginnen, ein Bediirfnis nach anderen Bedingungen zu formulieren, oder darauf zu bestehen das die
Gegenstdnde in ithrer Umgebung, genau in einer bestimmten Position und von einer bestimmten
Beschaffenheit sein miissen, bevor sie mit der Arbeit beginnen koénnen. Sie irren sich.

Da die gottliche Weisheit und die Natur des Selbst keine materiellen, physischen Dinge oder
Objekte sind, diirfen sie nicht mit der bloBen physischen Umgebung verwechselt werden. Daher
sollte es nicht zugelassen werden, dass die materielle Umgebung den Menschen, der diese gottliche
Weisheit studieren mochte, verwirrt oder zuriickwirft.

Da wiederum alle Dinge, von den grobstofflichsten bis zu den feinstofflichsten, Teil der gottlichen
Weisheit sind, ist es ein Fehler, zu versuchen, die Bedingungen, unter denen man unter dem Karma
die gottliche Weisheit studieren muss, zu zerstéren oder zu beseitigen, nur weil man sie gegenwartig
nicht mag.

Der zweite Teil der Frage enthilt einen Vorschlag an die T.S. oder die Theosophen als Organisation,



sich fiir die eine oder andere der vielen vorgeschlagenen Reformen einzusetzen.

Dies sollte niemals geschehen. Die T.S. ist frei und unabhéngig von allen solchen Reformen,
wihrend sie alle guten Ergebnisse begriifit. Aber daraus folgt nicht, dass die reformatorischen
MafBnahmen die besten sind. Auch ist das letzte Wort zu diesen Themen noch nicht gesprochen. Es
ist sehr klug und richtig, die bedriickenden Verhéltnisse der Armen, oder anderer zu dndern, wenn
wir dazu in der Lage sind.

Solange jedoch die Philosophie, die Religion und die Lebensauffassung der Menschen falsch sind,
werden alle Reformen nur voriibergehend sein. Die Menschen miissen in threm Denken und Fiihlen
verdndert werden, dann werden sich die Verhiltnisse von selbst verbessern. Ich lehne daher
entschieden alle Vorschlige ab, die darauf abzielen, die T.S. an ein Reform- oder
Gesetzgebungssystem zu binden. Einzelne Mitglieder konnen diesbeziiglich tun, was sie wollen,
solange sie die Gesellschaft nicht darin verwickeln.

Es gibt keine hohere Religion, als die Wahrheit — Wm <R

Aus dem Englischen iibersetzt von, Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft Pasadena,
und der U.L.T., Californien, USA



